

SE.

# বাপ্তালীর

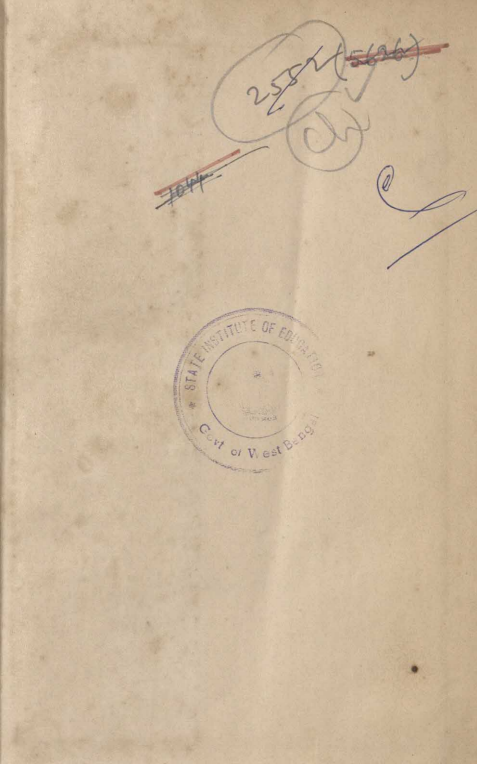
রামমোহন থেকে মানবেন্দ্রনাথ



সৌরেক্রমোহন গঙ্গোপার্ধ্যায়



100 mg



বাঙালীর রাষ্ট্রচিন্তা রামমোহন থেকে মানবেন্দ্রনাথ

2552

# वा ७। नी त ता छ ि छ।

রামমোহন থেকে মানবেন্দ্রনাথ

Se Se

সৌরেন্দ্রমোহন গঙ্গোপাধ্যায়





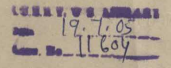
স্থবর্ণরেখা - ৭৩ মহাত্মা গান্ধি রোড - কলকাতা ৯

# BANGALIR RASHTRACHINTA RAMMOHUN THEKE MANABENDRANATH by

Sourendramohan Gangopadhyaya

#### © গ্রন্থকার

প্রথম প্রকাশ: এপ্রিল ১৯৬৮



প্রকাশক: শ্রীইন্দ্রনাথ মজুমদার স্বর্ণরেথা। ৭৩ মহাত্মা গান্ধি রোড। কলকাতা ৯ মূদ্রক: শ্রীবিজেন্দ্রলাল বিশ্বাস ইণ্ডিয়ান ফোটো এনগ্রেভিং কোম্পানি প্রাইভেট লিমিটেড ২৮ বেনিয়াটোলা লেন। কলকাতা ৯ স্বাঠারো টাকা সমানধর্মা বন্ধুবর্গের উদ্দেশে গ্রন্থাগার-আন্দোলনকে ধারা সমাজবিপ্পব-সাধনার অঙ্গীভূত বলে মনে করেন

#### नि रव म न

শিক্ষা বা অন্ত কোনো হতে রাষ্ট্রবিজ্ঞান বিষয়ে বিধিবদ্ধ পাঠগ্রহণের হুযোগ বর্তমান লেথকের ঘটে নি। উক্ত বিষয়ের প্রতি লেথকের অন্তরাগ শুধুমাত্রই কোতৃহলী পাঠক হিসেবে। বর্তমান গ্রন্থটিকে সেই দীর্ঘ-লালিত অন্তরক্তির সামান্ত নিদর্শন বলা যেতে পারে— তদতিরিক্ত কিছু নয়। জনৈক বন্ধুর মতে, কারো কোনো বিষয় প'ড়ে ভাল লেগে থাকলে, সে-বিষয়ে নিজের মতে। ক'রে লেখার অধিকার তাঁর নিশ্চয় আছে, নাই-বা হলেন তিনি বিশেষজ্ঞ।

ভারতের একাধিক ভাষার তুলনায় বাংলায় গ্রন্থ-উৎপাদনের পরিমাণ কম; বিষয়-বৈচিত্রোর দিক থেকে অবস্থাটা আরও নৈরাশাজনক। বাংলায় প্রকাশিত বইয়ের অধিকাংশই হল সাহিত্য বিষয়ক। অন্তান্ত বিষয়ে প্রকাশিত বাংলা বই প্রধানত পাঠ্যপুস্তক-ঘেঁষা। আর অনেক বিষয়ের মতো রাষ্ট্রবিজ্ঞানের ক্ষেত্রেও সাধারণ কোতুহল নির্ভির উপযোগী বাংলা বইয়ের সংখ্যা নগণা। নিজের প্রিয় ও পঠিত এই বিষয়টিকে বাংলা ভাষায় আমারই মতো কোতুহলী পাঠকের কাছে পৌছিয়ে দেবার লোভেই এ-বই রচিত— বিশেষজ্ঞ পাঠকের জন্ম নয়। তবু এ-বইয়ের যাঁরা সম্ভাব্য পাঠক, রাষ্ট্রভত্তের সঙ্গে অন্তত প্রাথমিক পরিচয় তাঁদের আছে— এটুকু আশা করা বোধহয় অন্তায় হবে না।

আমাদের কলেজ ও বিশ্ববিভালয়গুলিতে রাষ্ট্রবিজ্ঞানে যে-সব বই পড়ানো হয়ে থাকে তা প্রথমত ইংরেজি ভাষায় লিখিত, ততুপরি তাতে পাশ্চান্তা রাষ্ট্রচিস্তার আলোচনাই প্রাধান্ত পেয়ে থাকে, ভারতীয় রাষ্ট্রদর্শনের সম্যক পরিচয়দানের চেষ্টা বিশেষ দেখা যায় না। মিল, বেনথাম বা গ্রীনের মতো রাষ্ট্রদার্শনিক এদেশে না জন্মালেও ভারতের বহু মনীয়ী যে উক্ত বিষয়ে গভীর তত্ত্বগত চিস্তার পরিচয় দিয়েছেন তাতে সন্দেহ নেই। ভারতের আধুনিক রাষ্ট্রচিস্তা মূলত পশ্চিমী প্রভাবে বিকশিত। তাকে স্বাধীন ও স্বয়ংসম্পূর্ণ বলা না গেলেও, বিশ্বের বর্তমান রাষ্ট্রনৈতিক চিস্তার ভাওারে ভারতের নিজস্ব কিছু মৌলিক অবদান যে আছে দে-কথা অস্বীকার করা যায় না।

প্রথমেই স্বীকার্য, এ-বইয়ে ভারতের তো নয়ই, বাংলাদেশেরও সমগ্র রাষ্ট্রচিস্তার পূর্ণাঙ্গ আলোচনা করা যায় নি। কেবল বারো জন বাঙালী মনীষীর প্রসঙ্গ এই বইয়ের অন্তর্ভুক্ত হয়েছে। উক্ত মনীষীর্দ্দের প্রত্যেকের রাজনৈতিক ধ্যানধারণা এক-একটি স্বতন্ত্র গ্রন্থের বিষয় হওয়া সম্ভব— কাজেই এক্ষেত্রে সংক্ষেপে আলোচনা করা ছাড়া গতান্তর ছিল না। গ্রন্থের মুখবন্ধে ও প্রতিটি পরিচ্ছেদে প্রাসন্ধিকভাবে দেশের রাষ্ট্রীয় চিস্তা ও ঘটনার ধারা সংক্ষেপে উল্লেখ করা হয়েছে; বাঙালীর রাষ্ট্রচিস্তার ধারাবাহিক আলোচনা করা হয় নি।

বইটিতে মৌলিক বিশ্লেষণ ও গবেষণার কোনো দাবি যে নেই সে-কথা সহ্বদয় পাঠককে শারণে রাখতে অহুরোধ করি। বছ পণ্ডিত ও গবেষক এ-বিষয়ে উল্লেখ- যোগা কাজ পূর্বেই সম্পন্ন করেছেন। কিন্তু সে-সমস্ত রচনার অধিকাংশই ইংরেজিতে লিখিত এবং এক-একটি কালপর্বে সীমাবদ্ধ; বাঙালীর রাষ্ট্রচিস্তার পূর্ণাঙ্গ আলোচনা আজও কেউ করেন নি। বর্তমান গ্রন্থের উপযোগিতা যদি কিছু

থেকে থাকে, তবে দেদিক থেকেই।

গ্রন্থ প্রণয়নকালে পূর্বস্থরিদের রচনা থেকে গৃহীত সবিশেষ সাহায্যের উল্লেখ সাধ্যমতো প্রত্যেক পরিচ্ছেদের শেষে সন্নিবেশিত হয়েছে। যে-কয়েকটি বই আগাগোড়া আমার দিগ্দর্শিকাস্থরূপ কাজ করেছে এখানে তাদের পূনকল্লেখ বোধ হয় বাছলা হবে না। বিপিনচন্দ্র পাল রচিত 'নব্যুগের বাংলা', মানবেন্দ্রনাথ রায়ের 'সায়েটিফিক পলিটিক্স', বিশ্বনাথ বর্মার 'মডার্ন ইণ্ডিয়ান পলিটিক্যাল থট' এবং বিমানবিহারী মজুমদার লিখিত 'হিষ্ট্রি অব পলিটিক্যাল থট : ক্রম রামমোহন টু দয়ানন্দ'— এই কটি গ্রন্থের নিকট বর্তমান লেখকের ঋণ বিশেষভাবে স্বীকার্য।

প্রস্থৃতি রচনার সময়ে বিপিনচন্দ্র পালের পুত্র ও তাঁর দীর্ঘকালের সহচর
প্রীজ্ঞানাঞ্জন পাল এবং সংস্কৃত কলেজের গ্রন্থাগারিক প্রীরিজয়ানাথ মৃথোপাধ্যায়
বিভিন্ন বিষয়ের আলোচনা প্রসঙ্গে নানাবিধ পরামর্শদান করেন। নিজের নানা
অস্থবিধা উপেক্ষা করে বইটির স্থানিপুণ সম্পাদনা ও সর্বাঙ্গীণ সোষ্ঠবসাধনে
সহায়তা করেছেন প্রীরিমান সিংহ। প্রীইন্দ্রনাথ মজুমদার বইটি প্রকাশের মুঁ কি
নেবার অনেক আগে থেকেই বিষয়টির পরিকল্পনায় সাহায্য করেন। তাঁর
প্রাতন পৃস্তক বিভাগ থেকে বহু তৃত্থাপা বই ও পত্রিকাদি অবাধে
ব্যবহারেরও স্থাোগ পাওয়া গেছে। তাঁর সহকর্মী প্রীঅজিতকুমার দাশ ব্যবস্থাপনায় বিশেষ সাহায্য করেছেন। পাণ্ড্লিপি পরিমার্জনায় সহায়তা করেছেন
জাতীয় গ্রন্থাগারের কর্মী প্রীক্ষণ বন্দ্যোপাধ্যায়। গ্রন্থপঞ্জি ও নির্ঘণ্ট সংকলন
করে দিয়েছেন নিউ আলিপুর কলেজের গ্রন্থাগারিক প্রীস্থাচিত্রা ঘোষ।

এঁদের সকলকে আমার আন্তরিক কুতজ্ঞতা জানাই।

সৌরেন্দ্রমোহন গঙ্গোপাধ্যায়

# कृ ि भ ज

| ম্থবন্ধ                       | 22  |
|-------------------------------|-----|
| রামমোহন রায়                  | 20  |
| অক্ষয়কুমার দত্ত              | 69  |
| কেশবচন্দ্র সেন                | ₽8  |
| বৰিমচন্দ্ৰ চট্টোপাধ্যায়      | 200 |
| স্থরেন্দ্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যায় | 265 |
| বিপিনচন্দ্র পাল               | 268 |
| श्राभी विदिकानम               | २२५ |
| শ্রীঅরবিন্দ                   | 200 |
| চিত্তরঞ্জন দাশ                | 224 |
| রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর             | 050 |
| স্ভাষচন্দ্ৰ বস্থ              | ७१२ |
| মানবেজনাথ রায়                | 800 |
| গ্রন্থপঞ্জি                   | 892 |
| নির্ঘণ্ট                      | 869 |

OF EDUC

রাজনীতি বিষয়টি কারো-কারো কাছে অকচিকর বলে বিবৈচিত হয়। তাঁদের দৃষ্টিতে রাজনীতি নিছক দলাদলি ও নির্বাচনের রেষারেষি ছাড়া আর কিছু নয়, কাজেই তা তুর্নীতি, মিথ্যাচার প্রভৃতি নোংরামিতে ভরা। একদেশদর্শী এই দৃষ্টির প্রধান কারণ হল যথার্থ রাজনীতি সম্পর্কে লোকের স্কুম্পষ্ট চেতনার অভাব; দিতীয়ত যাঁরা রাজনৈতিক ক্রিয়াকলাপের সঙ্গে জড়িত তাঁদের মধ্যে আদর্শ ও ব্যাবহারিকতার অসংগতি সাধারণ মাহুষের কাছে বিষয়টিকে হেয় করে তুলেছে। আশু কার্যকরতার তাগিদে রাজনীতিকেরা প্রায়শই সত্য ও মিথ্যার মাঝে সেতুবন্ধ রচনা করেন। যুক্তি ও নৈতিকতা থেকে বিচ্যুতি ঘটায় রাজনীতি মাহুষের হৃদয়ে তার আপন স্থান হতে বঞ্চিত।

বস্তুত রাজনীতি বিষয়টি মান্থবের প্রাত্তহিক জীবনের দঙ্গে অচ্ছেখবন্ধনে যুক্ত। কারণ রাজনীতির কাজ হল রাষ্ট্রের রীতিনীতি ও গতিপ্রকৃতি নির্ধারণ; সমাজ ও রাষ্ট্রের সঙ্গে জীবনের সংগতিসাধনই তার লক্ষা। রাষ্ট্র সমাজের অঙ্গ; সমাজেই মান্থব বাস করে। সমাজ ছাড়া সভ্য মান্থবের জীবন অচল। রাষ্ট্রীয় কর্মপরিধির ক্রমবিস্তার ও জনজীবনের প্রায় প্রতিটি ক্ষেত্রেই তার নিবিড় অন্থবেশ ঘটেছে। সেজত্যে বিষয়টির প্রতি নিস্পৃহ ও চেতনা-বিরহিত মনোভাব পরিণামে ব্যক্তি ও সমাজ উভয়েরই পক্ষে ক্ষতিকর। পেরিক্লেসের কথায়: 'We alone regard a man who takes no interest in public affairs, not as a harmless, but as a useless character, and if few of us are originators, we are all sound judges of a policy'। রাজনীতি সম্পর্কে সঠিক জ্ঞান ও চেতনার সাহায়েই উক্ত বিষয়ের প্রতি সাধারণ মান্থবের ভীতি ও ভ্রান্ত ধারণার অবসান হওয়া সম্ভব।

রাজনীতি, রাষ্ট্রনীতি, রাষ্ট্রবিজ্ঞান প্রভৃতি কথাগুলি সমার্থেই ব্যবহৃত হয়;
বিষয়টি সমাজবিজ্ঞানের অঙ্গ। রাষ্ট্রবিজ্ঞান অক্যান্ত প্রকৃতিবিজ্ঞানের সমগোত্তীয়
হিসাবে বিবেচিত হয়ে থাকে। কারণ যুথবদ্ধ মাহুবের আচরণ বা সমাজের
সমস্তাদি প্রায় গাণিতিক ক্ত্রে বিশ্লেষণ করা যায়, যেটা বিজ্ঞানের লক্ষণ।
মাহুবের আচরণ ও সমাজমনেরও কতকগুলি গ্রুবক (constant) থাকে যার
ভিত্তিতে সমাজতত্ত্ব বিজ্ঞানের পর্যায়ে বিবেচনার দাবি রাথে। প্রকৃতিবিজ্ঞানের

দঙ্গে যেহেতু সমাজজীবনের সম্পর্ক নিবিড় সেই কারণে রাষ্ট্রবিজ্ঞানের দঙ্গে প্রকৃতিবিজ্ঞানের দম্ম অনস্বীকার্য।

এ-বিষয়ে দিমত নেই যে বিজ্ঞান ও দর্শন পরম্পারের পরিপূরক। বিজ্ঞানের যাবতীয় বিষয়ের সমন্বিত রূপই হল দর্শন। ব্যক্তি ও সমাজের গতি ও প্রকৃতির সঠিক পথনির্দেশনাম্বরূপ দর্শন মৌল জীবনাচারের সংহিতা মাত্র। সাধারণ দর্শন যেমন যাবতীয় বিজ্ঞানের সমন্বয় সাধন করে, তেমনি রাষ্ট্রদর্শন সমাজের বিভিন্ন ধারায় উৎদারিত জ্ঞানের সংগতি সাধন করে।

বিজ্ঞানের কাজ দব কিছুব বাস্তবাহুগ বিশ্লেষণ ও বর্ণনা করা— যার সাহায্যে ও সমন্বয়ে দর্শন অর্থ নির্ণয় করে। বিজ্ঞান এক-একটি বিষয়ের থওচিত্র উপস্থাপিত করে— দর্শন সেই থওগুলিকে যুক্ত করে সমগ্রের মৌল মূল্যবন্তা, আদর্শ পরিণতি ইত্যাদির এক চূড়াস্ত ও পরিপূর্ণ তাৎপর্য নির্দেশ করে। বিজ্ঞান পথ ও প্রণালী দেখায় আর দর্শন জানায় লক্ষ্য ও পরিণতির নিশানা। বৈজ্ঞানিক সত্য ও তবের তথনই সার্থকতা যথন তার সাহায়ে মানবিক মঙ্গল সাধিত হয়। দর্শনবিচ্যুত বিজ্ঞান, তথা জীবন- ও মহুস্থাস্থ-নিরপেক্ষ জ্ঞানের উপকরণ মাহুষের কল্যাণের পরিবর্তে ক্ষতির কারণ হয়ে দাঁড়ায়। বিজ্ঞাননির্ভর সত্যের উপাদানে দর্শন প্রাণের প্রতিষ্ঠা করে; জীবনকে করে তোলে অর্থপূর্ণ ও আননদদায়ক।

উইল ডুরাণ্ট (১৮৮৫ –) কৃত শ্রেণীবিভাগ অন্থযায়ী দর্শনের অঙ্গ হল পাচটি: যুক্তিবিভা, কান্তিবিভা, নীতিবিভা, রাষ্ট্রবিভা এবং অধিবিভা। রাষ্ট্রবিভা অর্থাৎ রাষ্ট্রদর্শনের কান্ত হল সমান্ত ও রাষ্ট্রের উৎপত্তি, গতি ও পরিণতির সামগ্রিক বিচারে অন্থসরণীয় পথের নির্দেশনা ও তার মূল্যায়ন। ইতিহাস, বিশ্বতত্ত্ব, ইত্যাদি স্বভাবতই তার আলোচনার আন্থয়কিক বিষয়। রাষ্ট্রদর্শনের ব্যাবহারিক প্রয়োগ রাষ্ট্রবিজ্ঞান বা রাষ্ট্রনীতির কান্ত। দেজন্তে অর্থনীতি, সমান্ততত্ব, শিক্ষাচিন্তা প্রভৃতি রাষ্ট্র ও সমান্ত জীবনের বিভিন্ন দিক রাষ্ট্রবিজ্ঞানের পূর্ণাক্ব আলোচনার অন্তর্গত।

বিভিন্ন দর্শনের দৃষ্টিতে রাষ্ট্রতত্ত্ব বিভিন্ন হয়ে থাকে। জ্ঞাতা বিশ্বতত্ত্ব ও ইতিহাসচিস্তার প্রকারভেদে সমাজ ও রাষ্ট্রের উৎপত্তি ও উদ্দেশ্য ভিন্নরপে দেখেন। কালের গতিতে মান্থবের মননশক্তি ও জ্ঞানের সীমানা নিয়তই প্রসারিত হচ্ছে। জ্ঞান ও দর্শনের কোনো নির্দিষ্ট সীমারেখা নেই। দেজন্যে মান্থবের মনের ও সমাজ-বিবর্তনের সঙ্গে সামগ্রস্থা রক্ষার্থে রাষ্ট্রচিস্তারও নিরন্তর পরিমার্জনা ও প্রস্ঠিন হওয়া স্বাভাবিক।

সমাজ ও সভাতার উৎপত্তি ও ক্রমবিকাশের ধারায় রাইবিজ্ঞানের উদ্ভব ও বিস্তার ঘটে। প্রাচীন গ্রীদকেই রাষ্ট্রবিজ্ঞানের আদি জন্মভূমি বলে মনে করা হয়। পৃথিবীর প্রাচীনতম সভ্যতার অগ্যতম কেন্দ্র ভারতেও রাষ্ট্রবিজ্ঞানের উৎপত্তি ঘটেছিল; অবশ্য স্বতন্ত্র রূপে ও ধারায়। ঠিক আধুনিক অর্থে প্রাচীন ভারতে রাষ্ট্রবিজ্ঞান বলে কিছু না থাকলেও সমাজবদ্ধ জীবনে পালনীয় নানা রাজনৈতিক বিধিবাবস্থার পরিচয় বিভিন্ন শাস্তগ্রন্থে পাওয়া যায়। প্রাচীন কৃষিনির্ভর সমাজ চতুর্বর্ণে বিভক্ত ছিল। ছোট ছোট গোষ্ঠীর অধিপতি বা রাজার রাজধর্মে ব্রাহ্মণপুরোহিতের। সাহাঘা করতেন। বৈদিক গ্রন্থাদিতে 'সভা' ও 'সমিতি' কথার উল্লেখ আছে। পরবর্তী পৌরাণিক যুগে বিভিন্ন গ্রন্থের মধ্যে বিশেষ করে মহাভারতের শান্তিপর্বে (গ্রীষ্টপূর্বান্ধ ১১০০) উন্নততর রাষ্ট্রচিম্ভার স্থাপষ্ট নিদর্শন দেখা যায়। কালক্রমে জনজীবনের প্রায় প্রতিটি ক্ষেত্রের রীতিনীতি আরও স্থান্থর রূপ লাভ করে। জৈন ও বৌদ্ধ নংস্কৃতির বিস্তার এবং ভারতে গ্রাক অভিযান দেশের রাজনৈতিক চিন্তায় উৎকর্ষসাধন করে। কোটলোর অর্থশাস্ত্র (গ্রাষ্টপূর্বাব্দ ৩৪৫-৩০০) এবং মতুসংহিতা (গ্রাষ্টপূর্বাব্দ ২০০-২০০ গ্রাষ্টাব্দ) প্রাচীন ভারতীয় রাষ্ট্রচিন্তার উৎকৃষ্ট নিদর্শন। বৌদ্ধ মূগে সাধারণতন্ত্র অর্থে 'গণ' কথাটির প্রচলন ছিল। গুপ্তযুগের শেষভাগে প্রাচীন ভারতীয় রাষ্ট্র-চিন্তার প্রকৃষ্ট নিদর্শন কামনদকীয় নীতিদার ( ষষ্ঠ শতক ?) রচিত হয়েছিল। অগ্নিপুরাণও (নবম শতাব্দী) উৎকৃষ্ট রাষ্ট্রচিন্তার সাক্ষ্য বহন করে। তৎকালীন রাইচিন্তার শ্রেষ্ঠ পরিচায়ক শুক্রনীতিসার গ্রন্থের রচনাকাল সম্পর্কে মতবৈধ আছে। অনেকের মতে ত্রয়োদশ শতকে গ্রন্থটি রচিত হয়েছিল। মুসলমান আমলে পূর্বতন হিন্দু রাষ্ট্রনীতি ইসলামি চিন্তাধারার সংমিশ্রণে নবরূপ লাভ করে। আকবরের অন্যতম পার্যদ আবুল ফজলের আইন-ই-আকবরী (যোড়শ শতক) গ্রন্থ ভারতের রাষ্ট্রীয় চিন্তার এক উজ্জল নিদর্শন।

আধুনিক অর্থে দমাজবিজ্ঞানের অঙ্গ রাষ্ট্রবিজ্ঞানের স্ক্রপাত হয়েছিল গ্রীক দার্শনিকদের চিস্তায়। প্রেটো ও আারিন্টটলের রচনায় রাষ্ট্রবিজ্ঞান স্কুলাই হয়ে ওঠে। ক্রমে দেই চিস্তা কালের যাত্রায় প্রদারিত হয়ে মেকিয়াভেলি, রুসো, হবদ, লক, মিল, বেনথাম, কাণ্ট, হেগেল, মার্কম প্রমুথ রাষ্ট্রদার্শনিকদের রচনায় পরিপূর্ণতা লাভ করে। সমাজ ও রাষ্ট্রের অন্তর্গালে একদল দেখেছেন কুশ অভিপ্রায় এবং অপর দল মাত্র্যকেই করেছেন সমাজের প্রষ্টা ও নিয়ন্তা। একদল ব্যক্তিকেই করেছেন যাবতীয় সামাজিক বিধিবিধানের মাপকাঠি; অপরদলের

দৃষ্টিতে মান্থ্য যৃথবদ্ধ জীবনের অধীন; যৌথ কল্যাণেই ব্যক্তিমান্থ্যের কল্যাণ; যৌথ স্বার্থে আত্মস্বাতস্ত্র্য মিলিয়ে দিলে সকলের মঙ্গল সাধিত হবে। ইতিহাস ও সমাজের অন্তরালে একদল মিলন ও সমন্বয়ের রূপ প্রত্যক্ষ করেছেন; অপরদলের চোথে ইতিহাস ছন্দ্রমংঘর্ষে মৃথর। উদারতন্ত্রীরা ব্যক্তিমান্থ্যের মৃক্তি ও স্বাধীন বিকাশকে বড় করে দেখেছেন; আবার যুথবাদী ব্যবস্থায় শ্রেণীবিশেষের অগ্রাধিকারে ব্যক্তির স্বাতন্ত্রাকে উপেক্ষা করে মান্থ্যের অর্থনৈতিক নিশ্চিন্ত জীবনকে প্রাধান্ত দেওয়া হয়েছে।

ভারতে আধুনিক রাষ্ট্রচিন্তার স্ত্রপাত উনিশ শতকে পাশ্চান্ত্য সংস্কৃতির প্রভাবেই হয়েছিল। রামমোহন এদেশে আধুনিক রাষ্ট্রচিন্তার স্ট্রচনা করেন। তারই চিন্তার স্ত্রে ধরে দেশের পরবর্তীকালের চিন্তানায়কেরা পশ্চাৎপদ ভারতকে বিশ্বপ্রগতির সঙ্গে যুক্ত করতে চেয়েছিলেন। এদেশে ইংরেজ শাসনের স্কল এই যে শতধা বিভক্ত সংস্কারাছের একটি মধ্যযুগীয় দেশকে তারা আধুনিক প্রশাসনে শুধু যুক্তই করে নি, উপরন্ধ এদেশবাসীর মনে পরোক্ষে একা ও জাতীয়তাবোধের সঞ্চারেও সহায়ক হয়েছিল। কিন্তু বিদেশী শাসনের কৃষ্ণল ঘটেছিল যে বিদেশী শাসনের বিরোধিতা ক্রমে পাশ্চান্ত্য বিদ্বেষ ও আধুনিকতার প্রতি অনীহা সৃষ্টি করে।

ভারতে ইংরেজ শাসনের তাৎপর্য কেবল রাজনৈতিক আধিপত্য ও অর্থনৈতিক শোষণেই সীমিত নয়, তাদের আবির্ভাবে ফুটি ভিন্ন সভ্যতা ও সাংস্কৃতিক ধারার মিলন ও সংঘর্য দেখা দেয়। নবাগত ধারা ছিল প্রাণরসে সজীব ও গতিশীল। অপরদিকে এদেশের ভাবধারা তথন নিপ্রাণ ও নিশ্চল। পশ্চিমী প্রভাবে এদেশের প্রচলিত সামাজিক ও অর্থনৈতিক কাঠামো বিপর্যস্ত হয়ে যায়। ভারতীয় জীবনের রূপান্তর দেখা দেয়। সামন্ততান্ত্রিক মধ্যযুগীয় সমাজবাবস্থায় ভাঙন ধরে। আধুনিক শিক্ষা, শিল্প, পরিবহণ ও পরিশাসন ব্যবস্থার প্রবর্তনে দেশের সামাজিক, রাজনৈতিক ও সাংস্কৃতিক জীবন এক বিচিত্র সন্ধিন্থলে উপন্থিত হয়। নবাগত নবীন ধারাকে দেশের একদল অভ্যর্থনা জানায়, বৃহত্তর অত্যদল দেদিক থেকে মুখ ফিরিয়ে দাঁভায়।

উনিশ শতকে বাঙালীর মনন ও সমাজচিত্র বৈচিত্র্যাময়। কুসংস্কার, প্রথাপীড়ন ও সামাজিক ক্ষয়িফুতা থেকে মৃক্তির তাগিদে পশ্চিমী যুক্তিবাদ, ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য ও উদারতন্ত্রী আদর্শে অন্তপ্রাণিত একদল বুদ্ধিজীবীর নেতৃত্বে সংস্কার আন্দোলনের স্থ্রপাত হয়েছিল। রামমোহন, দেবেজ্ঞনাথ, কেশবচন্দ্র, বিত্যাসাগর, অক্ষয়কুমার প্রম্থ সমাজ সংস্কারককে তৎপর থাকতে দেখা যায়। ধর্ম ও সমাজের নব রূপায়ণকল্পে সংঘ্রদ্ধ আন্দোলনের স্বাষ্ট হয়েছিল। সেই সময়ে ডিরোজিওর অন্থগামী ইয়ং বেঙ্গল গোষ্ঠার প্রভাবে স্বাধীন চিন্তা, ধর্মনিরপেক্ষ রাজনীতি, যুক্তিবাদী সামাজিক দৃষ্টিভঙ্গীর বৈপ্লবিক ধারা স্বচিত হয়। তাঁদের বস্তবাদী দৃষ্টিভঙ্গী, প্রগতিশীল জীবনদর্শন ও দেশাহ্বাগ সরকারি কর্তৃপক্ষের সঙ্গে সমাজপতিদেরও বিরাগ স্বাষ্টি করে। প্রচলিত ধর্মবিশ্বাদের বিরুদ্ধে তাঁদের মনোভাব ছিল প্রবল। ডিরোজিও গোষ্ঠার উগ্র আচরণ এবং রামমোহন প্রভাবিত তদানীন্তন মডারেটদের মধ্যপন্থী মনোভাবের প্রতিক্রিয়াম্বরূপ রক্ষণশীল তৃতীয় একটি শক্তি মাথা চাড়া দেয়।

উনিশ শতকের দ্বিতীয়ার্ধে পাশ্চান্ত্য আধুনিকতার সঙ্গে বাঙালীর মধ্যযুগীয় মনোভাবের এবং শিক্ষিত সম্প্রদায়ের সঙ্গে ইংরেজ আমলাতত্ত্বের বিরোধ ক্রমশ রৃদ্ধি পায়। হিন্দু অতীত ও স্বাজাত্যবোধে দৃগু এই রক্ষণশীল সম্প্রদায় বিদেশী মূল্যবোধকেও বর্জন করে; দেশের প্রথান্থসারী সকল বিষয়কে নির্বিচারে মেনেনেয়। বিদেশের ঠাকুরের চাইতে স্বদেশের কুকুরও বরং ভাল এই দৃষ্টিভঙ্গী প্রবল হয়ে ওঠে। এই হিন্দু পুনর্জাগরণকে পরোক্ষে ইন্ধন যুগিয়েছিল এদেশে আগত বিদেশী মিশনারিদের প্রচারতৎপরতা।

ভারতের জাতীয়তাবোধ ছটি সমান্তরাল ধারায় গড়ে ওঠে। প্রথমে ধর্মীয় ও সামাজিক সংস্কার আন্দোলন এবং পরে ইংরেজের প্রশাসনিক ও অর্থনৈতিক বিধিবাবস্থার প্রতিক্রিয়ায় উদ্ভূত আধা-রাজনৈতিক আন্দোলন থেকে ক্রমে দেশাত্মবোধ জেগে ওঠে। ভারতীয় রাষ্ট্রচিন্তায় ধর্মের সংমিশ্রণ তার এক প্রধান বৈশিষ্ট্য। রামমোহন থেকে গান্ধী অবধি অধিকাংশ নেতৃর্দ্দের চিন্তা ও সাধনায় রাজনীতি ধর্মের দৃষ্টিতে বিবেচিত হয়েছে। প্রাচীন ধর্মের গরিমায় জাতীয়তাবোধ উদ্দীপিত হয়। রামমোহন ও কেশবচন্দ্রের ধর্মচিন্তা ছিল উদার ও সার্বজনীন। তারা বিশেষ কোনো ধর্মের প্রাধান্তে অন্তের ধর্মবিশ্বাসকে থর্ব করেন নি। উনিশ শতকের দ্বিতীয়ার্ধে দেশের সামাজিক ও রাষ্ট্রীয় আন্দোলনে চারটি ধারা লক্ষিত হয়: ১. পশ্চিমী শিক্ষা ও সংস্কৃতির আদর্শে দেশোন্নয়নের প্রয়াম; ২. গঠনমূলক ও প্রগতিশীল সংস্কার আন্দোলন; ৩. হিন্দু অতীতের পুনঃপ্রতিষ্ঠার প্রয়াম; ৪. ভিন্ন আদর্শে ও প্রেরণায় ইসলামি সংস্কৃতির পুনর্জাগরণ প্রয়াম।

অধিকাংশ ভারতীয় ঐতিহাসিকের মতে ভারতে সাম্প্রদায়িক বিভেদের জন্মে

কোম্পানির আমল থেকে চার্চিলের সময় অবধি ইংরেজের প্রশাসনিক অভিসন্ধিই মূলত দায়ী। এ-বিষয়ে বস্তুনিষ্ঠ গবেষণার প্রয়োজন আছে। ভারতের সাম্প্রদায়িক বিভেদকে ইংরেজ যে ব্যবহার করেছিল সে বিষয়ে দ্বিমত নেই। কিন্তু ইংরেজ শাসননীতিই তার একমাত্র উৎস বলে মনে করা একদেশদর্শিতা। বিগত কয়েক শো বছরে বিভিন্ন সম্প্রদায়ের পারম্পরিক সম্পর্ক, আচারবিচার ও অফুষ্ঠান-প্রতিষ্ঠানের পরিপ্রেক্ষিতে বিষয়টির যথোচিত উৎস নির্ণীত হওয়া বাঞ্ছনীয়।

বিদেশী শাসনের মানি ও পরাভব থেকে মৃক্তির তাগিদেই আত্মশক্তি ও
মর্যাদা অর্জনকল্পে হিন্দু শিক্ষিত শ্রেণী প্রেরণার উৎসম্বরূপ হিন্দু অতীতের প্রতি
দৃষ্টিপাত করেছিল। কিন্তু কেন তাঁরা প্রেরণার আশায় প্রাচীন হিন্দুত্বকে ফিরে
পেতে চান এবং ক্রমে কেনই বা হিন্দুত্বের চেতনা রাজনীতিতে প্রবল হয়ে ওঠে,
সে-প্রশ্ন জাগা স্বাভাবিক। ইংরেজ কেবল হিন্দুম্সলমানের বিভেদকেই কাজে
লাগায় নি; রাজন্মবর্গের ও ব্রাহ্মণ-অ্রাহ্মণের বিভেদেও ইন্ধন ব্রিয়েছিল;
ভাষাঘটিত কলহকেও বাদ দেয় নি। কিন্তু কেবল হিন্দু-ম্সলমানের বিরোধই
পরিণামে সর্বনাশের কারণ হয়ে দাঁড়াল।

ভারতে ইংরেজ শাসন প্রবর্তিত হ্বার পর তথনকার সংস্থারকদের যাবতীয় প্রদাপ প্রধানত ধর্ম ও সমাজের পুনর্গঠনে নিবন্ধ ছিল। নতুন আইনকান্থনের সাহায্যে সামাজিক সংস্থারত্ত্তেই সংস্থারকদের সঙ্গে রাজনীতির সম্পর্ক দেখা দেয়। পশ্চিমী চিন্তার প্রভাবে তাঁরা রাষ্ট্র ও রাজনীতিকে ধর্মনিরপেক্ষ দৃষ্টিতেই প্রহণ করেছিলেন। রামমোহন স্পষ্টই বলেছিলেন যে অধিকতর রাজনৈতিক ও সামাজিক ক্যোগস্থবিধার জন্তে প্রথমে ধর্মের সংস্থার হওয়া প্রয়োজন। দেশে নবাগত যুক্তিবাদ, বাক্তিস্থাতন্ত্রা ও উদারনৈতিক দৃষ্টিভঙ্গী জনচিত্তে সঞ্চারিত হয়েছিল রাজসমাজেরই প্রভাবে; কিন্তু রাজনৈতিক বিষয়ে রাজসমাজ কোনো প্রতাক্ষ প্রভাব বিস্তারে উত্যত হয় নি। পরবর্তীকালে অন্তর্মপ ভূমিকা দেখা যায় রামকৃষ্ণ মিশনের কর্মতৎপরতায়।

উনিশ শতকের বিতীয়াধে ছটি প্রতিষ্ঠানকে হিন্দু পুনর্জাগরণ আন্দোলনে তংপর হতে দেখা যায়। একটি দয়ানন্দ সরস্বতীর 'আর্যসমাজ' (১৮৭৫) এবং অপরটি মাদাম রাভাৎস্কির 'থিয়সফিক্যাল সোসাইটি' (১৮৭৬)। হিন্দু পুনর্জাগরণ আন্দোলনে বাংলা দেশে জাতীয়তার অক্সতম পুরোধা রাজনারায়ণ বস্তু, নবগোপাল মিত্র, ভূদেব মুখোপাধ্যায়, অক্ষয়চন্দ্র সরকার এবং কিছুটা বিষ্কিমচন্দ্র ও বিবেকানন্দ অংশ নিয়েছিলেন; এই ভাবধারারই পরিবর্ধন ঘটে জাতীয়তাবাদী

দল নামে অভিহিত চরমপস্থী নেতৃর্ন্দের চিন্তায়। রাজনীতির ক্ষেত্রে ধর্ম প্রতিষ্ঠা লাভ করে।

ফলে অহিন্দু সমাজ বিশেষ করে মুসলমান সম্প্রদায় সচকিত হয়ে ওঠে। তারাও প্রেরণার স্বতন্ত্র উৎসের সন্ধানী হয়। ইসলামি সংস্কৃতি, ভারতে মুদলমান আমলের ঐতিহ্য এবং মধ্যপ্রাচ্যের মুদলমান দেশগুলি থেকে তারা স্বাজাত্যবোধ ও আত্মগৌরবের নিজম্ব উপাদান খুঁজে পায়। মুদলমান শাদনকালে দরকারি উচ্চপদ, সেনাবাহিনী, বিচার ও প্রশাসনে মুগ্লমানদেরই ছিল একাধিপতা। ইংরেজ শাসনে তাদের সেই আধিপত্য চলে যায়। নতুন ভাষা, সংস্কৃতি ও শাসন বিধিকে তারা মেনে নিতে পারে নি। নবাগত পশ্চিমী ধারাকে হিন্দু মধাবিত্ত সম্প্রদায় সাদরে গ্রহণ করেছিল। পশ্চিমী সংস্কৃতির বিরোধী ওয়াহবি আন্দোলন, কৃষক আন্দোলন ও সিপাহি বিজোহের পশ্চাতে মুসলমান সম্প্রদায়ের প্রাধান্তের ফলে তাদের প্রতি ইংরেজের মন সংশয়িত হয়ে ওঠে। মুদলমানেরা দীর্ঘকাল ইংরেজ শাসন ও সংস্কৃতির প্রভাব থেকে নিজেদের সরিয়ে রেথেছিল। তাদের এই পশ্চাৎপদতা উপলব্ধি করে দার দৈয়দ আহমেদ থা (১৮১৮-১৯০৮) মুদলমান সম্প্রদার্য়কে স্বতন্ত্র চেতনায় ইংরেজের শিক্ষা ও শাসনের সঙ্গে যুক্ত করেন। তাঁরই নেতৃত্বে আলিগড় আন্দোলনের স্ত্রপাত ঘটে। ইংরেজ বিরোধী আন্দোলন ও হিন্দু নিয়প্তিত কংগ্রেস থেকেও তিনি ম্পলমানদের দূরে রাথার প্রয়াদী হন। কংগ্রেস বিরোধী একাধিক সংগঠনও তিনি সৃষ্টি করেছিলেন। আমির আলি, নবাব সলিম্লা প্রম্থ প্রভাবশালী ব্যক্তি তার সহায়ক হন। গো-রক্ষা আন্দোলন, হিন্দু পুনর্জাগরণ আন্দোলন মৃদলমানদের স্বতন্ত্র স্বাঞ্চাত্যবোধকে থুঁ চিয়ে তোলে। হিন্দু আধিপত্যের ফলে তারা বঙ্গভঙ্গ বিরোধী আন্দোলনকে সমর্থন করে নি।

অন্তাদশ শতকে ইউরোপে যে-শ্রেণীর নেতৃত্বে গণতান্ত্রিক ও উদারনৈতিক আদর্শ বিস্তার লাভ করেছিল, সে-শ্রেণী ছিল সেথানকার নবােছুত শিল্পতি ও বণিক সম্প্রদায়। মধ্যযুগের সামস্কতান্ত্রিক অনাচারের বিকল্প হিসাবে এই নতুন মধ্যবিক্ত শ্রেণী এক উন্নত সমাজবাবস্থার স্ব্রপাত করেছিল; নতুন ভাবাদর্শে অন্তপ্রাণিত এই শ্রেণীর নেতৃত্বেই বুর্জােয়া গণতান্ত্রিক বিপ্লব সার্থক হয়ে ওঠে। প্রসঙ্গত উল্লেখ্য যে যুক্তিবাদ, ব্যক্তিস্থাতন্ত্রা ও উদারনীতির পরিপোষক হলেও এই শ্রেণীর মনে বিশ্বজ্ঞনীনতার পরিবর্তে জাতীয়তাবাদই প্রাধান্ত লাভ করে। তাদের জাতীয়তাবাদী প্রবণতা ক্রমে উদারনীতির পরিপন্থীস্বন্ধপ সাম্রাজ্ঞাবাদী চণ্ডমতি ধারণ করে।

ভারতে ইংরেজ বণিক শ্রেণীর আবির্ভাবে এদেশে এক নতুন বণিক শ্রেণী দেখা দেয়। শেষোক্ত শ্রেণীর নেতৃত্বে এদেশেও সামাজিক বিধিবাবস্থায় বৈপ্লবিক পরিবর্তন ঘটাই ছিল স্বাভাবিক। বাধা পড়ে ইংরেজের সামাজানীতির প্রবর্তনে, ফলে এদেশের বণিক শ্রেণীর স্বাভাবিক বিকাশ বাহিত হয়। নবোভূত দেশীয় বণিক শ্রেণীর মোটা অংশ জমিদার শ্রেণীতে পরিণত হয়; কারণ দে-সময়ে জমির মূল্য বৃদ্ধি পাওয়ায় জমিতে পুঁজি বিনিয়োগ করাই ছিল নির্মাণ্ডাই অর্থাগমের শ্রেষ্ঠ উপায়। শিল্পবাণিজ্যে পুঁজি নিয়োগের পরিবর্তে কোম্পানির কাগজ কিংবা স্থান্ডিরের সন্থাবনা বহুকালের মতো পেছিয়ে যায়। রামমোহন, ঘারকানাথ প্রম্থ নেতৃত্বানীয় ব্যক্তিরা তথন অর্থনৈতিক উন্নয়নের ভিত্তিতে দেশের নবজাগরণে সচেতন ছিলেন। কিন্তু ভাঁরা শিক্ষিত পুঁজিবাদী ইংরেজের আমুক্লোই এদেশে বর্জোয়া গণতান্ত্রিক বিপ্লব চেয়েছিলেন।

ইউরোপে বণিক শ্রেণীর নেতৃত্বে উভূত যুগাস্তকারী ভাবধারা ইংরেজ শাদন-স্ত্রে এদেশে দঞ্চারিত হয়েছিল। সেই ভাবধারা বহনের ভূমিকা এদেশের যে-শ্রেণী গ্রহণ করেছিল, তারা দেশীয় বণিক শ্রেণী নয়—ইংরেজ শাসন পুষ্ট এক অভিনব মধাবিত্ত সম্প্রদার। শহরবাদী জমিদার, ইংরেজ প্রশাসন্যন্তে প্রস্তুত ভারতীয় আমলাবর্গ, বিচার ও শিক্ষাব্যবস্থার দঙ্গে সংশ্লিষ্ট ব্যক্তিদের নিয়ে এক ভদলোক সম্প্রদায় হিসাবে এই অভিনব মধাবিত শ্রেণী দানা বাঁধে। তারাই পশ্চিমী সংস্কৃতির বাহক ও পরিপোষক হয়ে দাঁড়ায়। তাদের সঙ্গে অর্থ নৈতিক উৎপাদন ব্যবস্থার কোনো সম্পর্ক ছিল না। নতুন অর্থ নৈতিক উন্নয়নের ভিত্তিতে দেশকে নতুন দৃষ্টিতে গড়ে তোলার ক্ষমতা ও চেতনা তাদের ছিল না। বিদেশী শাদনের পক্ষপুটেই তাদের অস্তিত্ব নির্ভর করে। এদেশে ইংরেজ প্রবর্তিত শিক্ষা-বাবস্থার পিছনে মেকলের স্বপ্নকেই তাঁরা সফল করে তোলেন, অর্থাৎ জাতে ভারতীয় হয়েও তারা দংস্কৃতিতে হবে পশ্চিমী মনোভাবাপন্ন, যাতে ইংরেজ শাদনবাবস্থা নির্বাধে চলতে পারে। অভিনব এই মধ্যবিত্ত শ্রেণীর সঙ্গে দেশের মাটি ও মানুষের সম্পর্ক ছিল ক্ষীণ; পক্ষান্তরে বিদেশী শাসন থেকে দেশকে মৃক্ত করে, অর্থ নৈতিক উন্নয়নের সাহায্যে দেশের সামাজিক বিপ্লবসাধনেও তাঁদের চেতনা ও সামর্থ ছিল না। ওয়াহবি আন্দোলন, ক্লুষক বিদ্রোহ, দিপাহি বিদ্রোহ ইত্যাদির চরিত্র ঘাই হোক না কেন, দেগুলিকে প্রগতিশীল নেতৃত্বে সঠিক পথে পরিচালনার ক্ষমতা ও দৃষ্টিভঙ্গী তাঁদের দেখা যায় নি। নীলকর ও জমিদার

শ্রেণীর অত্যাচারের বিক্রন্ধে কিছু সংখ্যক সাহিত্যিক ও সাংবাদিকের প্রতিবাদ বৃহত্তর শিক্ষিত শ্রেণীর সমর্থনের অভাবেই নিক্ষল হয়ে যায়। অষ্টাদশ শতকের ইউরোপীয় মধ্যবিত্তশ্রেণীর সঙ্গে উনিশ শতকের ভারতীয় মধ্যবিত্তশ্রেণীর প্রকৃতিগত পার্থক্য তাই প্রপরিক্ষৃট। এদেশীয় মধ্যবিত্তশ্রেণীর চরিত্রে অর্থ নৈতিক মৃক্তির চেতনার অভাব ও ধর্মীয় ভেদবৃদ্ধি ছিল প্রবল। পাশ্চাত্যে মধ্যবিত্তশ্রেণী সামস্ততন্ত্রী অচলায়তন ভেঙে নতুন সমাজ স্পষ্টতে অগ্রণী হয়েছিল। রাজশক্তি ও যাজক সম্প্রদায়ের প্রতি মানুষের অন্ধ আনুগত্য ও মধ্যযুগীয় প্রথাপীড়নের বিক্রন্ধে তারা যুক্তি ও ব্যক্তিশ্বাতন্ত্রের পদ্ধা গ্রহণ করে। সেথানকার সামস্তশক্তি ও পুঁজিপতি শ্রেণীর হাতে থাকায় উভয় শ্রেণীর স্বার্থবিরোধ দেখা দেয় নি। এদেশের মধ্যবিত্ত শ্রেণীর হাতে থাকায় উভয় শ্রেণীর স্বার্থবিরোধ দেখা দেয় নি। এদেশের মধ্যবিত্ত শ্রেণী পরবর্তীকালে বিদেশী শাসনের বিক্রন্ধে যে-পরিমাণে উৎসাহ দেখায় নি।

একথাও শার্তব্য যে নবাগত ভাবধারার দার্থক গ্রহণ ও প্রয়োগে দেদিন উপযুক্ত শ্রেণী গড়ে না ওঠার মূলে অবশ্য ইংরেজ শাসন ও শোষণই ছিল প্রধান কারণ। ভারতীয় নবজাগরণের ভগীরথ ইংরেজই তার শাসন ও শোষণে সেই নবধারাকে রুদ্ধ করে দেয়।

উপরিবর্ণিত শ্রেণীর আশ্রয়েই এদেশের রাষ্ট্রচিন্তা ও রাষ্ট্রীয় আন্দোলন ক্রমশ দানা বাঁধে। দলীয় রাজনীতিরও স্বর্জণাত হয়। পরবর্তা অধ্যায়গুলিতে তা সবিস্তারে আলোচিত হয়েছে। রামমোহনকেই মডারেট নামে পরিচিত ধারার প্রবর্তক বলা যায়, যার আধিপতা বিশ শতকে প্রথম বিশ্ব-মহাযুদ্ধোত্তর কাল অবধি বিস্তৃত। মডারেটদের মধ্যে ছটি মনোভাব দেখা যায়; একটি রক্ষণশীল, অপরটি উদারতন্ত্রী। নিয়মতান্ত্রিক উপায়ে তাঁরা দামা, শ্ববিচার ও স্বায়ন্তশাসন চহিতেন। ইংরেজের যুক্তিবাদী, উদারতন্ত্রী রাষ্ট্রচিন্তার তাঁরা গুণগ্রাহী ছিলেন। রামমোহনের আদর্শে তাঁরা এই মনোভাব পোষণ করতেন যে ইংরেজ শাসনের মধ্যে দিয়েই এদেশের প্রণান্ধ উন্নয়ন ঘটুক। কারণ তাঁরা অন্তবকরেছিলেন যে ভারতের সংসদীয় গণতান্ত্রিক চেতনা ও ঐতিহ্ বলে কিছু নেই। নিয়মতান্ত্রিক আন্দোলনের মাধ্যমে শাসকদের কাছ থেকে তাঁরা দেশের নানা স্থযোগস্থবিধা আশা করতেন। এবং দেশবাসীকে সেই দৃষ্টিতেই উৎসাহিত করেন। বিটেনের রক্ষণশীল শ্রেণীর সামাজ্যবাদী ক্রিয়াকলাপে ভারতীয়

মডারেটদের দৃষ্টিভঙ্গী হেয় প্রতিপন্ন হত, আবার ব্রিটেনের উদারনৈতিক নেতৃর্দের নিজ্জিয় আচরণে তাঁদের উৎসাহ ক্ষ্ম হয়ে পড়ত। ইংরেজের ছ্নীতি ও অবিচাবের বিরুদ্ধে ভারতীয় মডারেটরা যতই সোচ্চার হয়ে থাকুন না কেন, উগ্র জাতীয়তাবাদীদের প্রচাবে তাঁরা দেশবাদীর চোথে বিদেশী প্রভুভক্তরণে পরিগণিত হতেন। আপাতদৃষ্টিতে চরমপন্থীদের দঙ্গে মডারেটদের বিরোধ থাকলেও ম্লত কোনো প্রভেদ ছিল না। উভয় গোষ্ঠীই চাইতেন ব্রিটেনের আদর্শে এদেশে সংসদীয় গণতন্ত্রের প্রতিষ্ঠা। মডারেট ধারার প্রতিপক্ষরণে বিবেচিত অনেক নেতাই ক্রমে তাতে উৎসাহিত হন। তাঁদের মধ্যে বিপিনচন্দ্র, চিত্তরঞ্জন এবং পর্বর্তীকালে গান্ধীর মনোভাবকেও এই ধারার অন্থবর্তী হতে দেখা যায়। ভারতীয় মডারেটরা স্বত্তর কোনো রাষ্ট্রতন্ত্রের উদ্ভাবনায় সচেষ্ট হন নি। এদেশের সংসদীয় গণতান্ত্রিক ধারা এবং স্বাধীনতার পর সংসদীয় রাষ্ট্রকাঠামো গঠনের পিছনে সেদিনের মডারেট নেতৃর্ন্দের প্রভাব অনম্বীকার্ষ। মডারেটদের সাংগঠনিক ছ্বলতা ও ক্রটিপূর্ণ কর্মপন্ধতির ফলে সাধারণ মাত্মযের সঙ্গে তাঁদের বিশেষ যোগস্ত্র ছিল না; ফলে তাঁরা রাজনৈতিক রঙ্গমঞ্চ থেকে ক্রমে বিদায় নেন। কংগ্রেদ দলের প্রথম বিশ বছরের নেতৃত্বে মডারেটদেরই ছিল আধিপত্য।

সম্পূর্ণ স্বাধীনতার দাবিতে উনবিংশ শতাব্দীর শেষদিকে চরমপন্থীদের রাজনৈতিক রঙ্গমঞ্চে আবির্ভাবের পর ভারতের রাষ্ট্রীয় আন্দোলনের মোড় ফিরে যায়। আবেগ ও উচ্ছাসসর্বন্থ আধ্যাত্মিকতার উদ্দামতায় তাঁরা পশ্চিমী প্রভাব ও আধুনিক দৃষ্টিভঙ্গীকে বর্জন করেন। চরমপন্থী ধারার প্রধান বৈশিষ্ট্য যে তাঁদের প্রভাবে রাজনীতির মধ্যে ধর্মের অনুপ্রবেশ ঘটে।

জাতীয়তাবাদ ভারতীয় রাষ্ট্রচিস্তার প্রধান অঙ্গ। এবিষয়ে পাশ্চান্ত্য রাষ্ট্র-দার্শনিকদের বিশেষ প্রভাব আছে। জাতীয়তাবাদ সম্পর্কে মোটাম্টি তিনটি ধারা লক্ষণীয়:

- भणाद्यहरमद वर्ष रैनिक विहादक्षी;
- ২. চরমপন্থীদের মাতৃত্ব ও হিন্দুত্ব প্রতায়ে দেশাত্মবোধ ;
- কিছু সংখ্যক হিন্দু ও অধিকাংশ মৃদলমান নেতার চিস্তায় দ্বি-জাতিতত্ত্বের
  প্রাবল্য।

নরম ও চরমপম্বী কোনো দলেই আরুপ্ত হতে না পেরে পরবর্তীকালে যারা স্বতম্ব তৃতীয় পথের সন্ধান করেন তাঁদের মধ্যে রবীক্সনাথ ও চিত্তরঞ্জনের ভূমিকা উল্লেখযোগ্য। বাহ্য রাজনৈতিক আন্দোলনের নিক্ষলতা উপলব্ধি করে রবীক্সনাথ

2552

গঠনমূলক কর্মস্থার মাধ্যমে জনচেতনা স্ষ্টিতে প্রবৃত্ত হন। তিনি বিদেশী প্রশাসনব্যবস্থার সমান্তরাল ধারায় স্বয়ংনির্ভর সামাজিক কাঠামোর সাহায্যে সরকারি ব্যবস্থাকে শক্তিহীন করে তোলার এক বৈপ্লবিক কর্মস্থাতী তুলে ধরেন। ধর্মবিদ্বেষ ও সংকীর্ণ জাতীয়তাবোধেরও তিনি নিন্দা করেন। যুক্তি, ব্যক্তিস্থাতন্ত্র্য ও মানবতার আদর্শে তাঁর বিশ্বজনীন রাষ্ট্রদর্শন রচিত।

প্রথম বিশ্বমহাযুদ্ধের পর ভারতীয় রাজনীতির জ্রুত পরিবর্তন ঘটে। নরম-পদ্বীরা তথন বিলীয়মান আর চরমপদ্বী দলও ছত্রভঙ্গ। অতঃপর চরকা, থিলাফৎ, অহিংস অসহযোগ ও আইন অমান্ত মন্ত্রের স্রষ্টা মহাত্মা গান্ধী ক্রমে ভারতীয় রাজনীতির অধিনায়করূপে প্রতিষ্ঠিত হলেন। দেশের জনজাগরণে তাঁর অবদান অনস্বীকার্য; দেশবাসীর মনে তাঁর ছিল অসীম প্রভাব; চরিত্রে তিনি ছিলেন নিরুল্ব। কিন্তু দ্বিধাজড়িত পদক্ষেপ, অসংবন্ধ কর্মপদ্বা ও যুক্তিবিরোধী আধ্যাত্মিক দৃষ্টিতে তিনি দেশের রাজনীতিকে করে তুললেন জটিল ও নিশ্চন। ইহবিম্থ জীবনবোধ ও বিজ্ঞানবিরোধী চিন্তার ফলে তাঁর শত সদিচ্ছা ও প্রভাব সত্বেও তিনি দেশের অনভিপ্রেত গতিকে রোধ করতে পারেন নি। তাঁর অনিচ্ছা উপেক্ষা করে দেশ দ্বিথণ্ডিত হয়েছে; তাঁর অবৈজ্ঞানিক রাষ্ট্রচিন্তাই তার কারণ। তাহলেও তাঁর রাষ্ট্রদর্শনে অহিংস সত্যাগ্রহের কর্মপদ্বা, লক্ষ্য ও প্রণালীর সামঞ্জস্তুচিন্তা, বিকেন্দ্রিত প্রশাসন ও পার্টিবিহীন রাজনীতির প্রত্যেয় সমসাময়িক বিশ্বচিন্তার ভাণ্ডারে এক বিশেষ অবদান।

আধুনিক রাষ্ট্রচিন্তায় এদেশের মনীধীরা দবাই পশ্চিমী ভাবধারায় অবগাহন করেন। বেনথাম, মঁতেয় প্রম্থ রাষ্ট্রদার্শনিকদের চিন্তায় রামমোহন প্রভাবিত হয়েছিলেন। পেইন, গিবন, হিউম-এর চিন্তায় প্রতিফলন দেখা য়ায় নবাবঙ্গদলের মনে। বার্ক ও য়াডেস্টোনের সঙ্গে মাৎসিনিকেও স্থরেন্দ্রনাথ আদর্শ জ্ঞান করতেন। বঙ্গিমচন্দ্র একসময়ে মিল ও কোঁতের চিন্তায় প্রভাবিত হয়েছিলেন। হেগেল ও নীটশের প্রভাব দেখা য়ায় অরবিন্দের চিন্তায়। রবীন্দ্রনাথের চিন্তায় ইউরোপের বহু মনীধীর অল্লবিন্তর প্রভাব ছিল। চিন্তরঞ্জনকে অনেকে আইরিশ জননেতা পার্নেরের সঙ্গে তুলনা করেন। হেগেল ও মার্কদের দর্শনে স্থভাবচন্দ্র অন্ধ্রপ্রাণিত হন, লেনিন ও মুগোলিনিকে তিনি আদর্শ করেছিলেন। মূলত মার্কদের দর্শনে প্রভাবিত হলেও ইউরোপের বহু চিন্তানায়কের দৃষ্টিভঙ্গীর স্বাঙ্গীকরণ ঘটে মানবেন্দ্রনাথের মনে। রামমোহনের আমল থেকে মানবেন্দ্রনাথের সময় অরধি ইতালি, আমেরিকা, আয়ার্ল্যাও প্রভৃতি দেশের স্বাধীনতা সংগ্রাম্ব

Date 19, 7, 05

এবং ফ্রান্স ও রাশিয়ার বিপ্লব এদেশের চিন্তাশীল মান্ত্র্যকে বিশেষভাবে উদ্বৃদ্ধ করেছে।

বর্তমান শতকের বিশের কোঠায় ইউরোপের ছটি মতবাদ ভারতে প্রভাব বিস্তার করে: একটি কমিউনিজম এবং অপরটি ফ্যাসিজম। রুশ বিপ্লবের পর কমিউনিস্ট ইন্টারক্তাশক্তালের কর্মস্থচী অন্থযায়ী মস্কো থেকে মানবেন্দ্রনাথ ভারতে কমিউনিজম প্রচারের স্বত্রপাত করেন। দ্বিতীয় মতবাদ ফ্যাসিজমের প্রতি আরুষ্ট হয়েছিলেন স্থভাবচন্দ্র। তিনি কমিউনিজম ও ফ্যাসিজমের সমন্বয়ে তৃতীয় একটি মতবাদ উদ্ভাবন করেন।

রামমোহনের আমল থেকে পরবর্তী দেড় শতাধিক বছরের মধ্যে দিয়ে এদেশের আধুনিক রাষ্ট্রচিন্তা নানা ভাব ও আদর্শে পরিপুষ্ট হয়েছে। ইতিহাদের এই অধ্যায়ে পৃথিবীর অক্যান্ত দেশেও চিন্তা ও আদর্শের বিচিত্র ধারায় বছ রাষ্ট্রের উত্থান ও পতন, য়ৃগান্তকারী বিপ্লব এবং বিজ্ঞানের আত্মকল্যে বিশ্বের জনমানদে আমূল পরিবর্তন ঘটেছে। ইউরোপে দীর্মকালের দাধনায় রাজনীতি একটি স্বয়ংসম্পূর্ণ ও মৌলিক বিজ্ঞান হিসাবে প্রতিষ্ঠা লাভ করেছে। তত্ত্বগতভাবে ভারতীয় রাষ্ট্রচিন্তা পশ্চিমী রাষ্ট্রবিজ্ঞানের উপর বছলাংশে নির্ভরশীল হলেও অধুনাকালে ভারতেও এবিষয়ে কিছু মৌলিক তত্ত্ব ও পদ্ধতি সংযোজিত হয়েছে।

ভারতীয় চিন্তানায়কেরা প্রায় সকলেই রাষ্ট্রবিজ্ঞানকে ধর্ম, অর্থনীতি ইত্যাদি বিষয়ের সঙ্গে আলোচনা করেছেন। চিন্তায় ও গবেষণায় তাঁরা রাজনীতিকে একক ও স্বতন্তভাবে বিচার করেন নি, যেটা ইউরোপের ক্ষেত্রে দেখা যায়। গান্ধী, চিত্তরঞ্জন প্রমুখ মনীয়ীর মতে রাজনীতিকে সমাজের অক্যান্ত বিষয় থেকে বিচ্ছিন্নভাবে বিচার করা যায় না, সকল বিষয়ই ঘনিষ্ঠস্থত্রে সম্পৃক্ত। আর একটি লক্ষণীয় বিষয় যে রাজনৈতিক আন্দোলন ও কর্মতৎপরতার স্বত্রেই এদেশের রাষ্ট্র-দার্শনিকেরা উক্ত বিষয়ে চর্চা করেছেন। দল ও আন্দোলনের সঙ্গে যুক্ত না হয়েও রাজনীতিকে স্বাধীন 'আাকাডেমিক' দৃষ্টিতে বিচার ও গবেষণা করার নজির এদেশে খুব অন্নই পাওয়া যায়।

এক বিশেষ পরিস্থিতিতে এদেশে আধুনিক রাষ্ট্রচিন্তার স্ত্রপাত ও বিস্তার হয়েছিল। বিদেশী শাদন এবং দেশীয় সমাজ ও সংস্কৃতির অবক্ষয় থেকে পরিত্রাণের আশায় এদেশের চিন্তানায়কেরা জাতীয় জীবনকে দর্ববিষয়ে পুনকুজ্জীবিত করে তোলার প্রয়াদী হন। প্রেরণার জন্মে কেউ তাকিয়েছিলেন অতীতের দিকে, আবার কেউ বা আধুনিক ধারায় দেশ গড়তে চেয়েছেন। সেজন্মে এদেশের রাষ্ট্র-

চিন্তা যে-পরিমাণে স্থায়ী তাত্ত্বিক রূপ পরিগ্রহ করেছে তার চেয়ে অনেক বেশি হয়েছে প্রাচীন ধারার রোমন্থন ও প্রচারধর্মী। স্থদ্রপ্রসারী প্রণালীবদ্ধ তাত্ত্বিক উদ্ভাবনার অবকাশ ছিল নিতান্তই সীমিত। আগু প্রয়োজন ও কার্যকারিতার দৃষ্টিতে জাতীয় জীবনের সামগ্রিক পুনর্গঠনের তাগিদে ধর্ম, দর্শন, সমাজ ইত্যাদির আগুষঙ্গিক বিষয় হিসাবে রাজনীতি বিবেচিত হয়েছে।

পাশ্চান্ত্য রাষ্ট্রচিন্তায় প্রাচীন গ্রীক আমল থেকেই মোটাম্টি একটা আম্ল ধারাবাহিকতা লক্ষিত হয়। তাতে তত্ব ও পদ্ধতির বিস্তার ও প্রভেদ ঘটে থাকলেও গ্রীক রাষ্ট্রদর্শনই সমগ্র পাশ্চান্ত্য চিন্তার উৎস। কিন্তু ভারতের প্রাচীন ও মধ্যযুগের রাষ্ট্রচিন্তার দক্ষে আধুনিক দৃষ্টিভঙ্গীর পারম্পর্য নেই। একটি সাদৃশ্য যা আছে তা-হল স্বাই প্রধানত ভারতের সমস্থাকে সামনে রেথেই চিন্তা-ভাবনা করেছেন। ইংরেজের ত্শো বছরের ভারত শাসনকালে নানাবিধ প্রশাসনিক সংস্কার, রাজনৈতিক ও অর্থ নৈতিক কর্মপন্থার পরিপ্রেক্ষিতেই আধুনিক ভারতীয় রাষ্ট্রচিন্তা বিকশিত হয়েছে। তাহলেও বিশ্বের রাষ্ট্রচিন্তার ভাণ্ডারে এদেশের তিনটি মৌলিক অবদান অস্বীকার করা যায় না:

- গান্ধীর সর্বোদয় দর্শন; আধ্যাত্মিক দৃষ্টিতে মান্থবের বিবেক ও নৈতিকতার আশ্রয়ে যাবতীয় অন্তায় ও অবিচারের বিরুদ্ধে অহিংস সত্যাগ্রহ পদ্ধতি।
- অরবিন্দের 'অতিমানদ'-প্রত্যয়ের ভিত্তিতে বিশ্বরাষ্ট্রের পরিকল্পনা এবং রবীন্দ্রনাথের সমন্বয়ধর্মী আধ্যাত্মিক মানবতাবাদের পরিপ্রেক্ষিতে বিশ্বজনীন মৈত্রীর
  আদর্শ।
- ৩. বিজ্ঞানসম্মত বস্তুবাদী বিশ্বতত্ত্বের সাহাযো যুক্তি, নীতি ও যুক্তির আদর্শে রচিত মানবেন্দ্রনাথের নবমানবতাবাদ দর্শন।

কেশবচন্দ্র-বিধ্নিচন্দ্র-বিবেকানন্দ প্রম্থ বাঙালী চিস্তানায়কের মনে সামা ও সমাজতন্ত্রের কিছুটা পরিচয় পাওয়া গেলেও আধুনিক দৃষ্টিতে এদেশে সমাজতন্ত্রী মনোভাব প্রথম বিশ্ব-মহাযুদ্ধের পর থেকেই ক্রমশ নানা ধারায় স্পষ্ট হয়ে ওঠে। আধ্যাত্মিক মানবতন্ত্রী দৃষ্টিতে গান্ধী বিকেন্দ্রিত প্রশাসনবাবস্থা ও গ্রামনির্ভর উনয়নের ভিত্তিতে এক সমাজবাদী আদর্শ তুলে ধরেন। জওহরলাল, স্কভাষচন্দ্র, জয়প্রকাশ প্রম্থ সমাজতন্ত্রীরা যতটা না মার্কসীয় দর্শনে অন্প্রাণিত হয়েছিলেন, তার চেয়ে বেশি রাশিয়ার সামাজ্যবাদবিরোধী ভূমিকা ও অর্থ নৈতিক সাফল্যে উৎসাহিত হন। ভারতীয় কমিউনিন্টরাও ক্রমে সংখ্যায় ও শক্তিতে বৃদ্ধি লাভ করেছে; কিন্তু তারা দেশবাসীর বস্তবাদী চেতনা স্বষ্টির পরিবর্তে মান্থবের

দাময়িক অভাব ও অসন্তোষগুলিকেই প্রাধান্ত দিয়েছে। ভারতে দীর্ঘকাল ধরে ধর্মনিরপেক্ষ সমাজতন্ত্রী আন্দোলন পরিচালিত হওয়া সন্ত্বেও যুক্তিদম্মত আধুনিক দৃষ্টিভঙ্গী, রাজনৈতিক চেতনা ও সর্বভারতীয় একাত্মবোধ উন্মেষিত হয় নি। ভাষা, প্রদেশ, জাতি, ধর্ম ইত্যাদি নানাবিধ সংকীর্ণতার আশ্রুয়ে বিভিন্ন দাম্প্রদায়িক দল ও শক্তি মাথা চাড়া দিয়ে উঠেছে। সমাজতন্ত্র ও সাম্প্রদায়িকতার কোনো ধারাকেই অবলম্বন না করে ভারতে স্বতন্ত্র পার্টির উত্থান তাৎপর্যপূর্ণ। ভারতের বৃহত্তম রাজনৈতিক দল কংগ্রেসের ভিতর একই সঙ্গে সমাজতন্ত্র ও সাম্প্রদায়িকতার সমর্থক ও বিরোধীদের সহাবস্থান দলীয় রাজনীতির ইতিহাসে এক বিচিত্র নিদর্শন।

বলা হয়ে থাকে যে দেশে এখন এক ভাবের সংকট চলেছে। বস্তুত ভাবাদর্শের যত না অভাব আছে, তার চেয়ে উপস্থিত আদর্শের রূপায়ণপ্রয়াসের
অভাবই বেশি। গান্ধী, রবীন্দ্রনাথ, বিবেকানন্দের নামে দেশে সমারোহের অন্ত নেই। কিন্তু লোকের চিন্তায় ও আচরণে উক্ত মনীধীদের প্রভাব নিতান্তই
ক্ষীণ। রাজনৈতিক বিষয়ে সচরাচর যে উৎসাহ দেখা যায় তার পিছনে যুক্তিবাদী
স্বাধীন চিন্তা অপেক্ষা গালভরা আদর্শের বুলি আর গঠনমূলক প্রয়াসের পরিবর্তে
বাহ্য-আন্দোলন-সর্বস্ব কাজের উত্তাপই প্রবল।

চারটি সাধারণ নির্বাচন পার হয়ে আসার পরও দেশে স্বস্থ রাজনৈতিক ধারা গড়ে ওঠে নি। মান্থবের স্থায়ী কল্যাণসাধনার পরিবর্তে দলীয় স্বার্থ সন্ধানী মনোভাব এবং দলের মধ্যে আদর্শ অপেক্ষা ব্যক্তিস্বার্থের লড়াই বড় হয়ে উঠেছে। মান্থব হয়েছে দলীয় রাজনীতি ও নেতৃত্বের থেলার বস্থ। সাধারণ মান্থবের দৈনন্দিন জীবন আজ তুর্বিষহ হয়ে পড়েছে। তাই তাদের কাছে রাজনীতি বিষয়টি অকচিকর হওয়াই স্বাভাবিক। সেজন্যে প্রতিটি মান্থবকে স্বার্থবৃদ্ধিসম্পন্ন দল ও নেতাদের ভরসায় না থেকে নিজের স্বাধীন চিন্তা, বস্তুনিষ্ঠ বিচারশক্তি ও বিবেকের সাহাযে রাজনৈতিক বিষয়ে সক্রিয় হয়ে ওঠা ছাড়া উপায়ান্তর নেই।

### এক: ভূমিকা

মানবসভ্যতার ইতিহাসে অষ্টাদশ শতানীর দ্বিতীয়ার্থ এক অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ অধ্যায়। ঐ সময় ইউরোপে ছটি বিপ্লব ঘটে, যার প্রভাব সারাবিশ্বে পরিবাপ্ত হয়। তার একটি রাজনৈতিক ও অপরটি অর্থ নৈতিক। রাজনৈতিক বিপ্লবটি ঘটেছিল ফরাসী দেশে— যার ফলে সাম্য, মৈত্রী, স্বাধীনতার আদর্শ প্রতিষ্ঠালাভ করে। অর্থ নৈতিক বিপ্লবটি স্থচিত হয়েছিল বাষ্পীয় ইঞ্জিন আবিন্ধারের ফলে— এসেছিল শিল্প-বিপ্লব।

বুর্জোয়া (Bourgeois) কথাটি একটি ফরাদী শব্দ । বাৎপত্তিগত অর্থনগরবাদী । পূর্বে নগরকে বলা হত 'বুর্' (Bourg); বুর্-এর অধিবাদীরা বুর্জোয়া বলে অভিহিত । বর্ধিফু পুঁজিবাদী অর্থনীতির উদ্ভব হয় ঐসব নগরগুলিতে। ফরাদী দেশে সমৃত্রসদৃশ সামস্ততান্ত্রিক (Feudal) সমাজব্যবস্থায় নগরগুলি ছিল পরম্পর বিচ্ছিন্ন এক একটি ক্ষুন্ত দ্বীপের মত। ক্রমে ঐ দ্বীপগুলি যেন ক্ষীতিলাভ করে সামস্ততান্ত্রিক সমৃত্রকে শুষে নেয়। দ্বীপ, নগর বা বুর্ যাই বলা হোক না কেন তারা শিল্পোন্নয়নে সমৃদ্ধ হয়ে ওঠে। যান্ত্রিক অগ্রগতির ফলে ইউরোপে উৎপাদন ব্যবস্থায় আমৃল পরিবর্তন দেখা দেয়। মান্তবের পরিবর্তে উৎপাদনে যন্ত্রই ক্রমশঃ নিয়োজিত হতে থাকে। মান্তবের চাহিদার পরিবর্তন ও পরিবর্ধনের সঙ্গে তাল মিলিয়ে উৎপাদন ব্যবস্থারও ক্রত সম্প্রদারণ হয়। নানাবিধ পেশারও উদ্ভব ঘটে। ক্রমিকর্ম ছেড়ে ক্রমে লোকে নগরীর কলকারখানার প্রতি ধাবমান হয়। নগরজীবনের উন্নত ও আধুনিক উপকরণও আকর্ষণ স্কৃষ্টি করে। নতুন উৎপাদন পদ্ধতি ও নতুন অর্থ নৈতিক ব্যবস্থা বিকশিত হতে থাকে। এই নতুন উৎপাদন ব্যবস্থার সঙ্গে জড়িত নগবাসীরাই বুর্জোয়া নামে পরিচিত। নগরে জীবিকান্বেষণে আগত সাধারণ নির্বিত্ব লোকেরা ক্ষ্দে বা পেটি বুর্জোয়া বলে অভিহিত।

বুর্জোয়ারা সমাজব্যবস্থার পরিবর্তনে উচ্চোগী হয়। তাদের সঙ্গে সাবেকি অর্থ নৈতিক ব্যবস্থার ধারক ও বাহক সামস্ততান্ত্রিকদের সংঘর্ষ দেখা দেয়। উৎপন্ন পণ্যের পরিবহন ও বাণিজ্যে সামস্ত প্রভুরা নানাভাবে ব্যাঘাত স্বষ্টি করে। নগরগুলি ছিল ইতস্ততঃ বিক্ষিপ্ত; তাদের মধ্যে বাণিজ্যিক সংযোগ সামস্ত-অধ্যুষিত অঞ্চলের মধ্যে দিয়েই চলত। এদিকে সামস্তদের অধীনে ক্রীতদাসবৎ দায়াবদ্ধ ক্ষয়কেরা (serf) অত্যাচারে অতিষ্ঠ হয়ে নগরের দিকে পলায়নপর হয়; কর্ম সংস্থান ও উন্নত জীবন তাদের সেদিকে আকর্ষণ করত। ফলে বুর্জোয়াদের সঙ্গে সামস্ততান্ত্রিকদের তুমূল বিরোধ শুক্ত হয়। প্রবল অত্যাচারী সামস্তদের দমনের প্রয়োজন সবাই অহত্তব করে। সামস্তদের দাপটে সারা সমাজই জর্জবিত— সকলেই চায় তাদের হাত থেকে নিষ্কৃতি। বুর্জোয়ারাই সামস্ততন্ত্রীদের উৎপীড়ন সবচেয়ে বেশী অহত্তব করে। তারাই সেজত্যে সামস্ততন্ত্রের উচ্ছেদকল্পে বিপ্লবের নেতৃত্ব গ্রহণ করে। এই বিপ্লবই সংক্ষেপে বুর্জোয়া গণতান্ত্রিক বিপ্লব। ইতিহাসের ধারায় এ-বিপ্লব সকল দেশেই অবশ্যস্ভাবী। রামমোহন রায় ভারতে এই বুর্জোয়া গণতান্ত্রিক বিপ্লবের বোধন করেছিলেন। ত্

রামমোহন ও জার্মান দার্শনিক হেগেল (১৭৭০-১৮৩১) ফরাসী বিপ্লবের (১৭৮৯-১৭৯৯) অনতিকাল পূর্বে জন্মগ্রহণ করেন। ইউরোপে হেগেল এবং ভারতে রামমোহন থেকে সর্বাধুনিক রাষ্ট্রচিস্তার শুক্ত।

ইংলণ্ডে থাকাকালে জনৈক ইংরেজ বন্ধুকে লেখা এক পত্রেই সংক্ষেপে নিজের জীবনকথা প্রসঙ্গে রামমোহন লিথেছিলেন যে যোল বছর বয়সে তিনি পৌত্ত-লিকতার বিরুদ্ধে একটি পুস্তক ('হিন্দুদিগের পৌত্তলিক ধর্মপ্রণালী') রচনা করায় পিতা ও আত্মীয়দের সঙ্গে তাঁর তীত্র বিরোধ ঘটে; ফলে তিনি গৃহত্যাগ করে দেশপর্যটনে বহির্গত হন; ত্রিটিশ শাসনের প্রতি অত্যন্ত ঘুণাবশতঃ তিনি ভারত বহির্ভূত কয়েকটি দেশ ভ্রমণ করেন। সে সময় তিনি অ্নূর তিব্বত পর্যন্ত চলে যান। ইতঃপূর্বে বারো বছর বয়সকালে আরবী ও ফারসী শেখার জত্যে তাঁকে পাটনায় পাঠানো হয়। সেখানে আরবী ভাষায় তিনি ইউক্লিড ও আরিস্টটলের গ্রন্থ পাঠ করেন এবং আরবীতে কোরান ও স্থানী দার্শনিক কবিদের গ্রন্থ পাঠেরও স্থযোগ ঘটে। এরপর হিন্দুশাল্প ও সংস্কৃত সাহিত্য অধ্যয়নের জত্যে তাঁকে তাঁর পিতা বারাণসীতে পাঠান। সেখান থেকে গৃহে প্রত্যাবর্তনের পর তাঁর মন স্ক্র্ম দার্শনিক চিন্তায় ময় থাকত। প্রচলিত ধর্মবিশ্বাস ও লোকাচার সম্পর্কে তাঁর মনে তাঁর সংশয় উপস্থিত হয়। প্রথমে ইসলামের একেশ্বরবাদ এবং পরে হিন্দুধর্মের ব্রহ্মজান তাঁর মনকে ভিন্ন পথে চালিত করে। ফলে তিনি পূর্বোক্ত গ্রন্থ রচনা ও দেশ ভ্রমণে নির্গত হন।

স্বদেশ ও স্বগৃহে ফিরে আসার পর তিনি প্রাচীন শাস্ত্রচর্চায় রত হন। কিন্তু

কুপ্রথা ও কুদংস্কারের বিরুদ্ধে সোচ্চার হওয়ায় তিনি গৃহ হতে বিতাড়িত হন।
জীবিকার্জনের জন্তে তিনি রংপুরে কালেক্টর জন ডিগবির অধীনে দেরেস্তাদারের
চাকরিতে যোগ দেন। পরে তিনি দেওয়ানীর পদে উন্নীত হয়েছিলেন। রংপুরে
অবস্থান (১৮০৯-১৮১৪) তাঁর জীবনে বিশেষ তাৎপর্যপূর্ণ। ডিগবির সঙ্গে
রামমোহনের প্রগাঢ় বন্ধুছ হয়। পরস্পরের সাহায্যে উভয়ে একত্র প্রাচ্য ও
পাশ্চান্তার জ্ঞানবিতা অন্থনীলনে প্রবৃত্ত হন। বাইশ বছর বয়স থেকে রামমোহন
ইংরেজী শিথতে শুরু করেন। কার্যোপলক্ষে রামমোহন রংপুর, ভাগলপুর, রামগড়
প্রভৃতি স্থানে বসবাস করেন। রংপুরে অবস্থানকালে তিনি ইসলাম, হিন্দু, জৈন
ও বৌদ্ধ পণ্ডিতদের সংস্পর্শে আসেন। এ সময় তিনি নানা বিষয় ও শাস্ত্র অধ্যয়ন
ও বিতর্কে যোগদান করতেন। হরিহরানন্দ তীর্থস্বামীর সহায়তায় তিনি তন্ত্রশাস্ত্রে

ডিগবির ঘনিষ্ঠ দানিধ্যে থাকার ফলে একদিকে রামমোহনের ইংরেজী শিক্ষার স্থযোগ ঘটে ও দেইদঙ্গে তাঁর মনে রাষ্ট্রচিন্তার স্থ্রপাত হয়। ডিগবির কাছে বিলাত থেকে বিস্তর পত্রপত্রিকা আদত। দেগুলি থেকে রামমোহন ইউরোপীয় রাজনীতির খবরাখবর দাগ্রহে পাঠ করতেন। আমেরিকার স্বাধীনতা দংগ্রাম ও ফরাদী বিপ্লবের সংবাদই তাঁর কাছে তথন স্বচেয়ে উৎস্থক্যের বিষয় ছিল।

ইতঃপূর্বে ফারসীতে তাঁর প্রথম গ্রন্থ 'তুহ্ ফাং-উল্-ম্য়াহ্ হিদীন' (A Gift to Deists) প্রকাশিত হয়। বইটিতে তিনি পৌত্তলিকতা ও বিভিন্ন ধর্মের প্রচলিত নানাবিধ মিথ্যাচার ও আন্তির কুফল দেখিয়েছেন। এই সময়ে প্রকাশিত 'মনাজারাং-উল্-আদিয়ান্' নামে তাঁর আর একথানি পুস্তকের উল্লেখ পাওয়া যায়। তাঁর সার্বভৌম ধর্মচিস্তাও এই সময় অঙ্কুরিত হয়।

১৮১৪ সালে কোম্পানির চাকরি ছেড়ে রামমোহন কলকাতায় চলে আসেন। পরের বছর তিনি 'আত্মীয় সভা' স্থাপন করেন; উদ্দেশ্য: আধ্যাত্মিকতার চর্চা ও আলাপ-আলোচনা। আত্মীয় সভার প্রতিষ্ঠাকাল থেকেই তাঁকে ঘিরে দেশের গুণী-জ্ঞানীর এক গোষ্ঠী গড়ে ওঠে। মুগণং শক্তিশালী একটি বিরুদ্ধ পক্ষও যে গড়ে উঠেছিল সেকখাও প্রসঙ্গত শ্মর্তব্য।

একেশ্বরাদের প্রচারে রামমোহনের নেতৃত্ব সারা দেশের বিদ্বৎসমাজে এক আলোড়নের স্বষ্টি করে। গ্রীষ্টধর্ম সম্পর্কেও তাঁর একটি বিতর্কমূলক গ্রন্থ চাঞ্চল্যের স্থ্রপাত করে। শ্রীরামপুরের গ্রীষ্টান মিশনারি মার্শম্যান এবং পরে ডঃ টাইটলারের সঙ্গে তাঁর পত্রপত্রিকার মাধ্যমে প্রচণ্ড মসীযুদ্ধ লেগে যায়। গ্রীষ্টধর্মের প্রচলিত

ত্রিত্ববাদ (Trinitarianism), প্রীষ্টের ঈশ্বর্জ, প্রীষ্টের বক্তে পাপের প্রায়শ্চিত্ত ইত্যাদি সম্পর্কে প্রীষ্ট ধর্মাবলম্বীদের সঙ্গে তাঁর বিতণ্ডা চলে। ঐসব তর্কযুদ্ধ রামমোহনের অন্তক্ল হয়। পাল্রী উইলিয়াম অ্যাডাম নিজ মত পরিত্যাগ করে রামমোহনের সঙ্গে যুক্ত হন। অ্যাডামকে তাঁর 'ইউনিটারিয়ান মিশন' স্থাপনে রামমোহন প্রত্যক্ষভাবে সহায়তা করেন। তারই রেশ বজায় রেখে পরিশেষে তিনি ব্রহ্মসতা স্থাপন করেন (আগস্ট ১৮২৮)।

রামমোহনকে বাদ্ধদমাজের প্রতিষ্ঠাতা বলা হয়ে থাকে। বস্তুতঃ তিনি বদ্ধদভার প্রতিষ্ঠা করেন। বাদ্ধর্ম নামে এক নতুন ধর্ম বা বাদ্ধমমাজ নামে নতুন একটা সম্প্রদায় গড়ে তোলার তাঁর কোনও অভিপ্রায় ছিল না। উক্ত সভার উপাস্ত কি? উপাসক কে? এবং উপাসনার প্রণালী কি— এই সম্পর্কে সভার দ্রীস্ট ভীড়' থেকেই সব কিছু পরিষ্কার জানা যায়। উপাস্ত হলেন ব্রন্ধাণ্ডের স্রষ্টা, পাতা, অনাত্মনন্ত, অগম্য ও অপরিবর্তনীয় পরমেশ্বর। হিন্দু, মৃসলমান, থ্রীষ্টান নির্বিশেষে যে-কোনও মাহ্ময় দেখানে উপাসনার অধিকারী। উপাসনাপ্রণালী সম্পর্কে 'ভীড়'-এ বলা হয়েছে যে কোনও প্রকার ছবি, প্রতিমূর্তি তথায় ব্যবহৃত হবে না; নৈবেছ, বলিদান প্রভৃতি কোনও সাম্প্রদায়িক অন্তর্চান হবে না; আহারপানাদি হবে না; কোনও জীব, পদার্থ, মাহ্ময় বা সম্প্রদায়ের উপাস্তকে বক্তৃতা বা সংগীতে প্রদ্ধা, ম্বণা বা উল্লেখ করা চলবে না। প্রেম, নীতি, ভক্তি, দয়া, সাধুতার উন্নতিকল্পে এবং সর্বসম্প্রদায়ের লোকের মধ্যে ঐক্যবন্ধন স্বৃদ্ করার জন্যে উপদেশ, বক্তৃতা, প্রার্থনা, সংগীত ইত্যাদি অনুষ্ঠিত হবে। এককথায় সভার উদ্দেশ্য সার্বভৌমিক উপাসনা। প

সমাজদংস্কারকর্মে রামমোহনের ঐতিহাদিক অবদান স্থবিদিত। এদেশের নারীসপ্রাদায়কে সামাজিক নিপেষণ থেকে তিনি সর্বতোভাবে মৃক্ত করার প্রয়াসী হন। স্ত্রী-শিক্ষার স্থযোগদানের বিষয়ে তিনি অগ্রণী হয়েছিলেন। পৈতৃক সম্পত্তিতে নারীর অধিকার প্রতিষ্ঠায় তাঁকে যথেষ্টই যত্নবান হতে দেখা গেছে। সহমরণ প্রথা রদের জন্মে রামমোহনের অক্লান্ত প্রয়াস ও দেশব্যাপী আন্দোলনের নেতৃরূপে তিনি ইতিহাসের পাতায় অমর হয়ে রয়েছেন। জাতিভেদের বিরুদ্ধে তিনি লেখনী ধারণ করেন ও বছবিবাহ প্রথার বিরুদ্ধেও সোচ্চার হন। তবে বিধবা বিবাহ সম্পর্কে তাঁর স্থাপষ্ট মতামত জানা যায় না।

এদেশে ইংরেজী শিক্ষার প্রবর্তন ও পাশ্চান্ত্য জ্ঞানবিজ্ঞানের ব্যাপক বিস্তারে রামমোহনের ভূমিকা তাৎপর্যপূর্ণ। সংস্কৃত শিক্ষার প্রতি অনাবশ্যক গুরুত্ব দেবার বিক্লদ্ধে লর্জ আমহার্টের নিকট লিখিত তাঁর পত্রটি ইতিহাসের একটি মূল্যবান দলিল। শিক্ষাবিস্তারের তাগিদে তিনি নানাবিধ গ্রন্থের মধ্যে একটি ভূগোল ও ব্যাকরণ রচনা করেছিলেন। বাংলা গছরচনায় তাঁকে অগুতম পথিকুৎ মনে করা হয়। নানাধরনের কর্মতৎপরতার স্থবিধার্থে রামমোহন চতুর্বিধ উপায় অবলম্বন করেন:

- ১. আলোচনা ও বিতর্কের আয়োজন;
- ২. বিভালয় প্রতিষ্ঠা ও অন্তান্ত পন্থায় শিক্ষাবিস্তারের ব্যবস্থা;
- ৩. গ্ৰন্থ ও পত্ৰিকা প্ৰকাশ;
- ৪. সভা প্রতিষ্ঠা।\*

১৮২১ সালে রামমোহন 'সম্বাদকে মুদী' ও Brahmunical Magazine নামে ছটি পত্রিকার প্রকাশন গুরু করেন। পরের বছর ফারসী ভারায় 'মীরাং-উল্আথ্বার' নামে আর একটি পত্রিকা বের করেন। এই পত্রিকা ছটির সাহায্যে তিনি সহমরণ-প্রথা ও অন্যান্ত কুপ্রথার বিরুদ্ধে প্রচার অভিযান চালান। ১৮২৩ সালে জন আড়াম নামক জনৈক সিভিলিয়ান অস্থায়ীভাবে গর্বনর-জেনারেল পদে অধিষ্ঠিত হন। সমকালীন দেশী ও বিদেশীদের দ্বারা পরিচালিত সংবাদপত্রেসরকারি ক্রিয়াকলাপের সমালোচনা থাকত বলে জন্ আড়াম চুপিসাড়ে একটি অর্ডিনান্স জারি করেন। সংবাদপত্রের এরপ স্বাধীনতা হরণের বিরুদ্ধে রামমোহন তীব্র আন্দোলন গড়ে তোলেন। কোনও ফল না হওয়ায় বিলাতে সমাটের কাছেও এর বিরুদ্ধে এক গণস্বাক্ষরসমন্থিত প্রতিবাদপত্র ও প্রেরণ করেন। এবং প্রতিবাদ হিসাবেই তিনি তাঁর 'মীরাং'-এর প্রকাশ বন্ধ করে দেন। ১৮৩৫ সালে মেকলের সাহায্যে লর্ড মেটকাফ ঐ প্রেস-আইন উঠিয়ে দিয়ে জনগণের ক্বতজ্ঞতাভাজন হন।

বিভিন্ন সামাজিক ও রাজনৈতিক আন্দোলনের পুরোভাগে নেতৃষ্দানই রামমোহনের একমাত্র পরিচয় নয়। তাঁর প্রতিটি তৎপরতার পিছনে থাকত ফুম্পাষ্ট দার্শনিক সমর্থন। সমস্ত ধর্মগ্রন্থ মন্থন করে তিনি সর্বপ্রকার কুপ্রথা ও কুসংস্কারের মূলে কুঠারাঘাত করেন। পাশ্চান্তা সমাজদর্শন ও বিজ্ঞান তিনি নিষ্ঠাসহকারে অধ্যয়ন করেছিলেন। নির্ভাক ও বলিষ্ঠ চিন্তা এবং মোলিক দৃষ্টিভঙ্গী তাঁকে বৈশিষ্ট্যের আসনে অধিষ্ঠিত করেছে।

স্বনামে ও বেনামে আরবী, ফারদী, সংস্কৃত, বাংলা, ইংরেজী প্রভৃতি ভাষায় রচিত রামমোহনের মোট গ্রন্থসংখ্যার সঠিক হিদাব পাওয়া ছন্তর। কমপক্ষে আশিটি গ্রন্থের মধ্যে ৩১টি বাংলা ও ৪৬টি ইংরেজী। তন্মধ্যে বেশ কয়েকটি ইংল্ঞ ও আমেরিকায় প্রকাশিত। তাঁর রাষ্ট্রচিন্তা যে-সব গ্রন্থ অথবা পুস্তিকায় পাওয়া যায় তার মধ্যে উল্লেখযোগ্য হল ৮টি।\* এলাহাবাদের পাণিনি কার্যালয় থেকে প্রকাশিত তাঁর ইংরেজী রচনাবলী (১৩১২ বঙ্গান্ধ) ছাড়াও যোগেন্দ্রচন্দ্র ঘোষ সম্পাদিত সংস্করণে (১৮৮৫-৮৭) ও কলিকাতা সাধারণ ব্রাহ্ম সমাজ থেকে প্রকাশিত তাঁর ইংরেজী রচনাবলীতে (১৯৪৫-৫১) এই লেখাগুলি পাওয়া যায়। ১১

ইউরোপ ভ্রমণের তাঁর এক দীর্ঘদিনের ইচ্ছা ছিল। এ-সম্পর্কে নিজেই লিখেছেন: 'এই সময়ে ইউরোপ দেখিতে আমার বলবতী ইচ্ছা জমিল। তত্রতা আচার ব্যবহার, ধর্ম ও রাজনৈতিক অবস্থা সম্বন্ধে অধিকতর জ্ঞানলাভ করিবার জন্ম স্বচক্ষে সকল দেখিতে বাসনা করিলাম। যাহা হউক যে পর্যান্ত না আমার মতাবলমী বন্ধুগণের দল বৃদ্ধি হয় সে পর্যান্ত আমার অভিপ্রায় কার্যো পরিণত করিতে ক্ষান্ত থাকিলাম।'' তাঁর এই সম্দ্র্যাত্রাই তৎকালে এক মন্ত বৈপ্রবিক কাজ। প্রাচ্য ও পাশ্চান্ত্রের মধ্যে আধুনিককালে তিনিই প্রথম এক সাংস্কৃতিক সেতু নির্মাণ করেন।

দিল্লীর মোগল সম্রাট শাহ আলমের দোত্যকার্যে তাঁর ইউরোপ যাত্রার স্থযোগ ঘটে। নইলে স্থযোগ আর হয়ত পেতেন না, কারণ ইদানীং আর্থিক অবস্থা তাঁর বিশেষ অন্তুক্ল ছিল না। বিলাত যাত্রার কারণ হিদাবে তিনি বলেন:

পরিশেষে আমার আশা পূর্ণ হইল। ইস্ট ইণ্ডিয়া কোম্পানির নৃতন সনন্দ বিষয়ে বিচারদারা ভারতবর্ষের ভাবী রাজশাসন ও ভারতবর্ষবাসীগণের প্রতি গবর্নমেন্টের ব্যবহার বহুকালের জন্ম স্থিরীকৃত হইবে, ও সতীদাহ নিবারণের বিরুদ্ধে প্রিভি কাউন্সিলে আপীল শুনা হইবে বলিয়া আমি ১৮৩০ সালে নবেম্বর মাসে ইংলণ্ডে যাত্রা করিলাম। এতদ্ভিম ইস্ট ইণ্ডিয়া কোম্পানি দিলীর সমাটকে কয়েকবিষয়ে অধিকারচ্যুত করাতে ইংলণ্ডের রাজকর্মচারী-দিগের নিক্ট আবেদন করিবার জন্ম আমার প্রতি ভারার্পণ করেন।'>৩

<sup>\* 1.</sup> Brief Remarks regarding Modern Encroachments on the Ancient Rights of Females, according to the Hindoo Law of Inheritance (1822); 2. Petitions against the Press Regulation to the Supreme Court and to the King in Council (1823); 3. A Letter to Lord Amherst on English Education (1823); 4. Final Appeal to the Christian Public (1823); 5. Brief Sketch of the Ancient and Modern Boundaries and History of India (1832); 6. Questions and Answers on the Judicial and Revenue Systems of India... (1832); 7. Remarks on Settlement in India by Europeans (1831); 8. Speeches and Letters.

বিলাত যাত্রার পূর্বেই রামমোহনের নাম ইউরোপ আমেরিকার ছড়িয়ে পড়েছিল। বিলাতে পৌছনর পর তিনি দেখানকার বিষৎসমাজে বিপুল সংবর্ধনা লাভ করেন। উইলিয়াম রক্ষো, জেরেমি বেনথাম প্রভৃতি মনীধীদের দঙ্গে তাঁর ঘনিষ্ঠ সংযোগ ঘটে। বিভিন্ন বিষয়ে সেইসব চিন্তানায়কদের সঙ্গে তিনি গভীর আলোচনা ও বিতর্কে যোগ দিতেন। সমাজতম্ববাদের আদিগুরুরূপে অভিহিত রবার্ট ওয়েনের দঙ্গে তাঁর এক প্রচণ্ড বিতর্ক হয়। ঐসময় রামমোহনের সম্মানার্থে লণ্ডনের ইউনিটারিয়ানরা এক মহাসভার আয়োজন করেন। লিভারপুল ও লণ্ডনে তাঁকে জনসংবর্ধনা জানানো হয়।

হাউদ অব কমন্স নিয়োজিত এক কমিটির কাছে ভারতের অর্থনৈতিক অবস্থা, বিচার-ব্যবস্থা ও রাজস্ব সম্পর্কে তিনি তিনটি স্মারকপত্র পেশ করেন। চতুর্থ উইলিয়ামের অভিষেক অন্তর্গানে রামমোহনকে বৈদেশিক রাজদূতের ন্যায় সম্মান প্রদর্শন করা হয়।

ইংলণ্ডে অবস্থানকালে তিনি বিভিন্ন বিষয়ে বহু বক্তৃতা ও বিবৃতিদান করেন।
সহমরণ নিবারণ আইনের বিরুদ্ধে আনীত একটি আবেদন তাঁরই প্রচেষ্টার
কলে পার্লামেন্টে নাকচ হয়ে যায়। কোম্পানির আদর নতুন সনদে রামমোহন
ভারতীয়দের স্থবিধার্থে যে-সব স্থপারিশ করেছিলেন দেগুলি প্রায় সবই অহুমোদন
লাভ করে।

ইতিমধ্যে তিনি বিপ্লবের পুণাপীঠ ফরাসীদেশ পর্যটনে যান। সেথানেও তিনি যথেষ্ট সংবর্ধনা ও রাজসম্মান অর্জন করেন। ইংলওে প্রত্যাবর্তনের পর সেথানকার বহু বিশিষ্ট ব্যক্তি রামমোহনকে পার্লামেণ্টের নির্বাচনে অবতীর্ণ হবার জন্তে অন্তরোধ জানান। কিন্তু সে-অন্তরোধ রক্ষার পূর্বেই ব্রিন্টলে তাঁর মৃত্যু ঘটে।

# তুই : ধর্মচিন্ত।

স্থানী ধর্মে আরুষ্ট হয়ে রামমোহন পাটনায় আরবী ও ফারদী শিক্ষাকালে ইদলামী ভাবধারায় অবগাহন করেন। মূল কোরান থেকে শুরু করে ইদলাম ধর্মের আচার-বিচার সম্পর্কিত যাবতীয় গ্রন্থ তথা অন্যন ৬৩টি ম্দলমান সম্প্রদায়ের ধর্মাদর্শে জ্ঞানসঞ্চয় করেন। মনে করা হয় যে এই সময়ে ম্দলমান ইউনিটারিয়ান চিন্তার প্রভাবেই উত্তরকালে তাঁর মনে একেশ্বরবাদের আদর্শ ঘনীভূত হয়। ইসলামের মূল ধর্মাদর্শচ্যুতি এবং পরবর্তীকালে নানাবিধ ভ্রান্ত ধারণা ও কুপ্রথা নিপুণভাবে দেখানোর ফলে তাঁকে 'জবরদস্ত মৌলবী' আখ্যা দেওয়া হয়।

এরপর বারাণসীতে সংস্কৃত ভাষা শিক্ষাকালে তিনি হিন্দুশাস্ত্রসমূত্র মন্থন করেন এবং বিশেষ করে স্মৃতি ও উপনিষদ গভীরভাবে অধ্যয়ন করেন। শুপনিষদ একেশ্বরবাদ তাঁর মনকে বিশেষভাবে নাড়া দেয়। পরে বৌদ্ধ ও জৈন ধর্মের নিশ্বর্থও তাঁর অন্তরে অন্তপ্রবেশ করে।

কর্মজীবনে তিনি প্রীষ্টধর্ম অধ্যয়নের এক বিরাট স্থ্যোগ পান। হিব্রু ও প্রাক্ত ভাষায় সমগ্র বাইবেল ছাড়াও ইছনী ও পার্শী ধর্মশাস্ত্রের মূল গ্রন্থগুলি পার্চ তথা সেমিটিক সংস্কৃতিধারার সম্যক পরিচয় লাভ করেন। প্রীষ্ট ধর্মের মূলশাস্ত্র বহিছ্ ত আচার, অন্থষ্ঠান ও চিন্তা সম্পর্কে সমালোচনা করায় তাঁর সঙ্গে পাত্রীদের বিরোধ দেখা দেয়। এরপর তিনি তুলনামূলক ধর্মের অন্থশীলনে প্রবৃত্ত হন। পশ্চিমী সংস্কৃতির অগ্রগতি, বৈজ্ঞানিক উন্নতি ও শিল্পোন্নয়ন এবং যুক্তিনির্ভর চিন্তাচর্চা তাঁকে অন্থ্রাণিত করে। তিনি শুধুমাত্র ধর্মদর্শনের বাতবিত্ওায় আবদ্ধ না থেকে সামাজিক আচারান্থর্চানের বিষয়ে জ্ঞানার্জন ও সংস্কারকর্মে মনোনিবেশ করেন। আইন, অর্থনীতি ও রাষ্ট্রতত্ত্বে গভীর অধ্যয়ন তাঁকে সামাজিক রীতিনীতি ও বিধিব্যবস্থার তুলনামূলক বিচারে উদ্বৃদ্ধ করে। বিপিনচন্দ্র পাল লিখেছেন:

'জীবনকে সতেজ, কর্মকে সার্থক এবং ধর্মকে ও ব্রহ্মকে প্রত্যক্ষের সঙ্গে যুক্ত করিয়া সত্য ও বস্তুগত করিবার জন্মই রাজা একদিকে বেদাস্ত ও উপনিষদের প্রচার আর অন্তদিকে এদেশে যাহাতে পাশ্চান্ত্য জ্ঞানবিজ্ঞানের শিক্ষা-বিস্তার হয়, মুগপৎ তাহার চেষ্টা করিয়াছিলেন।'' ৪

তাঁর কাছে ধর্ম ও রাজনীতির মধ্যে কোনও বিরোধ ছিল না; ছটিকেই তিনি মহয়জীবনের অবিচ্ছেত অঙ্গরূপে জ্ঞান করতেন।

জীবনবাাপী তিনি বহুদেবত্ব ও পৌতুলিকতার তীব্র সমালোচনা করেছেন।
অশাল্লীয় অনুশাসন ও ধর্মের অপব্যাখ্যাশ্রয়ী কদর্য লোকাচারের বিরুদ্ধে তিনি
বিদ্রোহ করেন। মান্থুৰকে তিনি চারটি দিক থেকে বিচার করেছেন: ১. প্রতারিক;
২. প্রতারিত; ৩. প্রতারক ও প্রতারিত; এবং ৪. প্রতারকও নয়, প্রতারিতও
নয়। কুসংস্কারের ঐতিহাসিক কারণের পরিবর্তে তিনি মনস্তাত্ত্বিক কারণ
দর্শিয়েছেন। তবে সকল কিছুর মধ্যে তিনি স্পষ্টিকর্তা মঙ্গলময় ঈশ্বরের অস্তিত্বস্বীকার্ব
করতেন। তাঁর মতে সকল ধর্মেরই মূলে সেই জগৎকর্তার অবস্থিতি স্বীকৃত।

রামমোহন বেদান্তত্ত্ব ও বেদান্তদার গ্রন্থের এবং তলবকার (কেন), ঈশা, কঠ, মৃগুক ও মাণ্ড্রা— এই পাঁচথানি উপনিষদের মূল ও অন্থবাদ প্রচার করেন। এই প্রচেষ্টার সম্ভাব্য উদ্দেশ্য বিশ্লেষণ করে বিপিনচন্দ্র পাল বলেছেন যে দেশের অবস্থার পরিপ্রেক্ষিতেই রাজা ঐকাজে উভোগী হন। ঈশ্বরতত্ত্ব ও ধর্মতত্ত্বকে প্রত্যক্ষ অন্তভূতির উপর প্রতিষ্ঠা করাই রাজার শাস্তপ্রচারের মৃথ্য উদ্দেশ্যে ছিল বলে তিনি অভিমত প্রকাশ করেছেন। বি

শংকরের ব্রহ্মস্থত্তের ভাষ্টে তিনি সংশয়ী ছিলেন। তাঁর ব্রহ্মপ্রতায়ে সপ্তণ ও নিগুৰ্ণ উভয়ই স্বীকৃত— সত্তা একাধারে বিশ্বাতীত ও বিশ্বগত। বিশ্বপ্রপঞ্চের আশ্রয়ে উদ্ভূত মায়ারূপে প্রতিভাত দগুণ বন্ধ জীবের অবিচা বা অজ্ঞানেরই कन । जनामि रुष्टिश्रकिया भाषावरे विस्कर्पन, उथा जविष्णाय जाम्हन जीरवन দৃষ্টিতে প্রম সন্তা বিশ্বের আবরণে অবগুষ্ঠিত— যেমন রজ্জ্তে সর্পভ্রের অধ্যাস। মারাময় এই জগৎ জীবের নিকট স্বাধীন ও সত্যরূপে প্রতিভাত। চিৎ ও প্রকৃতির দ্বৈতভাব পরিস্ফুট। এও জীবের ভ্রমমাত্র। বন্ধজ্ঞানের ফলে অধ্য উপলব্ধি ঘটলে জীবের দৃষ্টি হতে মায়া অপসারিত হয়। এই ব্যাখ্যায় বিশ্বপ্রপঞ্চ, জীব ও মায়ার দঙ্গে সর্বময় সগুণ ত্রন্ধের সম্পর্ক দেখা যায়। বস্তুতঃ ব্রহ্ম মায়ার অতীত। জাগতিক হৃঃথ ও বেদনা তথা মায়ার বন্ধন ও সংগতির উর্ধ্বেই ব্রহ্ম বিরাজ করেন। কাজেই অদ্বয় পরম ব্রহ্ম নিগুর্ণই। সগুণ ব্রহ্মের অভিব্যক্তি পারমার্থিক নয়। জীবের জন্মে ও তারই মধ্যে এই আপেক্ষিক অন্তিম্বতা ততক্ষণই বিভামান যতক্ষণ না জীবের জ্ঞানচক্ষ্র উন্মীলন ঘটছে এবং সন্তার ভেদজ্ঞান দ্রীভূত হয়ে যতক্ষণ না তার মোক্ষলাভ হচ্ছে। সেজত্যে জীবকে এক বিশেষ প্রক্রিয়ার মধ্যে দিয়ে যেতে হবে। প্রকৃতির নিয়ম ঈশবেরই সৃষ্টি এবং মান্ত্রক সেই নিয়ম অভ্নরণ করতে হবে। মানবাত্মা প্রমেশ্বের সঙ্গে লীন হয়ে যায় যথন অন্বয়ের অন্তভূতি বা জ্ঞানের প্রক্ষুরণ ঘটে। সেই জ্ঞান কেবল পরিচিন্তন বা উপলব্ধির দারা অর্জিত হয় না। চাই উপাদনা ও দমাধির মধ্যে দিয়ে চিত্তের পরিশোধন এবং ধ্যান ও যোগক্রিয়ায় উদ্ভাগিত হৃদয়। ১%

ধ্যান ও উপাসনায় গুরুষ দিলেও মোক্ষলাভের পূর্বে নিকাম কর্মকেও রামমোহন সমধিক গুরুষ দিয়েছেন। ব্রদ্ধজাতার কাছে নিকাম কর্ম ও অকর্ম, আশ্রম ও অনাশ্রম উভয় পথই তিনি দেখিয়েছেন। জীবাত্মা ও জগৎ সম্পর্কে তাঁর বৈত ও বিশিষ্টাবৈত মতের পরিমিশ্রণ লক্ষণীয়। ১৭

হিন্দু, মুসলমান ও প্রীষ্ট ধর্মের যাবতীয় শাস্ত্র অধ্যয়ন করে রামমোহন এক

সমন্বয়কারী ঐকমতোর সন্ধান পান। সকল ধর্মেরই মূল আদর্শ মানবপ্রীতি, সত্যের সন্ধান, সদাচার ও জগৎকর্তার উপাসনা। কিন্তু ভৌগোলিক, নৃতান্বিক ও জলবার্-সম্পৃক্ত কারণে তাদের আচার ও অন্তর্চান, প্রতীক ও পদ্ধতি ভিন। এবং মূল ধর্মাদর্শ থেকে বিচ্যুত হয়ে সবাই পরবর্তীকালে নানা সংস্কার ও প্রান্ত বিশ্বাদে আচ্ছন্ন হয়ে পড়েছে।

রামমোহন সর্বধর্মমতাবলম্বীদের মৈত্রীবন্ধনে আবদ্ধ করার প্রয়াসী হন।
প্রচার করেন তাঁর সার্বভৌমিক ধর্মীয় মতবাদ। কিন্তু কোনও ধর্মের বৈশিষ্ট্যকেই
তিনি আঘাত করতে চান নি। কিংবা বিভিন্ন ধর্মের অবলুপ্তি বা তাদের একীভূত
করতে চান নি। ফলে দেশের সকল পান্ত্রী, পণ্ডিত ও মৌলবীরা তাঁর উপর ক্ষিপ্ত
হয়ে ওঠেন। তথন তাঁর কাজ হয়ে দাঁড়ায় বিভিন্ন ধর্মের গোঁড়ামিকে থর্ব করার
জয়ে সেইদব ধর্মের মূল আদর্শ সমূহ তুলে ধরা। সে বিষয়ে তিনি তিনটি পন্থা
অবলম্বন করেন:

- বিভিন্ন ধর্মের মূল আদর্শের বিচ্যুতি ঘটায় উভূত কুসংস্কার ও কুপ্রথা এবং ধর্মীয় বিদ্বেষ, সংঘাত ও বৈরিতার নিরসন।
- বিভিন্ন ধর্মাবলম্বীরা স্বীয় মত ও পথে জীবন নির্বাহ করবেন। দেগুলির অবলুপ্তিবা পারস্পরিক অন্তর্ভুক্তি ঘটবে না। কিন্তু তাঁরা পারস্পরিক সংযোগ, একাত্মবোধ, দহিষ্ণৃতা ও দাহচর্যের মধ্যে দিয়ে বিকশিত হয়ে এক মহামানবজাতি গঠনে সহায়ক হবেন।
- ৩. ধর্মীয় 'অথরিটি' যেকেত্রে মান্নবের আহারবিহার, বিবাহ এবং দামাজিক ও রাজনৈতিক বিষয়ে অহেতৃক উৎপীড়নের কারন হিদাবে বিবেচিত দেখানে মান্নযকে 'greatest good of the greatest number'-এর নীতিতে মৃক্তি দিতে হবে। প্রকৃতির নিয়মান্নযায়ী মান্নযকে দিতে হবে চিন্তার পূর্ণ অধিকার ও স্বাধীনতা। দার্বজনীন মঙ্গলের দৃষ্টিতে মান্নযের বিভিন্ন কার্যকলাপে ধর্মই দাময়য়্ম বজায় রাখবে। সমাজ ও বিজ্ঞানের অগ্রগতিতে অভিবাক্ত দিবা দত্য ও স্বীয় ধর্মমত বজায়ের অধিকার দাপেক হিন্দুর 'য়্তিশায়্র', ইদলামের 'শরিয়ও' ও ঐয়্রইধর্মের 'ক্যানন'-গুলির সময়য়ে সর্ববাদীদম্মত এক সার্বভৌম বিধিব্যবন্থা প্রবৃত্তিত হবে।'

## তिन : ता द्वेपर्नन

রামমোহনকে আধুনিক ভারতের প্রথম রাষ্ট্রদার্শনিক বলা যায়। শুধু আধুনিক যুগই বা কেন— মধ্যযুগেও যথন ভারতে দর্শনচিন্তার উৎকর্ম লক্ষ্য করা যায় তখনও রাষ্ট্রদর্শন বা তত্ত্ব বিশেষ আগ্রহ লক্ষিত হত না। কারণ সাধারণ মাহ্মষের দক্ষে রাষ্ট্র ও রাজনীতির প্রাতাহিক ও প্রত্যক্ষ কোনও স্থবাদ ছিল না; বাক্তিস্বাধীনতা বা পরিশীলিত জনমতেরও কোনও প্রশ্ন ও প্রয়োজন ছিল না—রাষ্ট্রনীতি ছিল শাসনকর্তাদেরই একচেটিয়া বিষয়। জনজীবনে রাষ্ট্র অপেক্ষা সমাজেরই ছিল প্রাধান্ত। ছোট ছোট জনপদগুলির অন্তিম্ব ছিল যায়ন্তশাসিত ও পরক্ষার হতে বিচ্ছিন্ন। মোগল সাম্রাজ্য ভেঙে পড়ার পর চরম বিশৃঞ্জলা ও নৈরাজ্যের স্বত্রপাত হয়। এদেশের মান্ত্র্য তাই নির্দ্ধচিত্তে ইংরেজদের স্থাগত জানিয়েছিল। ইংরেজরা এখানে যতই শোষণ ও অত্যাচার করে থাকুকু না কেন তারা দেশটিকে ভারদশা থেকে উদ্ধার করে স্বশৃঞ্জলার মধ্যে দিয়ে স্থাগংবদ্ধ করে তোলে। ক্রমেজাতীয়তাবাদের ভূমিকে তারাই করে তোলে উর্বর। অর্থ নৈতিক, রাজনৈতিক ও সামাজিক জীবনের গতিহীন ধারার মঙ্গে শ্রোত্স্বনী আধুনিকতার সংযোগ সাধন করে। প্রসঙ্গত মার্কদের একটি উক্তি শ্রত্ব:

'England, it is true, is causing a social revolution in Hindostan, was actuated only by the vilest interests, and was stupid in her manner of enforcing them. But that is not the question. The question is, can mankind fulfil its destiny without a fundamental revolution in the social state of Asia? If not, whatever may have been the crimes of England she was the unconscious tool of history in bringing about that revolution.' 3 a

রামমোহনের রাষ্ট্রতন্ত্বের প্রণালী ছিল আরোহী (Inductive)—অর্থাৎ বিভিন্ন রাজনৈতিক ঘটনার অভিজ্ঞতা ও অফুভূতির উপর ভিত্তি করে তাঁর রাষ্ট্রচিস্তা প্রতিষ্ঠিত; সাধারণভাবে পূর্বচিস্থিত সিদ্ধান্ত এবং জ্ঞান ও ধারণার ভিত্তিতে অবরোহী (deductive) পদ্ধতিতে স্কাংবদ্ধ ও পূর্ণাঙ্গ কোনও রাষ্ট্রতত্ত্ব তিনি রচনা করেন নি। নানা স্থ্যে লিখিত প্রবন্ধ, চিঠিপত্র, স্মারকলিগি অথবা বক্তৃতায় তিনি তাঁর রাজনৈতিক আদর্শ ব্যক্ত করেছেন। ২০

পাশ্চান্তা রাষ্ট্রদার্শনিকদের মধ্যে বেনথাম ও মনটেস্থ্র চিন্তাই তাঁকে স্বাধিক প্রভাবিত করে। মনটেস্থ্র প্রভাবেই শাসন ক্ষমতার পৃথকীকরণ ( Separation of Powers ) এবং আইনের শাসন ( Rule of Law ) প্রতীতি তাঁর বহু লেখায় পাওয়া যায়। বেনথামের প্রভাবেই তিনি প্রকৃতিদত্ত অধিকার প্রত্যয় মানতেন না। এবং সেই প্রভাবেই তিনি আইন ও নৈতিকতাকে পৃথক-ভাবে দেখতেন। তিনি সামাজিক ও ফৌজদারী আইনকাত্মন প্রবর্তনের দাবি উত্থাপন করেন এবং স্বীয় নীতি বিবৃত করেন। তাঁর সামাজিক সংস্কার প্রচেষ্টায় বেনথামের হিতবাদী (Utilitarian) প্রভাব প্রত্যক্ষ করা যায়। তবে বেনথামের দঙ্গে একটা বিষয়ে তাঁর পার্থক্য ছিল এই যে বেনথাম মনে করতেন যে তুনিয়ার দব জাতই দেশ, কাল, ঐতিহা ও সংস্কৃতি নির্বিশেষে মূলতঃ একই ধারায় গঠিত— যে-কোনও দেশের মান্ত্র্যকেই একই আইন দারা চালিত করা যায়। পক্ষান্তরে রামমোহন বিশ্বাস করতেন যে বিশ্বের সকল মান্তবের জীবন একই ধাঁচের আইনে চলতে পারে না; প্রত্যেক দেশেরই ঐতিহ্ন, সংস্কৃতি ও বৈশিষ্ট্য অনুসারে আইন-কামন রচিত হওয়া উচিত। আইনের উৎপত্তি সম্পর্কে ছটি বিরোধী মত আছে। একদল মনে করেন আইন ধর্ম ও সমাজের ক্রমবিবর্তনে স্বাভাবিকভাবে ও স্বতঃই প্রচলিত হয়। এই দলের প্রধান প্রবক্তা ছিলেন স্থাভিগনি ও মেইন। পক্ষাস্তরে অন্তদল মনে করেন দার্বভৌম শক্তির নির্দেশে বিচার বা ব্যবস্থাপক সভার মাধ্যমে ষাইন উদ্ভূত হয়। এদলের প্রধান সমর্থক ছিলেন অঙ্কিন। প্রথমোক্ত দল শেষোক্ত মতকে অস্বীকার করেন নি। তবে তাঁরা মনে করতেন যে প্রচলিত রীতিনীতি বা আইনকাত্মনকে সার্বভৌম শক্তি বা সংস্থা অন্তমোদন বা পরিমার্জন করে পাকেন। তবে সব সময়েই তা মান্তবের কাছে গ্রহণযোগ্য হতে হবে। রামমোহন প্রথমোক্ত প্রতীতির সমর্থন করেন:

'In every country, rules determining the rights of succession to and alienation of property first originated in the conventional choice of the people, or in the discretion of the highest authority, secular or spiritual, and those rules have been subsequently established by the common usage of the country, and confirmed by judicial proceedings'.

সর্বোচ্চ ক্ষমতাসীনের আইন প্রণয়নের অধিকারকে রামমোহনও অস্বীকার করেন নি। তবে মান্নবের দীর্ঘদিনের প্রচলিত কোনও বিধিব্যবস্থাকে অগ্রাপ্ত ও উপেক্ষা করে শ্বতিকার বা আইনসভার কোনও কিছু করা অন্নচিত বলে তিনি মনে করতেন। যুক্তিনির্ভর চিন্তা ও জনকল্যাণকর দৃষ্টিভঙ্গীকে তিনি আইনের মানদণ্ড করেন। সেজন্তে তিনি একথাও বলেছেন: 'But I am satisfied that an unjust precedent and practice, even of longer standing, cannot be considered as the standard of justice by an enlightened government'.

আগেই বলা হয়েছে যে রামমোহন নীতি (morality) ও আইনকে পৃথক-ভাবে দেখেন। অনেক দৃষ্টান্ত<sup>২৩</sup> দিয়ে দেখিয়েছেন যে আইন বহু ক্ষেত্রেই নীতিমুখীন হয় না এবং স্থান, কাল, অবস্থা, প্রয়োজন ও কার্যকরিতার দিক থেকে
সম্ভবও নয়। কথাটা উঠেছিল বাংলাদেশে সম্পত্তির উত্তরাধিকারে জীমৃতবাহনের
'দায়ভাগ' প্রথার নৈতিক উপযোগিতা প্রসঙ্গে। প্রস্তাব উঠেছিল যে ঐ-প্রথা
অন্থায়ী পিতার সন্তানসন্ততিদের বঞ্চিত করে সম্পত্তি বিক্রয় বা হস্তান্তরিত করার
অধিকারকে নৈতিক দিক থেকে বে-আইনী করা হোক। রামমোহন তথন
ঐসব নজির দেখিয়ে বলেন যে অকল্যাণকর অনেক আইন যেখানে যেকারণে
বলবৎ আছে ঠিক সেইদিক থেকেই 'দায়ভাগ' প্রথা সম্পূর্ণ গ্রহণযোগ্য। এখানে
রামমোহনের সঙ্গে হিতবাদী বেনথামের মতভেদ স্থপরিস্ফুট।

ভারতের সাংবিধানিক ইতিহাসে রামমোহনের ভূমিকা তাৎপর্যপূর্ণ। আইন ও সংবিধান সম্পর্কে তিনি গভীর অধ্যয়ন করেন। ইংলণ্ডের তৎকালীন সংবিধান বিশেষজ্ঞ উইলিয়াম ব্ল্যাকস্টোনের চিন্তা তাঁকে অনেকাংশে প্রভাবিত করে। ১৪

রামমোহনের বিলাত যাত্রার পিছনে একটি প্রধান কারণ ছিল যে তার অনতিকাল পরে ভারতের প্রশাসন পদ্ধতি সম্পর্কে পর্যালোচনা ও কোম্পানির চার্টার নৃতনীকরণের সিদ্ধান্ত হবে বলে ঠিক ছিল। ভারতে প্রযোজ্য আইনকে তৎকালে 'রেগুলেশন' বলা হত। ঐ-সব রেগুলেশন ছিল তিন ধরনের:

- ১. প্রথম পর্যায়ে ফোর্ট উইলিয়ম এলাকার (কলকাতা) প্রয়োজনে রুলস, রেগুলেশন্স এবং অর্ডিনান্স এথানকার কর্তৃপক্ষ স্থির করতেন ও স্থপ্রিম কোর্টে রেজিঞ্জিভুক্ত হয়ে লণ্ডনের ইণ্ডিয়া অফিসে সেগুলি তারপর টাঙানো থাকত। ত্মাসের মধ্যে সেগুলির বিরুদ্ধে কারো কিছু বক্তব্য বা আবেদন থাকলে তা বিবেচিত হত। রাজার অন্থমোদন নিয়ে সেগুলি তারপর কার্মে পরিণত হোত।
- দ্বিতীয় পর্যায়ে কলকাতার বহিভৃতি এলাকার জন্তে যেসব রুলস-রেগুলেশন সরকার প্রস্তুত করতেন সেগুলি বিলাতের কর্তৃপক্ষ অন্থুমোদন অথবা নাকচ করে দিতেন।
- ৩. তৃতীয় ও শেষ পর্যায়ের রেগুলেশনগুলি ছিল কর নির্ধারণ সম্পর্কে। এক্ষেত্রে

কোর্ট অব ভিরেক্টর্স ও বোর্ড অব কমিশনার্সের অন্থমোদন লাগত। এইসব নিয়মকাত্মনকে আরও সহজ ও সরল করার জন্মে নিযুক্ত সিলেক্ট কমিটি বিভিন্ন ব্যক্তির পরামর্শ বা সাক্ষ্য গ্রহণ করতেন। সেই সাক্ষ্যদানের জন্মে রামমোহন আমন্ত্রিত হয়েছিলেন।

ভারতের প্রশাসন সম্পর্কে ছটি মত ছিল। একদল বলতেন যে ভারতীয় প্রশাসন ভারতে অবস্থিত একটি লেজিসলেটিভ কাউন্সিল কর্তৃক হওয়া ভাল। অপর দলের অভিমত ছিল এই যে ভারতের প্রশাসন ব্রিটিশ পার্লামেণ্টের অধীনেই অধিক কল্যাণকর হবে। রামমোহন শেষোক্ত দলের অস্তর্ভুক্ত ছিলেন। অব্শ্র তাঁর চিস্তা ও যুক্তি অক্যাক্যদের থেকে সম্পূর্ণ স্বতন্ত্র ছিল। ২৫

রামমোহন বেনথামের প্রভাবেই এই মত পোষণ করতেন যে আইন ও প্রশাসনের সর্বোচ্চ ক্ষমতা সার্বভৌম শক্তির উপর বর্তায়। ভারতে গবর্নর-জেনারেলের ক্ষমতা সীমিত। রাজা ও পার্লামেণ্টের ক্ষমতাই চূড়ান্ত। তাই তিনি সরাসরি পার্লামেণ্টের অধীনে থাকা পছন্দ করতেন। তার সমর্থনে অনেক যুক্তিই তিনি দর্শিয়েছিলেনঃ পার্লামেণ্ট ইংলণ্ডের একটি প্রতিনিধিত্বমূলক সংস্থা, দেখানকার জনসাধারণের মনে ভারতের প্রতি দরদ পার্লামেণ্টেই প্রতিফলিত হতে পারে। এছাড়া আইন প্রণয়নকারী (legislative) এবং আইনপ্রয়োগকারী (executive) পৃথক থাকা কাম্য। ২৬ দেজন্মে আইন প্রয়োগকারী ভারতে নিযুক্ত ইংরেজ আমলাদের উপর আইন রচনার ক্ষমতাদান পরিণামে ক্ষতিকর হবে বলে তিনি মনে করতেন। এদেশে প্রেরিত আমলাদের ব্যক্তিগত থেয়াল-খুশি ও আক্রোশ আইন রচনার মধ্যে দিয়ে ফুটে বেরুবেই। যেমন—অ্যাডামের প্রেস অর্ডিনান্স। কাজেই আইন প্রণয়নের দায়িত্ব ইংলণ্ডে পার্লামেণ্টের উপরই গ্যস্ত থাকা সমীচীন। ভারতে কোম্পানির পরিবর্তে সরাসরি পার্লামেণ্টের কর্তৃত্ব এবং শাসনও অবশ্য তিনি চান নি। তবে প্রশাসনের স্থবিধার্থে তত্তাবধান ও ভারদাম্য বজায় রাখার জন্মে কোট অব ডিরেক্টর্স ও বোর্ড অব কণ্ট্রোলের যুগপৎ অন্তিম্বের তিনি পক্ষপাতী ছিলেন— যাতে ক্ষমতার অপব্যবহার ও স্বৈরাচার না ঘটে। একথা রামমোহন অত্নভব করতেন যে স্বৃদ্র ইংলগু থেকে ভারতের প্রশাসনে প্রত্যক্ষ সংযোগের অভাবহেতু নানা অস্থবিধা দেখা দেবে। ব্রিটিশ পার্লামেণ্টে ভারত সম্পর্কে আইন রচনা সম্পর্কে তিনি তিনটি অভিমত जानिया ছिल्न :

১. সংবাদপত্তের সম্পূর্ণ স্বাধীনতা থাকা চাই। দেশোপযোগী কল্যাণকর আইন

প্রবর্তনের স্থবিধার্থে সংবাদপত্রের ভূমিকা অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ। কার্যকরিতার দিক থেকে চারটি যুক্তি দেখিয়েছিলেন:

- ক. দেশের স্বার্থ সম্পর্কিত বিষয়ে জনসাধারণের মতামত সরকারের নিকট গোচরীভূত করার স্থবিধা এবং সরকারের দিক থেকেও জনমত নির্ণয় করার পক্ষে সংবাদপত্রই শ্রেষ্ঠ মাধ্যম। সংবাদপত্রের স্বাধীনতা না থাকলে জনমত স্থম্পষ্টরূপে জানা যায় না।
- থ. জনসাধারণ তাদের অসন্তোষ সংবাদপত্রের সাহায্যে ব্যক্ত করে তার প্রতিকার চাইবে। কিন্তু অসন্তোষ প্রকাশের কোনও মাধ্যম না থাকলে সেগুলির স্থরাহা হবে না। ফলে বিক্ষোভ দেখা দেবে।
- গ. ভারতে সরকার জনসাধারণের উপর কোনও উৎপীড়ন স্থাষ্ট করলে এখানকার অধিবাসীরা সংবাদপত্তের মাধ্যমে তা অনায়াসেই ইংলওের অধিবাসীদের গোচরীভূত করতে সক্ষম হবে।
- ঘ. কোর্ট অব ডিরেক্টর্সের পক্ষেও এক মস্ত স্থবিধা থাকবে যে তাঁরাও আইনকান্থন ও বিধিব্যবস্থা সম্পর্কে ভারতীয় জনমনের প্রতিক্রিয়া জানতে পারবেন।
- ২. দ্বিতীয় পত্না স্বরূপ রামমোহন বিভিন্ন সময়ে প্রয়োজনীয় বিষয়ে কমিটি বা কমিশন গঠনের স্থপারিশ করেন। কমিটি বা কমিশনের সাহায্যে কর্তৃপক্ষ জনসাধারণের অভিমত ক্রত ও প্রত্যক্ষভাবে জানতে পারবেন। এর সম্ভাব্য বিকল্প ব্যবস্থা সরকারের উচ্ছোগে সংবাদপত্র প্রকাশন। শেষেরটিকে রামমোহন গুরুত্ব দেন, কারণ তাতে জটিলতা ও ব্যয়বাহল্য কম।
- ৩. ভারতের জন্মে পার্লামেটের কল্যাণকর আইন প্রস্তুতির প্রয়োজনে জনমত সম্পর্কে অবহিত হওয়ার তৃতীয় যে পয়াটি তিনি স্পারিশ করেছিলেন সেটি হোল এদেশের বনেদী, বিদ্বান ও বিত্তবানদের কাছ থেকে প্রত্যক্ষভাবে মতামত জানার ব্যবস্থা। রামমোহন কয়েকজন প্রভাবশালী ব্যক্তির নাম উল্লেখ করে সরকারকে প্রশাসন সম্পর্কে তাঁদের পরামর্শ নিতে স্থপারিশ করেন। ঐসব ব্যক্তির মতামতসহ খদড়া আইন পার্লামেটের অন্থমোদনের জন্মে ভারত সরকারের প্রেরণ করা উচিত।

রামমোহনের এইসব মতামত ও স্থপারিশ প্রকারান্তরে দাঁড়ায় এই যে আইনের থসড়া তৈরি করবেন ভারত সরকার; সেগুলি সম্পর্কে মতামত জানানো ও সমালোচনার অধিকারই কেবল ভারতীয়দের থাকবে; আইনকে চূড়ান্তভাবে বিধিবন্ধ করবেন বিলাতের পার্লামেণ্ট। রামমোহনের এই মনোভাব আপাতদৃষ্টিতে অগণতান্ত্রিক ও প্রতিক্রিয়াশীল। বস্ততঃ তিনি ছিলেন বাস্তববাদী। নইলে যে-মান্ত্র্য অক্যান্ত দেশের নিয়মতান্ত্রিক উন্নতি দেখলে উল্লসিত হতেন তিনি কি স্বদেশের জন্ত্রে তা চাইতেন না ? বাস্তব দৃষ্টিতে তিনি দেখেছিলেন যে এদেশের জনগণ অশিক্ষায় আচ্ছন, দেশাত্রবোধের চিহ্ন অপরিক্ষৃট; দেশ বিদেশীদের করতলগত; এমতাবস্থায় সরকারী আমলাদের উপর নিয়মতন্ত্রের ভাগ্যভবিশ্রৎ ক্তম্প থাকলে স্বেচ্ছাতন্ত্রেরই হবে আধিপত্য। তাতে মনোনীত মৃষ্টিমেয় ভারতীয় প্রতিনিধিরা হবেন ঠুঁটো জগন্নাথ। সেক্ষেত্রে ব্রিটিশ পার্লামেণ্টের সঙ্গে যুক্ত থাকাই তাঁর কাছে যুক্তিসঙ্গত বলে মনে হয়েছিল।

১৮৩৩ সালে কমন্স সভায় ইন্ট ইণ্ডিয়া কোম্পানিকে প্রদেষ চার্টার সংশোধিত ও গৃহীত হয়। তার আগে ভারতীয় প্রশাসনের আন্তপূর্বিক পর্যালোচনার সময় সিলেক্ট কমিটি প্রশাসন, রাজস্ব, বিচারবাবস্থাইত্যাদি যাবতীয় বিষয়ে রামমোহনের শাক্ষ্য গ্রহণ করেন। রামমোহনের আশঙ্কা ছিল যে এদেশে লেজিসলেটিভ কাউন্সিল গঠিত হলে আমলাতান্ত্রিক বিচার বিভাগ তার উপর থবরদারি করবে। তাই তিনি আইনসভা, বিচারবিভাগ ও প্রশাসনকে স্বতন্ত্র করতে চান।

অনভিজ্ঞ ব্যক্তিদের প্রশাসনে নিয়োগের তিনি তীত্র আপত্তি জানান ই এবং চুক্তিবন্ধ চাকরিতে অন্যন বাইশ বছর বয়সের লোকদের নিয়োগ করাই ছিল তাঁর অভিমত। কমিটিতে একটি কথায় তিনি যথোচিত গুরুত্ব আরোপ করেন যে বিচারকালে ব্যবহৃত ভাষা বিচারাধীন ব্যক্তিদের নিকট অবোধ্য হওয়াটা অবিচারের নামান্তর। আদালতের থবর প্রকাশের উপযুক্ত কোনও সংবাদপত্রও নেই। বরঞ্চ পঞ্চায়েতের সাহায্যে জুরিগণের দ্বারা বিচারকার্য পরিচালন সাধারণের পক্ষে অনেকাংশে উপযোগী। অবসরপ্রাপ্ত বিচারক ও উকিলদের নিয়ে জুরি গঠন করা উচিত। ভারতের মাটির দক্ষে সামজস্থ রেথে এখানকার কোজদারী আইন পৃথকভাবে রচিত হওয়া বাঞ্ছনীয়। এবং সেটা হওয়া দরকার সরল, সোজা ও সহজবোধ্য। শাসক ও শাসিতদের স্থবিধার্থে তিনি বিচার পদ্ধতির সংশ্বার দাবি করেন। ১৮২৭ সালে প্রবর্তিত জুরি আইনে সাম্প্রদায়িক বৈষম্য ছুটে ওঠে। তাতে কোনও থ্রীষ্টানকে হিন্দু, মুসলমান বা অহ্য কোনও ধর্মাবলম্বী জুরি বিচার করতে পারতেন না। ১৮২২ সালে এই ব্যবস্থার বিরুদ্ধে প্রতিবাদ জানিয়ে পার্লামেণ্টের নিকট একটি স্মারকপত্র পাঠানো হয়। রামমোহন ছিলেন সেই আলোকনকারীদের প্রধান প্রবক্তা।

### भू खित श्र छ। य

মাহুষের সহজাত অধিকার ও ব্যক্তিস্বাধীনতায় রামমোহন বিশ্বাস করতেন। তাঁর অধিকারতত্ব ভারতীয় ভাবধারার সামাজিক ও সার্বজনীন কল্যাণ-প্রত্যমেই দানা বাঁধে। অবশু ব্যক্তিস্বাধীনতা ও সহজাত অধিকারের সমর্থনের সঙ্গেই তিনি সমাজসংস্কার ও শিক্ষার ক্ষেত্রে রাষ্ট্রায়ত্ত প্রচেষ্টার পক্ষপাতী ছিলেন। প্রকৃতিগত অধিকারের সঙ্গে সামাজিক প্রয়োজনের সামগ্রশু বিধানপূর্বক মানবিক কল্যাণইছিল তাঁর কাম্য, মূলতঃ তিনি ছিলেন মুক্তির পূজারী। তিনি লিখেছেন:

'If mankind are brought into existence, and by nature formed to enjoy the comforts of society and the pleasure of an improved mind, they may be justified in opposing any system, religious, domestic or political, which inimical to the happiness of society or calculated to debase the human intellect.' \*\*

স্ক্রনী সন্তার নিরঙ্কুশ বিকাশ ও মুক্তির তিনি ছিলেন উদ্গাতা; সকলকে দৃঢ় আত্মপ্রতার অর্জনে উৎসাহ দিতেন। অযৌক্তিকতা ও কুসংস্কারের মূলে তিনি কুঠারাঘাত করেন। ব্যক্তি ও সমাজের মুক্তির সঙ্গেই জাতীয় মুক্তির চেতনাও তাঁর মধ্যে যথেষ্ট পাওয়া যায়। ক্যালকাটা জার্নালের সম্পাদক বাকিংহামকে লিখিত এক পত্রে তিনি ইউরোপীয় ও উপনিবেশিক দেশগুলির মুক্তির জনিবার্যতা সম্পর্কে ভবিশ্বদ্বাণী করেন। ১০ গালে নেপল্সে স্বেচ্ছাতন্ত্র প্রতিষ্ঠার সংবাদে তিনি অভিনন্দিত করেন। ১৮২০ সালে নেপল্সে স্বেচ্ছাতন্ত্র প্রতিষ্ঠার সংবাদে তিনি বিমর্ব হয়ে পড়েছিলেন। স্পেনে সাধারণতন্ত্র প্রতিষ্ঠিত হবার পর রামমোহন কলকাতায় এক ভোজসভার আয়োজন করেন। ফরাসী বিপ্লবেরও তিনি ছিলেন অত্যন্ত অন্থরাগী।

ভারতের জাতীয় স্বাধীনতার প্রশ্ন রামমোহনের আমলে অচিন্তনীয় ছিল। রাজনৈতিক বিষয়ে সাধারণ মান্ত্র্য তথন সম্পূর্ণ অঞ্জ ওনিস্পৃহ। শিক্ষিত ও সচেতন সম্প্রদায়ও তথন দানা বাঁধে নি। লোকের মনে অরাজকতা ও বিশৃঞ্জলার বিভীবিকা বিরাজ করত। তাদের তথন একমাত্র কাম্য ছিল স্থবিচার এবং জীবন ও ধনসম্পত্তির নিরাপত্তা। ইংরেজদের আসার পর থেকেই লোকে এই নিরাপত্তার আস্বাদ পায়। তাই মান্ত্র্য নিরিশেষে স্বার কাছেই ইংরেজরা ছিল শান্তির দৃত। মৃক্তি অর্থে সামাজিক, রাজনৈতিক ও অর্থ নৈতিক ছর্বিপাক এবং

নানাবিধ উৎপীড়ন থেকে নিস্তার। রামমোহনের কাছে মৃক্তির প্রতায় ছিল তত্পরি আরও গভীর ও ব্যাপক। সে-চিন্তায় জাতি, সম্প্রদায় ও দেশের কোনও সীমানা ছিল না। আমেরিকা, ফ্রান্স, ইতালী, স্পেন প্রভৃতি সকল দেশের বিভিন্ন চরিত্রের মৃক্তিসংগ্রামকে তিনি শুভেচ্ছা জানাতেন। পশ্চিমী দেশগুলির গণতান্ত্রিক মৃক্তি একদিন ভারতের শৃঞ্জলমোচন করবে বলে তাঁর আশা ছিল। আন্তর্জাতিকতা ও জাতিসংঘের চিন্তাও রামমোহনের মনে অঙ্কুরিত হয়।

দেশ যেখানে পরাধীন সেখানে গণতন্ত্র ও ব্যক্তিস্বাধীনতার প্রত্যাশা অলীক। দেশের চরম তুর্গতি ও অরাজকতা দৃষ্টে রামমোহন ইংরেজদের আগমনকে স্বাগত জানিয়েছিলেন। তিনি মনে করতেন যে ইংরেজদের সংস্পর্শে এসে ভারত বেশ কিছু লাভ করেছে— বিশেষ করে ধর্মীয় সহিষ্কৃতা, রাজনৈতিক বিধিব্যবস্থা এবং বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভঙ্গী। শিবপ্রসাদ শর্মার নামে লিখিত প্রবন্ধেও তিনি ঐকথা বলেন। পরমেশ্বরকে তিনি ক্বতজ্ঞতা জানান এই বলে:

"...for having unexpectedly delivered this country, from the long continued tyranny of its former rulers and placed it under the Government of the English, a nation who not only are blessed with the enjoyment of civil and political liberty, but also interest themselves in promoting liberty and social happiness, as well as free enquiry into liberty and religious subjects, among those nations to which that influence extends..."

রামমোহন বিলাতে সম্রাটের কাছে এক আর্জিতে বলেছিলেন যে মোগল-যুগে ভারতে হিন্দু ও মুসলমানরা যেসব স্থযোগস্থবিধা ও অধিকার পেত তা যেন ইংরেজ আমলে পুনঃপ্রতিষ্ঠিত হয়। সেজন্যে তিনি বেশ কিছু স্থপারিশও করেছিলেন।

যে-মাত্ম্বকে নবভারতের পথপ্রদর্শক বলা হয় এবং যিনি অক্যান্স দেশের মৃক্তি আন্দোলনের বিষয়ে উচ্ছাস প্রকাশ করেছেন — সেই মাত্ম্বই যথন এদেশে ইংরেজ-শাসনের যৌক্তিকতা প্রদর্শন করেন তথন কিছুটা বিশ্ময়ের উদ্রেক করে। রামমোহন দেশকে ভালবাসতেন। নবীন ভারতের তিনি প্রথম স্থপতি। কিন্তু জাতীয় স্বাধীনতার দিক থেকে তাঁকে পুরোধারূপে স্বীকৃতি দিতে অনেকেই নারাজ। তাঁদের মতে— শিথ, মারাঠা প্রভৃতি জাতি যথন ইংরেজদের বিতাড়নে কৃতসংকল্প সে-সময়ে তিনি ইংরেজদের আবাহন জানিয়েছেন। ৩২

রামমোহনের সমর্থনে ঐ সময়ের রাজনীতি ও সমাজচিত্রের সঠিক বিশ্লেষণ করলে দেখা যায় যে শিথ ও মারাঠাদের দংগ্রাম ভারতের ক্ষয়িষ্ণু সামস্ততান্ত্রিক শক্তি ও আধিপত্যের শেষ বিস্তার প্রচেষ্টা ছাড়া আর কিছু নয়— মরিয়া হয়ে তারা অস্তিত্ব ও আত্মরক্ষার চূড়ান্ত সংগ্রামে লিপ্ত হয় এবং সামন্ততান্ত্রিক শক্তির শেষ পরাজয় ঘটে সিপাহি বিদ্রোহে (১৮৫৭)। তার মধ্যে না ছিল জাতীয় আবেগ, না কোনও গণমৃক্তির আদর্শতে। ইতিহাসের কষ্টিপাথরে প্রতিক্রিয়ানীল ও ক্ষয়িষ্ণু সেই সামন্ততান্ত্ৰিক শক্তির মাথা চাড়া দিয়ে ওঠাকে বুর্জোয়া গণতান্ত্রিক রামমোহন যে সমর্থন করবেন না সেকথা সহজেই অন্থমেয়। তিনি বাকসর্বস্থ রাজনীতির পরিণাম সম্পর্কেও নিশ্চয় সচেতন ছিলেন। জাতীয় স্বাধীনতার জন্মে যে প্রস্তুতির প্রয়োজন থাকে তার কোনও পরিচয় বা অন্তুকুল পরিবেশ ছিল না। রামমোহন চেয়েছিলেন অন্ধকারে নিমজ্জিত মুমূর্ব জনমনকে উদভাসিত করতে। নিয়মতান্ত্রিক পদ্ধতিতে দেশের পুনকজ্জীবনের তিনি প্রয়াসী হয়েছিলেন— সেদিক থেকে তাঁকে ভারতের প্রথম রাজনৈতিক মডারেট বলা যেতে পারে। ঔপনিবেশিক দেশগুলির স্বাধীনতা যে একদিন আসবে সে-প্রত্যয় তাঁর ছিল। দেশের গঠনমূলক অভ্যুন্নতির স্থবিধার্থে ই তিনি ইংরেজদের আবাহন জানান। ইংরেজদের বিরুদ্ধে প্রয়োজনে তীব্র সমালোচনা করতে তিনি পিছপাও হন নি। তিনি এদেশে অত্যাচারী ইংরেজের পরিবর্তে সদয়, শিক্ষিত ও ধনী ইংরেজদের বসবাস চেয়েছিলেন— যাতে প্রয়োজনীয় মূলধন বিনিয়োগের দ্বারা এদেশে শিল্পবিপ্লব সাধিত হতে পারে। কিন্তু এদেশ থেকে মুনাফা চালান দেওয়ার তিনি বিরোধী ছিলেন। ইংরেজদের Benevolent Despotism-এর প্রথম কথাটিকে তিনি আবাহন করেন।

#### मः ता प प र व त शा भी न जा

স্থাধীন মতামত প্রকাশের অধিকারকে রামমোহন যে-গুরুত্ব দিয়েছিলেন তা পুরেই আলোচিত হয়েছে। ১৮২৩ দালে স্থপ্তিম কোর্টের নিকট লিখিত এক আর্জিতে দারকানাথ ঠাকুর, হরচন্দ্র ঘোষ, গৌরীচরণ বল্যোপাধ্যায়, প্রসন্নকুমার ঠাকুর ও চন্দ্রকুমার ঠাকুরের যুক্ত স্বাক্ষরসহ রামমোহন মুদ্রণের স্বাধীনতা দাবি করেন। তাঁর সেই ঐতিহাদিক আর্জিপত্রটিকে অনেকে মিলটনের 'অ্যারিও-প্যাজিটিকা'-র দঙ্গে তুলনা করেন। মিলটন আরও ব্যাপক দৃষ্টিতে মননের সর্বাঙ্গীণ মুক্তি অর্থাৎ মতামত প্রকাশের সর্ববিধ মাধ্যমের স্বাধীনতা চেয়েছিলেন।

সেদিক থেকে রামমোহনের দাবি সংবাদপত্তের স্বাধীনতা বিষয়েই সীমাবদ্ধ। ঘটনাটির উৎপত্তি অস্থায়ী গভর্নর-জেনারেল জন আডামের সংবাদপত্তের Licensing System প্রবর্তনেই দেখা দেয়। তৎপূর্বে ভারতের অগ্যত্রও মূদ্রণ-স্বাধীনতাকে ইংরেজরা থর্ব করে।

উক্ত পত্রের মর্ম ছিল যে মহুয়প্রপৃত্তির উৎকর্ম স্বাধীন চিন্তা ও মতামত প্রকাশের মধ্য দিয়েই ফুটে ওঠে। সে-স্বাধীনতা রোধ কোনও আদর্শ সরকারেরই করা অন্তুচিত। সংবাদপত্রের স্বাধীন মতামত অপকার তো করেই না, বরঞ্চ সেই অধিকার অবদমনেই অপকার দাধিত হয়। তাছাড়া সংবাদপত্রের স্বাধীনতা সরকারকে শ্রদ্ধা ও আহুগত্য অর্জনে সহায়তা করে।

ঐ আর্জি নাকচ হয়ে যাওয়ায় তিনি ইংলণ্ডে সমাটের কাছে আপিল করেন।
কোর্ট অব ডিরেক্টর্দের সঙ্গে তাঁর এ বিষয়ে দীর্ঘ বাদান্থবাদ চলে। এমন কি
বেন্টিঙ্ক, যিনি সহমরণ প্রথা রহিত করেছিলেন, তিনিও নিয়ন্ত্রণব্যবস্থাকে শিথিল
করেন নি। মেটকাফ গভর্নর-জেনারেল হয়ে আসার পর এ-নিয়ন্ত্রণাদেশ
প্রত্যাহার করেন (১৮৩৫)।

#### विश्वनी न भानव छो

যুক্তি ও মুক্তির উদ্গাতা রামমোহন ছিলেন বিশ্বজনীন মানবতত্ত্ব বিশ্বাসী। সহিষ্ণৃতা, সাহচর্য ও সোহার্দের বন্ধনে তিনি বিশ্বমানবের সমন্বয় চেয়েছিলেন। অন্ধ ধর্মবিশ্বাস ও জড়তা থেকে মন ও আত্মার মুক্তিসাধন করে একদিকে তিনি যেমন নতুন সমাজ গড়তে চেয়েছিলেন, অক্তদিকে তেমনি স্বাধীন অথচ স্থসংবদ্ধ বিশ্ব ভাতৃত্বের প্রচার করেন।

তুলনামূলক অধ্যাত্মবাদের চিন্তা তাঁর মনে বিশ্বধর্মের বিশ্বাস সঞ্চারিত করে।
পরব্রদ্ধের উপলব্ধিস্থরূপ সকল আধ্যাত্মিক মতের মৌল আদর্শের সমন্বয়ে
একেশ্বরবাদকে তিনি সর্ববাদীসম্মতরূপে কল্পনা করেন। সামাজিক ও আধ্যাত্মিক
সমন্বয়ের ক্ষেত্রে তাঁকে দাছ, কবীর, নানক, তুকারামের ভাবধারার উত্তরদাধক
মনে করা যায়।

সংস্কারমূক্ত মনের অধিকারী রামমোহন ছিলেন সর্বপ্রকার জাত্যভিমানের উর্ধের; তাই তাঁর অন্তরে বিশ্বজনীন ভাবাবেগ বিরাজ করত। তাঁর চোথে সমগ্র মানবজাতি একই সমাজভুক্ত— বিভিন্ন জাতি, উপজাতি ও সম্প্রদায়কে তিনি সেই সমাজের শাখা মনে করতেন। ১৮৩২ সালে তিনি ক্লান্সের বৈদেশিক

মন্ত্রীকে যে পত্র দিয়েছিলেন তাতে তিনি বিভিন্ন দেশের মধ্যে রাজনৈতিক ও বাণিজ্যিক বিবাদের নিষ্পত্তিকল্পে একটি বিশ্বকংগ্রেস গঠনের স্থপারিশ করেন। ৩৪ ঐ সময়ে ইউরোপে চারটি রাষ্ট্র ধর্ম, বাণিজ্য ইত্যাদি বিষয়ে যে সংঘ গঠন করেছিল তিনি তার সম্প্রসারণ কামনা করেন। রামমোহনের মানবতন্ত্রী ও বিশ্বজনীন হৃদয়াবেগ অনেকটা ডেভিড হিউমের আদর্শের সঙ্গে তুলনীয়।

# চার: শিক্ষাচিন্তা

ইংরেজরা এদেশে আসার পর তাঁরা যে শিক্ষাব্যবস্থার প্রবর্তনে উত্যোগী হন, তার রূপ ও পদ্ধতি সম্পর্কে বিস্তর বাদানুবাদ ঘটে। একদল ইংরেজের ইচ্ছা ছিল এদেশে টোলো শিক্ষাপদ্ধতি বজায় রাখা। এঁদের মধ্যে বোম্বাইতে এলফিনটোন, মুনরো প্রমুখ ব্যক্তিরা মাতৃভাষায় শিক্ষাদানের পক্ষপাতী ছিলেন এবং এঁদেরই আর এক দল চাইতেন আরবী ও সংস্কৃত ভাষার মাধ্যমে শিক্ষার ব্যবস্থা। ওয়ারেন হেষ্টিংস ছিলেন শেষোক্ত দলের। মেকলে প্রমুথ দ্বিতীয় দলের অভিমত ছিল: Indian in blood and colour but English in tastes, in opinion, in morals and in intellect. রামমোহন এই দ্বিতীয় দলের সমর্থন করেন। আধুনিক ভাষা ও বিজ্ঞানশিক্ষার আশু ব্যবস্থার তিনি স্থপারিশ করেন। ভারতে ইংরেজী শিক্ষার প্রবর্তনকে তিনি স্বাগত জানান, এবং নিজের উভ্তমে যে ইংরেজী বিভালয় তিনি স্থাপন করেছিলেন, এদেশীয়দের প্রচেষ্টার সেটাই ছিল সর্বপ্রথম। হিন্দু কলেজ প্রতিষ্ঠায় তিনিও ছিলেন অগ্রতম উত্যোক্তা। কলেজটি পূর্বে ইঙ্গ-ভারত বিছার 'মহাপাঠশালা' নামে পরিচিত ছিল। রামমোহন প্রাচ্য শিক্ষার পরিবর্তে সেখানে পাশ্চাত্তা শিক্ষার পক্ষপাতী ছিলেন। ভারতীয় চিন্তা ও অধিবিতায় তাঁর শ্রদ্ধা ও প্রচেষ্টা কিছু কম ছিল না। কিন্তু দেশের পশ্চাদপদ জনমনের দঙ্গে মানব প্রগতির সংযোগসাধনকল্পে চাইতেন পশ্চিমী শিক্ষা ও বিজ্ঞানচর্চার অবাধ স্থযোগ। ১৮২৩ শালে লর্ড আমহাস্ট কৈ লিথিত তাঁর একটি পত্র দেশের শিক্ষার ইতিহাসে বিশেষ তাৎপর্যপূর্ণ। তাতে তিনি শিক্ষায় বেকনের আদর্শ সমর্থন করে বলেন:

'If it had been intended to keep the British Nation in igno-

rance of real knowledge, the Baconian philosophy would not have been allowed to displace the system of the schoolmen which was the best calculated to perpetuate ignorance. In the same manner the Sanskrit system of education would be the best calculated to keep this country in darkness if such had been the policy of the British legislature. But as the improvement of the native population is the object of the government, it will consequenly promote a more liberal and enlightened system of instruction, embracing Mathematics, Natural Philosophy, Chemistry, Anatomy, with other useful sciences.' \*\*\*

রামমোহন অবাধ অধিকার (laissez-faire) তত্ত্বে দম্পূর্ণ বিশ্বাদী ছিলেন না— বিশেষ করে একটি ক্ষেত্রে, দেটি হল শিক্ষা। জনশিক্ষাবিস্তারে তিনি সরকারি প্রচেষ্টার স্থপারিশ করেন। তিনি মনে করতেন যে দেশবাদীর নৈতিক, দামাজিক, সাংস্কৃতিক ও রাজনৈতিক বোধ ও চেতনার বিকাশ ও উন্মেষের জন্মে উপযুক্ত শিক্ষার আশু প্রয়োজন এবং সে বিষয়ে সরকারি প্রচেষ্টাই সর্বাপেক্ষা কার্যকর।

### পাঁচ: আর্থনীতিক চিন্তা

বাইনীতির ন্যায় অর্থনীতির ক্ষেত্রেও রামমোহনের চিন্তা বাস্তব অবস্থা ও অভিজ্ঞতায় গড়ে ওঠে। বিভিন্ন রচনায় ছড়ানো চিন্তাগুলির সমন্বয়ে তাঁর তাত্ত্বিক মনোভাব প্রত্যক্ষ করা যায়। তাঁর চিন্তাকে যেমন সমাজতান্ত্রিক বলে অভিহিত করা যায় না, তেমনি পুরোপুরি অবাধ বাণিজ্যের পক্ষপাতীও তাঁকে বলা যায় না। সম্পত্তির ব্যক্তিগত মালিকানায় তাঁর বিশ্বাস থাকলেও মনোভাব তাঁর সর্বাংশে ব্যক্তিস্বাতন্ত্রো ঝোঁকে নি। কারণ অসহায় ও তৃঃস্থ মানুষকে রক্ষার দায়িত্ব সরকারের উপর বর্তায় বলে তিনি মনে করতেন।

পৈতৃক সম্পত্তির অধিকারে কোনরূপ হস্তক্ষেপ যে অন্যায় সেকথা তিনি তাঁর 'Rights of Hindoos over Ancestral Property' নিবন্ধে পরিকার বলে দিয়েছেন। তিনি ছিলেন দায়ভাগ আইনের সমর্থক। কর্ন ওয়ালিসের চিরস্থায়ী বন্দোবস্তের ফলে দেশের অর্থ নৈতিক ক্ষেত্রে যে বিপর্যরের স্বান্টি হয় রামমোহন সে-সম্পর্কে অবহিত ছিলেন। ভূসামীদের স্থবিধার্থে তাঁর মতামত ব্যক্ত হয়েছে মনে করা ভূল। জনকল্যাণ চিন্তাই তাঁর মানসপটে ক্রিয়াশীল থাকত। তিনি সাধারণ মাহুষকে জমিদারের দাপট থেকে রক্ষা করতে চেয়েছিলেন। চিরস্থায়ী বন্দোবস্তে রুষক ও থেতমজুররা যাতে বঞ্চিত না হয় সে-বিষয়ে তিনি কর্তৃপক্ষের দৃষ্টি আকর্ষণ করেন। ভূমিব্যবস্থার প্রশাসনে সরকারের সরাসরি অন্তপ্রবেশ তিনি পছন্দ করতেন না; কারণ তাতে অন্তমিত উৎপাদন বৃদ্ধিজনিত অধিক রাজস্থ আদায় হওয়াটা অনিশ্চিত। খাস জমিই সরকারি অব্যবস্থার পরিচায়ক। তাই তিনি বলেছেন: 'every man is entitled by law and reason to enjoy the fruits of his honest labour and good management'। তার মধ্যমন্থ ব্যবস্থাকে তিনি সমর্থন করতেন— তাতে রায়ত-ওয়ারী প্রথার পরিবর্তে জমিদারী প্রথার প্রতিই তাঁর আকর্ষণ দেখা যায়। অবশ্য জমিদারদের অত্যাচার থেকে নিরীহ প্রজাদের বক্ষার বিষয়ে তিনি সরকারি হস্তক্ষেপ দাবি করেন।

চাষীর ত্ংসহ দারিন্ত্রে তিনি বিচলিত হয়ে পড়তেন। তাই তিনি জমিদারদের থাজনা বৃদ্ধির অধিকারকে সমর্থন করেন নি এবং জমিদারদের উপর আরোপিত করের হ্রাস হওয়া প্রয়োজন বোধ করতেন। উদ্দেশ্য, যাতে অন্থপাতে সাধারণ প্রজারা উপকৃত হয়। তাতে সরকারের আয় কমে যাওয়ার আশঙ্কা প্রসঙ্গে তিনি বলেন:

- বিলাদ দ্রব্যের উপর এবং অত্যাবশ্যকীয় নয় যেদব বস্তু দেগুলির উপর অধিক কর আরোপ।
- রাজস্ব বিভাগের ব্যয় সংকোচন। হাজার, দেড় হাজার টাকার বেতনের ইউরোপীয় কালেক্টরের পরিবর্তে তিন চার শো' টাকার বেতনে ভারতীয় কালেক্টর নিয়োগ হওয়া বাঞ্ছনীয়। প্রজাদের থাজনা কমে গেলে তারা সম্ভষ্ট থাকবে। ফলে সরকারের প্রশাসনিক নৈপুণ্য দৃঢ় হবে। ৬৮
- ভারী সেনাবাহিনীর পরিবর্তে স্থানিক রক্ষীদলের ব্যবস্থা হলে ব্যয়-সংকোচ
  ছাড়াও জনসাধারণের সাহচর্য ও আন্তগত্য বৃদ্ধি পাবে।

বিলাতে দিলেক্ট কমিটির কাছে দাক্ষ্যদানকালে (১৮৩০) রামমোহন এদেশ থেকে কি বিপুল পরিমাণ অর্থ ইংলণ্ডে নিঃদারিত হয়ে যায় তার একটা তথা-দমন্বিত চিত্র তুলে ধরেন। 'On Colonial policy as Applicable to the Government of India' নিবন্ধে তাঁর সেই বক্তব্যটি পাওয়া যায়। বিকল্প পন্থা হিদাবে তিনি এদেশে ইংরেজদের বসবাদের স্থপারিশ করেন; <sup>8</sup>° যাতে এ-অর্থ আর দেশের বাইরে চলে না যায়। বিষয়টি তথন খুবই বিতর্কমূলক ছিল। এ-সম্পর্কে ১৮২৯ সালের ১৫ই ডিসেম্বর টাউন হলে অন্তর্মিত এক সভায় ইংরেজদের ভারতে বসবাদের প্রস্তাবিটকে সমর্থন জানিয়ে রামমোহন বলেছিলেন:

'I am impressed with the conviction that the greater our intercourse with European Gentlemen, the greater will be our improvement in literary, social and political affairs'. 8 >

ফলে রামমোহনের বিরুদ্ধে প্রচণ্ড সমালোচনা শুরু হয়। বস্তুতঃ রামমোহন বিলাতের চাষী ও শ্রমিকদের এদেশে আসার আহ্বান জানান নি। তিনি চেয়েছিলেন বিলাতের শিল্পনিপুণতা ও মূলধনের আমদানি। উচ্চজ্ঞানসম্পন্ন ইংরেজদের আগমনে এদেশের শিল্পোয়নয়ন প্রচেষ্টা ত্বান্বিত হবে। ইংরেজরা এদেশের রুষিপদ্ধতির উন্নতি এবং যন্ত্রশিল্পের বিস্তার সাধন করবে। তাছাড়া তাদের সান্নিধ্যে এদেশের অধিবাসীরা রাজনৈতিক অধিকার ও চেতনা লাভে সমর্থ হবে এবং তাদের মার্মত ভারতের শাসন ব্যবস্থা সম্পর্কে জনসাধারণের অভাব-অভিযোগ ও অসম্ভোষগুলি সহজে বিলাতের কর্তৃপক্ষের গোচরীভূত হবে। ৪২

ইণ্ট ইণ্ডিয়া কোম্পানি এদেশে ব্যবসাবাণিজ্যের একচেটিয়া অধিকার ভোগ করছিল। কৃষির ক্ষেত্রে তাদের আংশিক ভাগিদার ছিল এদেশের জমিদাররা। উভয়ের মধ্যে গড়ে ওঠে গভীর আঁতাত। উভয়ের এই একচেটিয়া স্বত্ব নষ্ট করে দেবার একমাত্র ক্ষমতা ছিল অক্যান্ত ইংরেজ বণিকদের। তাদের সাহায্যেই বাংলা তথা ভারতের অর্থ নৈতিক ও সামাজিক কাঠামোর পরিবর্তন ছিল ইতিহাসের নির্দেশ। রামমোহন সেই নির্দেশ অন্থভব করতে সক্ষম হন। ৪৩

সমসাময়িককালে নীলকরদের বিরুদ্ধে একটা তীব্র আন্দোলন স্থান্ট হয়েছিল।
জমিদাররা নীলকরদের অত্যাচারকে সর্বসমক্ষে তুলে ধরে নিজেদের তৃষ্কৃতি
ঢাকবার চেষ্টা করত। নীলকরদের মধ্যে যেটুকু ঔদার্য ছিল তার একটুও এদেশের
জমিদার শ্রেণীর মধ্যে দেখা যেত না। নীলকররা মাত্র্যকে খাটালে মজুরি দিত
—যেটা জমিদারদের ছিল চক্ষুশূল। ইংরেজদের আগমন ও বসবাস বৃদ্ধি পেলে
কায়েমী স্বার্থে ঘা পড়বে এই আশস্কার জমিদাররা রামমোহনের প্রস্তারাঘাত করে। রামমোহন কোম্পানি ও জমিদারদের একচেটিয়া স্বত্বে কুঠারাঘাত করে

অবাধ বাণিজ্যের প্রচলন স্থণারিশ করেন। কোম্পানি অত্যাত ইংরেজদের অন্তপ্রবেশের বিরোধী ছিল। 88

বাংলা দেশে নীলচাষের প্রীর্দ্ধি ঘটে ফরাসী বিপ্লবের পর সেন্ট ভোমিনিগো থেকে আমদানি বন্ধ হয়ে যাবার ফলে। থরচথরচা বাদ দিয়ে নীলচাষ থেকে বছরে ৬৬ লক্ষ পাউণ্ডের মত বৈদেশিক অর্থাগম হত। কিন্তু যেসব ইউরোপীয়ান ঐ সময় নীলচাথ করতে আসত তারা কোনও মূলধন আনত মা। তারা ভারতীয় অথবা কোম্পানির চাকুরে কিংবা স্থানীয় অক্টাক্ত খণদানকারী এজেন্টদের কাছ থেকে মূলধন কর্জ করে কার্থানা স্থাপন করত। ৪৫ রামমোহন চেয়েছিলেন যে যেসব ইউরোপীয়ানের শিক্ষা, উন্নত চরিত্র ও মূলধন আছে তাদেরই শুধু এদেশে বসবাসের অন্তমতি দেওয়া দরকার।

লওনের এক পত্রিকায় প্রকাশিত রামমোহনের একটি প্রবন্ধে এদেশে ইংরেজদের বসবাসের ভাল ও মন্দ উভয় দিকই দর্শানো হয়। তিনি বলেন যে প্রস্তাবটিকে সাবধানতার সঙ্গে বিচার করে দেখা উচিত। ইংরেজদের সহযোগিতায় রামমোহন এদেশে যে অবাধ বাণিজ্য ও শিল্পবিপ্লবের পত্তনে অগ্রণী হন তাকে এখানকার বুর্জোয়া গণতান্ত্রিক বিপ্লবের স্ত্রপাত বলে মনে করা যায়। ৪৬

# ছয় : উপদংহার

ইংরেজরা আসার পর পাশ্চান্ত্য প্রভাবে ভারতীয় সমাজের বহু শতকের নিশ্চলতায় গতি সঞ্চারিত হয়েছিল। পশ্চিমী উদারতন্ত্রী আদর্শ ইংরেজী শিক্ষার মাধ্যমে এদেশের নিস্পাণ সমাজ ও মননজীবনকে উজ্জীবিত করে তোলে। তারই ফলে দেখা দিয়েছিল উনিশ শতকের ভারতীয় নবজাগরণ।

রাজা রামমোহন ভারতীয় নবজাগরণের পথিকংরপে অভিহিত। পশ্চিমী সংস্কৃতিকে তিনি আবাহন জানিয়েছিলেন, ইতিহাস-ভূগোলের গণ্ডিকে বিশেষ প্রাধান্ত দেন নি। কিন্তু একাধারেই তিনি যুক্তির অন্থদারী ও ভক্তির সাধক ছিলেন। সমাজ ও রাষ্ট্রচিন্তায় তিনি যুক্তি ও উদারতন্ত্রী মনোভাব পোষণ করতেন। সেইসঙ্গে প্রাচীন ধর্মাদর্শের যুক্তিসন্মত সংস্কারও ছিল তাঁর কাম্য। ফলে তাঁর ভূমিকা হয়ে পড়ে দ্বিধারায় বিভক্ত। যুক্তিবাদী ও উদারতন্ত্রী রামমোহন

বৈদান্তিক আধ্যাত্মিকতার প্রচারে উত্যোগী হয়েছিলেন; যার মূলে রয়েছে অতিপ্রাক্তও বিশ্বাতীত পরম সত্তা এবং যেখানে বিশ্বাদের বেদীমূলে যুক্তি উৎসর্গীকৃত। বৈদান্তিক চিন্তায় মানবিকতার স্থান গৌণ, জাগতিক সবকিছুর অন্তিত্বই অকিঞ্চিৎকর।

প্রাচীন ভারতে বৈদিক চিন্তার সমান্তরাল ধারায় বস্তবাদী মানবতন্ত্রী আদর্শেরও বিশেষ অবস্থান ছিল; যার পরিণতি ঘটে বৌদ্ধ ভাববিপ্লবে। আধ্যাত্মিকতা অপেক্ষা নৈতিকতাই ছিল বৌদ্ধর্মের ভিত্তি; প্রগতির বাহক বণিকশ্রেণীর প্রতি ছিল তার সহাদয় মনোভাব। কিন্তু যুক্তি ও ঐহিক প্রতায়ের সঙ্গে বৌদ্ধদের নির্বাণতত্ব সঙ্গতিহীন। এই অন্তর্বিরোধ ও তার স্থযোগে বান্ধণ্য-শ্রেণীর পুনরাধিপত্যে বৌদ্ধধর্ম খর্ব হয়ে পড়ে। ইউরোপেও একসময় খ্রীষ্টান চার্চের আধিপত্যে যুক্তিবাদী-মানবতন্ত্রী প্রাচীন গ্রীক জীবনাদর্শ চাপা পড়ে গিয়েছিল। প্রায় সহস্রবছরকাল পর চতুর্দশ শতকে আরবের একদল পণ্ডিত লুপ্ত গ্রীক আদর্শকে পরিপুষ্ট করে ইউরোপে পৌছিয়ে দেন। তারই প্রভাব ও প্রেরণায় ইউরোপের মননজীবন সর্বক্ষেত্রেই নবীনতার স্পর্শ লাভ করে। যুক্তিনিষ্ঠ স্বাধীন চিন্তা ও নতুন চেতনায় দেখানকার স্বষ্টশক্তি জেগে ওঠে। প্রতিষ্ঠিত হয় মাহুষের সার্বভৌমতা, যাকে এককথায় রেনেসাঁস বলা হয়ে থাকে। পরে খ্রীষ্টধর্মের সংস্কার ও পুনঃপ্রতিষ্ঠাকল্পে 'রিফর্মেশন'-আন্দোলন দেখা দিয়েছিল; তাতে রেনেসাঁস-धर्मी जामर्भ थर्व शरा भरा । तिकर्भमन-जात्मानतन वार्थाय युक्तिवामी-মানবতন্ত্রী আদর্শ আবার নতুন প্রাণবেগ লাভ করে। বৈজ্ঞানিক চিস্তার ক্রমপ্রসারে ঈশ্বরের স্থান হয় অবনমিত।

উনিশ শতকের ভারতীয় নবজাগরণও ইউরোপীয় রিফর্মেশন আন্দোলনের সমগোত্রীয় বলে মনে করা হয়। রামমোহনের ভূমিকা লুথার ও ক্যালভিনের দঙ্গে তুলনীয়। ভারতে নবাগত পাশ্চান্ত্য সংস্কৃতি নিফল হয়ে যায় দেশের তৎকালীন চিন্তানায়কদের অন্তর্বিরোধের ফলে। রামমোহন, বিদ্ধিচন্দ্র, বিবেকানন্দ যুক্তিবাদী হয়েও বৈদান্তিক আধ্যাত্মিকতাকে পরিহার করতে পারেন নি। মধ্যযুগের 'ক্যাথলিক' ইউরোপ 'প্রটেস্টান্ট' রিফর্মেশনে পরিমার্জিত হয়েছিল; মধ্যযুগের ভারত উনিশ শতকের বৈদান্তিক রিফর্মেশনে পরিশোধিত হয়। ৪৭

রামমোহনোত্তর ভারতে রেনেসাঁসের যে-অবিমিশ্র লক্ষণ দেখা দেয় তা হয়েছিল স্বল্পকালস্থায়ী। ভারতের সমাজ ও মননজীবনে পশ্চিমী সংস্কৃতির সংঘাত সঞ্জাত তরঙ্গ এদেশের সংস্কারাচ্ছন্ন উপকৃলে প্রত্যাহত হয়ে ফিরে যায়। এর কারণ অবশ্য সবটাই বিদেশাগত আদর্শের সঙ্গে এদেশের আদর্শগত সংঘাত
নয়। নবীনাদর্শে উদ্বৃদ্ধ নব্যশিক্ষিতদের স্বদেশী ঐতিহ্যের উপর অস্ত্রোপচারও
তার অগ্যতম কারণ। তাঁদের উগ্র বিজাতীয় মনোভাব এবং থ্রীষ্টান পাদরি ও
বিদেশী শাসকদের অবজ্ঞার আচরণ এদেশের আত্মাভিমানে আঘাত করে।
তাই রামমোহন থেকে বঙ্কিম বিবেকানন্দ পর্যন্ত স্বাই দেশগোরববোধ প্রতিষ্ঠাকল্পে স্বদেশের প্রাচীন ভাবভাগ্যার থেকে উপকরণ আহরণ করেছিলেন।

ইউরোপীয় রেনেসাঁসের চিন্তানায়করা যে সবাই সর্বাংশে নাস্তিক ছিলেন তা নয়। তবে তাঁরা মাত্ম্যকেই দিয়েছিলেন প্রাধান্ত। সেথানেও অধ্যাত্মবাদী জীবনবিমুখ চিন্তার দঙ্গে ইহলোকিক মানবতন্ত্রী দৃষ্টিভঙ্গীর টানাপড়েন চলেছিল কয়েকশো বছর ধরে। ইউরোপের পাঁচশো বছরের অভিজ্ঞতায় লব্ধ জ্ঞানরাশি ভারতভূমিতে হঠাৎ এসে পড়ায় চোথ ধাঁধিয়ে যাবারই কথা; বিশেষ করে একটা সংস্থারাচ্ছন্ন দেশে বেশ পরিবর্তন সময়সাপেক্ষ ব্যাপার। উনিশ শতকের ভারতীয় নবজাগরণে ইহবিমুখ ও আধ্যাত্মিক চিন্তার সঙ্গে ইহমুখীন বস্তুবাদী মানবতাবাদের দোটানা দেখা যায়।

রামমোহন শাস্ত্র মানতেন। দেইদঙ্গেই অবশ্য একথাও বলতেন যে শাস্ত্রার্থ নির্ধারণে বিচারের অধিকার আছে। তিনি নিজে কোনও ধর্মের প্রবর্তন করেন নি। প্রাচীন ধর্মাদর্শের যুক্তিসন্মত সংস্কার ও পুনঃপ্রতিষ্ঠাই ছিল তাঁর লক্ষ্য। সত্য নির্ণয়ে ইউরোপীয় যুক্তিবাদের আদর্শে পুরোপুরি নিজ অভিমতের উপর নির্তর কিংবা আর্যনমাজীদের মত বেদকেই একমাত্র প্রামাণিক শাস্ত্র বলে গ্রহণ করেন নি। তন্ত্র, পুরাণ এবং ইছদী, খ্রীষ্টান ও মুসলমানদের ধর্মগ্রন্থকেও প্রামাণ্যের মর্যাদা দেন। যুক্তির সাহাঘ্যেই হিন্দুধর্মকে বাছ্ম আচার ও অনুষ্ঠানসর্বস্থতা থেকে মুক্ত করে ব্যক্তিমনের বুদ্ধিদীপ্ত অন্তর্লোকে প্রতিষ্ঠাদানই ছিল তাঁর অভিপ্রায়। এই যুক্তিনিষ্ঠার সঙ্গে মিলিত হয় তাঁর ব্যক্তিস্বাতন্ত্রাবোধ। হিন্দুধর্মের পরিমার্জনা যেমন তাঁর কাম্য ছিল, তেমনি জীবনের অনুধ্যান ছিল বাহ্ম আচারান্থন্ত্রানমূক্ত সকল ধর্মের বিশ্বজনীন অন্তর্মাধুর্যের ভিত্তিতে বৈশ্বিক মানবধর্মের (Universal Religion) প্রবর্তন। তাঁর যুক্তিনিষ্ঠ ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্যের সঙ্গে বিশ্বজনীন মানবতার পরিমিশ্রণ ঘটে।

আধুনিক ভারতের অগ্যতম রূপকার রামমোহন ছিলেন প্রাচীন ও নবীন ধারার সেতৃবন্ধস্বরূপ। যুগ যুগ ধরে ভারতের মাটিতে বহু জাতির পদার্পণ ঘটেছে। উদ্ভব হয়েছে নানা ভাব, ভাষা, ধর্ম ও সংস্কৃতির— দেখা দিয়েছে তাদের ঐক্য- বিধানের সমস্যা। নানক, কবীর, দাছ প্রম্থ সাধকেরা এই বিচিত্রধারার সমন্বয় সাধনে ব্রতী হন। ইংরেজরা এদেশে আসার পর অন্তর্রূপ এক সাংস্কৃতিক জটিলতা দেখা দেয়। রামমোহন তার সামঞ্জস্ত বিধান করে নবাগত জীবনাদর্শকে আবাহন করেন। তমসাচ্ছন্ন দেশকে অজ্ঞতা, প্রথাপীড়ন ও অবক্ষয় থেকে তিনি উদ্ধারের প্রয়াসী হন। জনমনে ধর্মভাব ও নব্যসংস্কৃতির হুর সংযোজন করে তিনি এক নতুন ঐকতান স্বষ্টি করতে চেয়েছিলেন।

অষ্টাদশ শতকের ইউরোপে উদারতন্ত্রী ভাবধারা যে-শ্রেণীর নেতৃত্বে ছড়িয়ে পড়ে সে-শ্রেণী ছিল নবোভূত বুর্জোয়া শ্রেণী। ক্ষয়িষ্ণু অনাচারাচ্ছন্ন মধ্যযুগের সমাজব্যবস্থাকে এই নবোদ্ভূত শ্রেণী নতুন চেতনায় উদ্দীপিত করে। উৎপীড়িত মাত্র্যকে তারা মৃক্তি ও নতুন সমাজব্যবস্থার নিশানা দেখায়। বিটিশ বণিকদের আবির্ভাবে এদেশেও অন্বরূপ একটি শ্রেণীর উদ্ভব হয়। রামমোহন ছিলেন সেই শ্রেণীর অন্তর্গত। তাঁর আমলে অবশ্য নগরকেন্দ্রিক ও বাণিজ্যস্বার্থান্বিত সংকীর্ণ ঐ-শ্রেণী স্বস্পষ্ট দামাজিক শ্রেণীর (Social Class) রূপ নেয়নি। তাঁদের গোষ্ঠী-চেতনাও ছিল অবিকশিত। রামমোহন ও তাঁর অন্থগামীরা অবাধ ব্যক্তি-স্বাধীনতায় বিশ্বাসী ছিলেন। ধর্মক্ষেত্রেও ঘেমন অর্থনীতিক্ষেত্রেও তেমনি তারা ব্যক্তিস্বাধীনতার পক্ষপাতী ছিলেন। রামমোহন আধ্যাত্মিক ক্ষেত্রে জীবনবিমুখ সন্ন্যাস ও বৈরাগ্যের সমর্থন করতেন না। তিনি ও তাঁর সহযোগিদের বিলাস ও ভোগের জীবন পাশ্চাত্ত্য বুর্জোয়া ব্যক্তিস্বাতস্ত্র্যের সমগোত্রীয়। তাঁদের ভোগ-বিলাস অবশ্য সময়, শ্রম, অর্থ ও বস্তর পরিমিত ব্যবহারসাপেক ছিল— রাজারাজড়াদের দীমাহীন অমিতব্যয়িতার মত নয়। নানাবিধ উৎসবাহুষ্ঠানে অর্থ, সময় ও শ্রমের অপচয় নিবারণার্থে তাই তাঁরা ধর্মসাধনাকেও করে তোলেন ব্যক্তিগত ও পরিমিত সময়নিদিষ্ট । 8৮

বাষ্ট্রচিস্তায় তিনি এদেশে আধুনিকতার স্থ্রপাত করেন দেকথা আগেই আলোচিত হয়েছে। পাশ্চান্ত্যের বিজ্ঞানসাধনার সঙ্গে সেখানকার রাষ্ট্রচিস্তারও তিনি সমধিক গুণগ্রাহী ছিলেন। নিজস্ব কোনও রাষ্ট্রতত্ত্ব তিনি উদ্ভাবন করেন নি। ইউরোপীয় লিবার্যাল আদর্শ তাঁর চিস্তায় প্রতিফলিত হয়। ভারতের উত্তরকালীন সংসদীয় গণতন্ত্রের বীজ তাঁর মনেই প্রথম উপ্ত হয়েছিল। দেশের মডারেট রাজনীতির তিনিই ছিলেন পুরোগামী।

সক্রিয় রাজনীতিতে তাঁর গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা থাকলেও রাজনীতি তাঁর মনের বিচরণক্ষেত্র ছিল না। রাষ্ট্রবিপ্লবের প্রথম ও প্রধান উপাদান সমাজবিপ্লবেই তাঁর অধিক প্রবণতা দেখা যায়। সাধারণতন্ত্রী আদর্শে অন্তপ্রাণিত হলেও রাজতন্ত্রেও তাঁর সামুরাগ আগ্রহের পরিচয় পাওয়া যায়। সমাজতন্ত্রবাদের প্রথম প্রবক্তা হিসাবে বিবেচিত রবার্ট ওয়েনের সান্নিধ্যে তিনি এসেছিলেন; কিন্তু তাতে তিনি বিশেষ প্রভাবিত হন নি। রাজনৈতিক গণতন্ত্রের সঙ্গে সামাজিক গণতন্ত্রেরও যে প্রয়োজন আছে সে-বিষয়ে তিনি যথোচিত সচেতন ছিলেন। দেশের রাজ-নৈতিক স্বাধীনতার প্রশ্ন তাঁর মনে প্রচ্ছন্নভাবে থাকলেও সে-সম্পর্কে স্কুম্পষ্ট চেতনা বা সক্রিয় ভূমিকা কিছু ছিল না। তিনি বিশ্বাস করতেন, পাশ্চাত্ত্যের রাষ্ট্রসমূহ স্বাধীনতা অর্জন করলে তবেই ভারতের স্বাধীনতা অর্জন সহজ ও সম্ভব হবে। এবং তথনই সারা বিশ্বের স্বাধীন জাতিসমূহ আত্মীয়তা বন্ধনে আবদ্ধ হবে। কেবল পঞ্চায়েতী স্বয়ংসম্পূর্ণতা কিংবা দেশগত আত্মনির্ভরতাই নয়, ভৌগোলিক সীমানা অতিক্রম করে আন্তর্জাতিক সংঘবদ্ধতার চিন্তাও তাঁর মনে উদিত হয়। তাঁর সময়ে দলীয় রাজনীতি তো দূরের কথা জাতীয় চেতনাও দেখা দেয় নি। অর্থ নৈতিক বিধিব্যবস্থার উন্নয়ন, মূদ্রণ-স্বাধীনতা অর্জন, নারীর সামাজিক মুক্তিসাধন, শিক্ষাবিস্তার প্রভৃতি প্রচেষ্টা তাঁর প্রদীপ জালার আগে সলতে পাকানোর মত। কার্যতঃ তাঁরই ভাবভূমিতে ভূমিষ্ঠ দেশের পরবর্তী-কালের চিন্তানায়করা একক ও সংঘবদ্ধভাবে দেশের সামাজিক চেতনার পরিপুষ্টি সাধন ও রাষ্ট্রীয় কর্মতৎপরতায় গতি সংযোজন করেন। 8 ন

### নি র্দে শি কা

- S. Norman Mackenzie. Socialism: A Short History. 1966, p. 11.
- R. M. N. Roy. Scientific Politics. 1947, pp. 74-77.
- ৩. সোম্যেন্দ্রনাথ ঠাকুর। 'ভারতের শিল্প-বিপ্লব ও রামমোহন'। ১৯৬৩, পৃ ১১৪।
- ৪. মিঃ গর্ডন নামক এক বন্ধুকে লিখিত রামমোহনের এই চিঠিটি তাঁর মৃত্যুর পর বিলাতের 'এথেনিয়াম' পত্রিকায় ১৮৩৩ দালের ৫ অক্টোবর প্রকাশিত হয়। চিঠিটিকে রামমোহনের জীবনীকার শ্রীমতী কলেট্ জাল বলে অভিহিত করেছেন; যদিও তাঁর এই অন্থমানের স্বপক্ষে কোনও কারণ তিনি দেখান নি। মাক্স মৃ্লার প্রম্থ পণ্ডিতবর্গ এই চিঠিটিকে একেবারে

- অসত্য বলে উড়িয়ে দিতে চান নি। দিলীপকুমার বিশ্বাস ও প্রভাতচন্দ্র গঙ্গোপাধ্যায় সম্পাদিত কলেটের The Life and Letters of Raja Rammohun Roy গ্রন্থের ৪৯৬ পৃষ্ঠা দ্রপ্তবা।
- Brajendranath Seal. Rammohun Roy: The Universal Man. p. 6.
- ৮. দেবেজ্রনাথ ঠাকুর। 'আত্মজীবনী'। ১৯৬২, পৃ ৩১১-৩১৮।
   বিপিনচক্র পাল—'চরিত-চিত্র'। ১৯৫৮, পৃ ৩৩।
- S. D. Collet. The Life and Letters of Raja Rammohun Roy, ed. by Dilip Kumar Biswas and Prabhat Chandra Ganguli. 1962, Appendix IV.
- b. Ibid. Appendix II.
- এজেন্দ্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যায়। 'রামমোহন রায়'। সাহিত্য-সাধক-চরিত-মালা
  ১৬, ১৩৬৭ বঙ্গাবদ, পু ৫৩।
- So. The English Works of Raja Rammohun Roy. ed. by Jogendra Chandra Ghose. 1901, Part I, p. 287.
- S. The Father of Modern India: Commemoration Volume of the Rammohun Roy Centenary Celebrations. 1933. ed. by S. C. Chakravarty. Part 2, p. 133.
- ১২. নগেন্দ্রনাথ চট্টোপাধ্যায়। 'মহাত্মা রাজা রামমোহন রায়ের জীবনচরিত'। ১৮৮১, পূ ১২৯।

( তৎসহ हेश्दबङ्गी बहुनावनीत २म थए Breliminary Remarks जुहैवा।)

- ১৩. পূর্বোক্ত গ্রন্থ।
- ১৪. বিপিনচন্দ্র পাল। 'চরিত চিত্র'। ১৯৫৮, পু ৩১।
- ১৫. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। প ২০।
- 5. Brajendranath Seal. Rammohun Roy: The Universal Man pp. 11-12
- ١٩. Ibid. pp. 12-13.
- 36. Ibid. 18-21.
- Marx and Engels. Vol. I, p. 317.

- Rammohun to Dayananda (1821-84) 1934. Vol. I, p. 10.
- ?>. The English Works of Raja Rammohun Roy. Part I, p. 221.
  ('Rights of Hindoos over Ancestral Property')
- 22. Ibid. p. 84 ('A Paper on Revenue System of India')
- ₹७. Ibid. pp. 242-244 ('Rights of Hindoos over Ancestral Property')
- Ibid. p. 99 ('Appendix to the Judicial and Revenue System of India')
- ₹¢. Ibid. p. 310 ('An Appeal to the King in Council')
- २७. Ibid. pp. 32-33 ('Judicial System of India')
- २9. Ibid. pp. 303-305 ('An Appeal to the King in Council')
- २৮. Ibid. pp. 47-48 ('Judicial System of India)
- २३. Bimanbehari Majumdar. History of Political Thought. p. 18.
- vo. S. D. Collet. The Life and Letters of Raja Rammohun Roy. pp. 130-131.
- S. The English Works of Raja Rammohun Roy. Part III, p. 105.
  (Final Appeal to the Christian Public)
- v. V. P. Varma, Modern Indian Political Thought. 1961, p. 26.
- oo. The English Works of Raja Rammohun Roy. Part I, p. 5. ('Preliminary Remarks')
- vs. S. D. Collet. The Life and Letters of Raja Rammohun Roy. 1962. Appendix IX.
- oc. Ibid. Appendix II.
- Susobhan Chandra Sarker, ed. Rammohun Roy on Indian Economy. 1965, p. 23 ('A Paper on the Revenue System of India')
- ৩٩. Ibid. p. 25.
- оь. Ibid. pp. 25-27.
- va. The English Works of Raja Rammohun Roy. Part I, p. 103. ('Appendix to the Condition of India')

- 8°. Ibid, p. 77 ('Ans. to Q. 52 on Revenue System of India')
- 85. Jatindra Kumar Majumder, ed. Raja Rammohun Roy and Progressive Movements in India. 1941, pp. 439-49.
- 82. Ibid. pp. 113-120
- ৪৩. দৌমোন্দ্রনাথ ঠাকুর। 'ভারতের শিল্পবিপ্লব ও রামমোহন'। ১৯৬৩, পৃ ২৪।
- 88. शृर्ताङ श्र । १ ३०२।
- 84. R. C. Dutt. Economic History of India. 1960, Vol. I, pp. 199-200
- 8. Susobhan Chandra Sarker, ed. Rammohun Roy on Indian Economy. pp. 84-89.
- 89. Niranjan Dhar. 'From Rammohun to Manabendra', The Radical Humanist. 8 October, 1967, p. 461.
- ৪৮. বিনয় ঘোষ, সম্পা.। 'সাময়িকপত্রে বাংলার সমাজচিত্র'। ১৯৬৩, খণ্ড ২, পৃ ২।
- 85. Pattabhi Sitaramyya. History of Indian National Congress (1885-1935). 1935, p. 17.

# এক: ভূমিকা

হরপ্রসাদ শাস্ত্রী বলেছেন যে বাংলার যুবমানদে পাশ্চান্ত্য দৃষ্টিভঙ্গী ও চিন্তাধারার প্রথম প্রবর্তক হলেন অক্ষয়কুমার দত্ত। তৎকালীন বুদ্ধিজীবীদের মধ্যে তিনি ছিলেন নিথাদ বস্তুবাদী। রামমোহন যখন বিলাত যাত্রা করেন তখন অক্ষয়কুমারের বয়স দশ। রামমোহনোত্তর বাংলার দার্শনিক বিপ্রবীদের (Philosophical Radicals) মধ্যে অক্ষয়কুমার অগ্রগণ্য। তিনিই রামমোহনের শ্রেষ্ঠ ও সার্থক উত্তরসাধক। রামমোহনের মৃত্যুর পর ব্রাহ্মসমাজের চিন্তা ও আদর্শ ছটি ধারায় প্রবহ্মান ছিল। এর ভক্তিবাদী দিকটির প্রধান পথিক ছিলেন মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথ, আর যুক্তিবাদী পথে অগ্রসর হয়েছিলেন অক্ষয়কুমার।

নবদ্বীপ থেকে মাইল চারেক দ্রে চুপী প্রামে অক্ষয়কুমারের জন্ম। ঐ বছর আর একজন শ্বনীয় পুরুষ জন্মগ্রহণ করেন; তিনি অক্ষয়কুমারেরই পরবর্তী জীবনের বন্ধু ঈশ্বরচন্দ্র বিভাসাগর। দশ বছর বয়সে কলকাতায় আসার পর অক্ষয়কুমারের ইংরেজী শিক্ষা শুরু হয়। উনিশ বছর বয়সে পিতার মৃত্যু হলে অর্থাভাবে তাঁর ছাত্রজীবনের পরিসমাপ্তি ঘটে। 'তাঁহার জ্ঞানার্জ্ঞনম্পৃহা এত অধিক ছিল যে', পরিণত বয়সে 'তিনি ছাত্রদের সহিত একত্রে মেডিকেল কলেজে ১ম বর্ষে রসায়ন ও ২য় বর্ষে উদ্ভিদ-বিভা বিষয়ে শিক্ষালাভ করেন। তাহার পর তিনি জর্মনভাষা ও ভৃতত্ববিভার অনুশীলন করেন'।

এই সময়ে ঈশ্বচন্দ্র গুপুর সঙ্গে তাঁর পরিচয় হয়। ঈশ্বচন্দ্র অক্ষয়কুমারকে সংবাদ প্রভাকরের লেথকগোষ্ঠার অন্তর্ভু ক্ত করে নেন এবং তিনিই মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথের সঙ্গে অক্ষয়কুমারের সংযোগ ঘটিয়ে দেন। অক্ষয়কুমার দেবেন্দ্রনাথের তত্ত্ববোধিনী-সভার সদস্য মনোনীত হন (১৮৩৯) এবং পরের বছর তত্ত্ববোধিনী পাঠশালায় শিক্ষকতা শুক করেন। তিনি পড়াতেন ভূগোল আর পদার্থবিছ্য। ঐ-তূই বিবয়ে তিনি ছটি গ্রন্থ রচনা করেছিলেন। তত্ত্ববোধিনী পাঠশালা হুগলী জেলার বাশবেড়েতে স্থানান্তরিত হলে অক্ষয়কুমার ঐ কাজে ইস্তফা দিয়ে বন্ধু প্রসন্মর্মার ঘোষের সঙ্গে 'বিছাদর্শন' (১৮৪২) নামে একটি মাসিকপত্র প্রকাশ করেন।

পত্রিকাটি মাস ছয়েক বেরিয়েছিল। ১৮৪৩ সালের ১৬ আগস্ট দেবেন্দ্রনাথের উল্লোগে 'তত্ত্ববোধিনী পত্রিকা' প্রকাশের প্রাক্তালে বিভাসাগর, রাজেন্দ্রলাল মিত্র প্রম্থ পাঁচজন সদস্তকে নিয়ে একটি কমিটি গঠিত হয়। অক্ষয়কুমার তার অন্তত্তম সহ-সচিব হন। লিখিতভাবে ১৮৪৬ সাল থেকে ঐ-পত্রিকার সম্পাদক হলেও বস্ততঃ গোড়া থেকেই তিনি তত্ত্ববোধিনী পত্রিকার সম্পাদনা করতেন। তত্ত্ববোধিনীর উদ্দেশ্য ছিল : 'পদার্থবিভা, রসায়ন, প্রাকৃতিক ইতির্ত্ত, নানাজাতীয় পুরাবৃত্ত, ধর্মনীতি, স্বদেশীয় সামাজিক ব্যবস্থা, জ্যোতিষ, শারীরস্থান, শারীর বিধান' প্রভৃতি বিষয়ের আলোচনা। সমকালীন বাংলাদেশের সাংস্কৃতিক জীবনে এই পত্রিকার ভূমিকা ছিল খুবই গুরুত্বপূর্ণ।

তত্ত্ববাধিনী পত্রিকা সম্পাদনার দায়িত্ব প্রথম বারো বছর (১৮৪৩-৫৫) অক্ষয়কুমারের উপর গ্রস্ত ছিল। ঐ পত্রিকাতে অক্ষয়কুমারের গ্রস্থাকারে প্রকাশিত ছাড়াও বহু মূল্যবান নিবন্ধ প্রকাশিত হয়। অবাধ জ্ঞানার্জনস্পৃহা, দেশের প্রতি, বিশেষতঃ দারিদ্রাক্লিষ্ট রুষকদের প্রতি দরদী মনোভাব এবং দেশবাদীর তৃঃখমোচনে রাষ্ট্রের ভূমিকা ও সম্ভাবনা সম্পর্কে তাঁর দৃষ্টিভঙ্গীর পরিচয় ঐসব রচনাগুলিতে পাওয়া যায়। সমাজকে তিনি বিচার করতেন জৈব (organic) প্রতায়ে। শিক্ষা ও রাষ্ট্রপরিচালনার বিষয়ে তিনি গ্রীক দার্শনিকদের অহুগামী ছিলেন। লকের 'সামাজিক-চুক্তি-তত্ত্ব' তাঁকে কিছুটা প্রভাবিত করে এবং ম্যাল্থাসের জনসংখ্যানিয়ন্ত্রণ-তত্ত্বেরও তিনি গুণগ্রাহী ছিলেন।

তত্ত্ববোধিনী পত্রিকায় বেদবেদান্ত ও পরব্রন্ধবিষয়ক তত্ত্বাদি আলোচিত হলেও অক্ষয়কুমার দেবেন্দ্রনাথের সঙ্গে একমত হতে পারেন নি। এ-কথা দেবেন্দ্রনাথেরই উক্তিতে জানা যায়। ও অক্ষয়কুমারের কাছে ধর্মের অর্থ ছিল প্রাকৃতিক নিয়মের অত্নসরণ। এতদ্বিষয়ক চিন্তার পরিচয় তাঁর ছ্-থণ্ডে প্রকাশিত 'বাহ্যবস্তুর সহিত মানবপ্রকৃতির সম্বন্ধবিচার' গ্রন্থটি বহন করে। জর্জ কুম্ব-এর 'কন্সটিটিউশন অব ম্যান' অবলম্বনে অক্ষয়কুমারের উক্ত গ্রন্থ রচিত।

প্রথম দিকে অক্ষয়কুমার ব্রাহ্মধর্ম গ্রহণ করেছিলেন, (১৮৪৩) কিন্তু নিজস্ব মত ও স্বতন্ত্র পথে। ব্রাহ্মদমাজের শীর্ষস্থানীয় ব্যক্তিদের মধ্যে তিনি ছিলেন অন্যতম। ব্রাহ্মধর্মকে তিনি যুক্তিবহ ও বিজ্ঞানভিত্তিক করে তুলতে চেয়েছিলেন। তাঁর ভাষায়:

'ব্রান্ধর্ম সংক্রান্ত সমূদায় তত্ত্ব নিরূপিত হইয়াছে, আর কিছুই নির্দ্ধারিত হইবার সম্ভাবনা নাই, আমাদিগের এরূপ অভিপ্রায় নহে। ধর্ম বিষয়ে ইতিপূর্ব্বে যাহা কিছু নির্ণীত হইয়াছে, এবং উত্তরকালে যাহা কিছু নির্ণীত হইবে, সে সম্দায়ই আমাদের বান্ধধর্মের অন্তর্গত। সহস্র শতাব্দী পরেও যদি কোন অভিনব ধর্মতত্ত্ব উদ্ভাবিত হয় তাহাও আমাদের বান্ধধর্ম।'

স্বভাবতঃই তাঁর মতামতকে অগ্রাহ্ম করা হত এবং বান্ধদের সঙ্গে তাঁর তীব বাদারু-বাদ দেখা দিত। 'ইণ্ডিয়ান মিরর' পত্রিকায় এ-সম্পর্কে মন্তব্য করা হয়েছিল: 'The negative, critical and destructive part of the work of the Brahmo Samaj, thirty years ago, was principally done by him.'

ব্রাহ্মসমাজে সংস্কৃতের পরিবর্তে বাংলায় তিনি প্রার্থনার প্রবর্তন করেছিলেন। ব্রহ্মের উপাসনায় পুষ্প, চন্দন, নৈবেছাদি ব্যবহারের তিনি বিরোধী ছিলেন। ব্রাহ্মসমাজের সঙ্গে যুক্ত হলেও তিনি বিজ্ঞাননির্ভর দৃষ্টিতে সব কিছু দেখতেন। একবার উপাসনাকে তিনি একটি সমীকরণের সাহায্যে তার অর্থহীনতা প্রতিপন্ন করেন:

পরিশ্রম = শস্ত প্রার্থনা+পরিশ্রম = শস্ত ∴ প্রার্থনা = •

'বেদ ঈশ্বর প্রণীত ও অভ্রাস্ত'— এই মতই একসময় আদি ব্রাহ্মসমাজে প্রচারিত হত। এবিষয়ে অক্ষয়কুমার বিচার উপস্থিত করেন ও দেবেন্দ্রনাথকে স্বীয় মতে আনয়ন করেন। রাজনারায়ণ বস্থ লিথেছেন:

'বেদ ঈশ্বর প্রত্যাদিষ্ট নহে, বিশ্ববেদাস্তই প্রকৃত বেদাস্ত, এই মত অক্ষয়বার্ দারা ১৭৭২ শকের ( ১৮৫০ খ্রীষ্টাব্দ ) ১১ই মাঘ দিবদে সাংবৎসরিক উৎসবের বক্ততাতে প্রথম ঘোষিত হয়।'৮

এছাড়া অক্ষয়কুমার বিশুদ্ধ জ্ঞানের চর্চা প্রবর্তনেও উত্যোগী হন। শাস্ত্র থেকে শ্লোক সংগ্রহ করে দেবেন্দ্রনাথ 'ব্রাহ্মধর্ম' গ্রন্থ সংকলন করেছিলেন; তাতে অক্ষয়কুমারের সায় ছিল না। শাস্ত্রীয় গোঁড়ামির পরিবর্তে তিনি চাইতেন প্রাক্তিক নিয়মের অন্তবর্তন ও যুক্তিবিচারের সাহায্যে সিদ্ধান্ত গ্রহণ। তাঁর যুক্তিপ্রবণ মনের স্থানর পাওয়া যায় তাঁর একটি ভাষণ থেকে:

'অথিল সংসারই আমাদের ধর্মশাস্ত্র। বিশুদ্ধ জ্ঞানই আমাদের আচার্য্য। ভাস্কর ও আর্যভট এবং নিউটন ও লাপ্লাস যে কিছু যথার্থ বিষয় উদ্ভাবন করিয়াছেন, তাহাও আমাদের শাস্ত্র। গৌতম ও কণাদ এবং বেকন ও কোমত যে কোন প্রকৃত তত্ত্ব প্রকাশ করিয়াছেন, তাহাও আমাদের শাস্ত্র। কণ্ঠ ও তলবকার, মুষা ও মহম্মদ এবং যীশু ও চৈতন্ত প্রমার্থ বিষয়ে যে কিছু তত্ত্ব প্রকাশ করিয়াছেন, তাহাও আমাদের ব্রাহ্ম ধর্ম।'

১৮৫২ সালে অক্ষয়কুমার, রাথালদাস হালদার ও অনঙ্গমোহন মিত্র মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথের বাসভবনে দ্বিতীয় 'আত্মীয়সভা' প্রতিষ্ঠা করেছিলেন। মহর্ষি ছিলেন তার সভাপতি এবং অক্ষয়কুমার ছিলেন কর্মসচিব। প্রতিষ্ঠানটি তদানীস্তন ব্রাহ্মসমাজের যুক্তিবাদী সদস্তদের মিলনকেন্দ্র ছিল। পারম্পরিক মতের সংঘর্ষে সভাটি বেশি দিনস্থায়ী হয় নি। ঐ সভায় অক্ষয়কুমার একবার হাত তুলে ঈশ্বের স্বরূপ নিরূপণের জন্তে ভোট গ্রহণ করেছিলেন। ১°

কিশোরীচাঁদ মিত্রের বাদগৃহে প্রতিষ্ঠিত (১৮৫৪) যুক্তিবাদী নব্যসম্প্রদায়ের 'সমাজানতিবিধায়িনী স্কর্ৎসমিতি'তে অক্ষয়কুমারের নিয়মিত যাতায়াত ছিল। দমিতির উদ্দেশ্য ছিল: 'স্ত্রীশিক্ষা প্রবর্তন, হিন্দু বিধবার পুনর্বিবাহ, বাল্যবিবাহ বর্জন এবং বছবিবাহ প্রচলন রোধের' জন্মে আন্দোলন। রাধানাথ শিকদার, রিদককৃষ্ণ মল্লিক, কিশোরীচাঁদের ল্রাতা প্যারীচাঁদ মিত্র, হরিশ্চন্দ্র ম্থোপাধ্যায়, রাজেন্দ্রলাল মিত্র প্রম্থ যুক্তিবাদী, সমাজদংস্কারক ও নব্যপন্থীগণ ছিলেন ঐ সমিতির সদস্য। তাঁদের মধ্যে অক্ষয়কুমারের চিন্তা প্রভাব বিস্তার করে। '

বিভাসাগর মহাশয় ছিলেন অক্ষয়কুমারের ঘনিষ্ঠ বন্ধু। শিক্ষক-শিক্ষণের জন্তে বিভাসাগর কলকাতায় 'নর্ম্যাল স্থূল'-এর প্রতিষ্ঠা (১৮৫৫) করেন। অক্ষয়কুমার ব্রাহ্মসমাজ ও তত্ত্ববোধিনী পত্রিকার সংশ্রব ত্যাগ করার পর বিভাসাগরের অন্থরোধে ঐ স্থূলের প্রধান শিক্ষকের পদ প্রহণ করেন। ঐ পদে তিনি বছর তিনেক ছিলেন। এর কিছু আগে তাঁর 'বাহ্বস্তুর সহিত মানব-প্রকৃতির সম্বন্ধ-বিচার' গ্রন্থটির হুই খণ্ড (১৮৫১, ১৮৫৩) এবং 'চারুপাঠ' গ্রন্থটির হুই খণ্ড (১৮৫১) বিশেষ উল্লেখযোগ্য। গুরুত্বর শিরঃপীড়ায় আক্রান্ত হয়ে তিনি নর্ম্যাল স্থূলের শিক্ষকতা থেকে অবসর নেন। হুরারোগ্য ঐ রোগেই তাঁর মৃত্যু ঘটে।

# তুই: দর্শনচিন্তার পরিপ্রেক্ষিত

রাজনারায়ণ বস্থ অক্ষয়কুমারকে অজ্ঞাবাদী (agnostic) বলে অভিহিত করেছেন। ২ অক্ষয়কুমারের মতে বিশ্বজগৎ প্রকৃতির নিয়মে চলে, বিশ্বাতীত কোনও ঈশ্বরের নির্দেশে নয়। তাঁর কাছে প্রাকৃতিক নিয়মই ঈশ্বরস্থ নিয়ম। প্রার্থনার পরিবর্তে সেই নিয়ম পালন করলেই স্থা হওয়া যায়। 'মানব-কুলের হিত-সাধন করাই পরমেশ্বরের যথার্থ উপাসনা'— এই ছিল তাঁর মত। ২৩ তিনি মনে করতেন যে বিজ্ঞানই যথন সর্বজ্ঞানের আকর, তথন বিজ্ঞানভিত্তিক প্রাকৃতিক নিয়মেই মাহুষের জীবন ও সমাজের নীতি নির্ধারিত হওয়া উচিত। এই চিস্তাকে তিনি ব্রাক্ষসমাজে প্রতিষ্ঠিত করতে গিয়ে ব্যর্থ হন। প্রকৃতির নিয়মের সঙ্গে সংগতি বজায় রেথে নিজের আত্মীয়বর্গ, সমাজ ও দেশের, তথা সমগ্র মানবকুলের প্রতি কর্তব্যপালন বিধেয়— এ-ই হল শ্রেষ্ঠ ধর্ম ও যথার্থ উপাসনা। তিনি বলেছেন:

'বিশ্বপতি যে সকল গুভকর নিয়ম সংস্থাপন করিয়া বিশ্ব-রাজ্য পালন করিতেছেন, তদম্যায়ী কার্য্যই তাঁহার প্রিয় কার্য্য; এবং তাঁহার প্রতি প্রীতিপ্রকাশকপূর্ব্বক তৎসমৃদায় সম্পাদন করাই আমাদের একমাত্র ধর্ম।'১৪ তিনি বিশ্বাস করতেন যে শরীর, বৃদ্ধি ও ধর্মপ্রবণতার স্থানজ্ঞস ও যুগপৎ উন্ধতির অমুশীলনই হবে প্রকৃত ধর্ম — যা তিনি ব্রাহ্মসমাজের আদর্শরূপে উপস্থাপনের প্রামানী হয়েছিলেন। প্রকৃতির নিয়মান্থসারে কর্তব্য সম্পাদন করা না করাই ধর্ম ও অধর্ম। ব্রাহ্মসমাজের ইতিবৃত্তে বলা হয়েছে: 'সমাজ হইতে বেদের আধিপত্য উঠাইয়া দিয়া, স্বভাবকে ধর্মপুস্তকরূপে প্রতিপন্ন করত তিনিই ব্রাহ্মধর্মকে স্বাভাবিক ধর্ম বলিয়া প্রথম প্রচার করেন। কিন্তু তাঁহার ধর্ম্মের পত্তনভূমি বৃদ্ধি ও যুক্তি। বৃদ্ধিকে নেতা করিয়া তিনি ব্রাহ্মধর্মকে অতি কঠোর বৌদ্ধধর্মের আকারে প্রচার করিয়াছিলেন।'১৫

যুক্তিবাদী অক্ষয়কুমার প্রাকৃতিক নিয়মের অপরিহার্যতায় সম্পূর্ণ বিশ্বাসী ছিলেন এবং অতীন্দ্রিয় সন্তায় তাঁর আস্থার বিশেষ পরিচয় পাওয়া যায় না। বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভঙ্গীতেই তিনি প্রকৃতিকে স্বতঃসিদ্ধভাবে নিয়মনির্দিষ্ট জ্ঞান করতেন এবং তারই পৃষ্ঠপটে তিনি মান্ত্র্য ও সমাজকে বিচার করেছেন। তাঁকে সেজত্যে অনায়াসে বস্তুবাদী বলা চলে। মান্ত্র্য ও প্রকৃতির মধ্যে একটা সম্পর্ক খুঁজে বের করার চেষ্টা আধুনিককালে এদেশে তিনিই প্রথম করেন। তিনি বলেছেন:

'পূর্ব্বে আমারদিগের দেশে যত দর্শনশাস্ত্র প্রকাশ হইয়াছে, এবিষয়ে অমুসন্ধান

করা তাহার তাৎপর্য্য ছিল না। আপনারদিগের শারীরিক ও মানসিক স্বভাব ও বাহ্যবস্তুর সহিত তাহার সম্বন্ধ বিবেচনা করিবার প্রয়োজন তৎকালের লোকের সম্যক বোধগম্য হয় নাই। '১৬

প্রাক্ষতিক নিয়মে স্থথের সন্ধান স্বতঃসিদ্ধ। স্থথের মানদণ্ডেই মন্ময়জীবনের সার্থকতা ও সাফল্য নির্ণেয়। হিতবাদীরা স্থথকেই সন্দেহাতীতভাবে সকলের কাছে একমাত্র গ্রহণযোগ্য মূল্যবন্তা মনে করে তারই ভিত্তিতে মন্ময়জীবনের বিচার করেছেন। ইংলণ্ডের হিতবাদী চিন্তা ঐ সময়ে বাংলাদেশে বেশ প্রভাব বিস্তার করে। কেশবচন্দ্র সেন এক বক্তৃতায় বলেছিলেন:

'The politics of the age is Benthamism, its ethics Utilitarianism, its religion Rationalism, its philosophy Positivism.' '9

বেনথামের হিতবাদী ও যুক্তিবাদী চিন্তায় অক্ষয়কুমার যথেষ্টই প্রভাবিত হয়েছিলেন এবং পরবর্তীকালে বঙ্কিমচন্দ্রের উপরও ঐ প্রভাব প্রত্যক্ষ করা যায়। অক্ষয়কুমার ও বঙ্কিমচন্দ্র উভয়েই হিতবাদী চিন্তাধারাকে আরও পরিপৃষ্ট করে তোলেন। স্থথকে তাঁরা দার্বজনীন স্থথ হিদাবেই দেখতেন। তবে হুজনের দেখার দৃষ্টিকোণ ছিল ভিন্ন; অক্ষয়কুমার দেখতেন ব্যক্তিমান্থবের বিকাশের দিক থেকে; পক্ষান্তবের বঙ্কিমচন্দ্র দমষ্টিগত উন্নতির দিক থেকে দেখতেন। বঙ্কিমচন্দ্র শেষাবধি মিল-বেনথামের আদর্শকে পরিহার করেন।

প্রকৃতির নিয়ম তথা স্থথ অর্জনকে অক্ষয়কুমার ভৌতিক, শারীরিক ও মানদিক এই তিন পর্যায়ে বিশ্বস্ত করেছেন। তাতে ভৌতিক পর্যায়ে নিয়মনিয়ন্তিত জড়জগতের রূপ ও প্রকৃতি বিশ্লেষিত হয়েছে। শারীরিক ক্ষেত্রে মায়্রয়ের জন্ম, রৃদ্ধি ও মৃত্যুর প্রক্রিয়ায় দৈহিক নিয়মের ব্যাখ্যা পাওয়া যায়। মানদিক পর্যায় জৈব চেতনার বিশ্লেষণ এবং মায়্লয় ও পশুর ভিন্ন স্তরে নিহিত চেতনার কথা আলোচিত হয়েছে। বায়্ল বস্তর সঙ্গে সম্পৃক্ত মায়্রয়ের জৈব প্রবণতাকে অক্ষয়কুমার বৃদ্ধি, ধর্ম ও নিকৃষ্ট বৃত্তিতে বিশ্লস্ত করেছেন। তাঁর এই বস্তুনির্ভর দৃষ্টিভঙ্গীতে অতীক্রিয় চেতনার কোনও অস্তিয় নেই। মানবিক প্রবণতা প্রসঙ্গে যদিও তিনি অর্জনম্পৃহা, লোকায়রাগ, দাবধানতা ইত্যাদির সঙ্গে ভক্তিকেও অন্তর্ভুক্ত করেছেন— কিন্তু দে ভক্তি ক্রমরের পরিবর্তে মায়্রয়ের প্রতিই প্রদর্শনীয়। বঙ্কিম দর্শনেও ভক্তির এক বিশেষ স্থান আছে। এবং তিনিও তা মহৎ আদর্শের ক্রেই প্রয়োগ করতে চেয়েছেন। বঙ্কিমচন্ত্রের চতুর্বিধ নিয়ম প্রাচীন শাস্তগুলি থেকে আহত। সেদিক থেকে অক্ষয়কুমারের ত্রিবিধ নিয়ম বেদ ও উপনিষ্বদের

নিগড়ে বাঁধা হয় নি । প্রকৃতিকে বিজ্ঞাননির্ভর দৃষ্টিতে জেনে কিভাবে সেই জ্ঞান থেকে স্বথ অর্জন করা যায় সে-সম্পর্কে অক্ষয়কুমার তিনটি স্থ্র দর্শিয়েছেন: ১. শরীর ও মনের যথোচিত সঞ্চালন; ২. সমৃদয় মনোবৃত্তির সামঞ্জ্য বিধান; ৩. বাহ্যবস্তু সম্পর্কিত নিয়মের সঙ্গে স্থমঞ্জস মনোবৃত্তির সংগতিসাধন এবং সঠিক, সং ও শুভপথে পদক্ষেপের পন্থা নিরূপণ।

এখানেও পশ্চিমী হিতবাদী চিন্তা ও বিষ্ণমচন্দ্রের আদর্শের দঙ্গে অক্ষয়কুমারের বেশ মিল দেখা যায়। দেহমনের শক্তি ও বিকাশের কথা বিবেকানন্দ, শীঅরবিন্দ, গান্ধী, স্থভাষচন্দ্র প্রভৃতি অনেকেই উপলব্ধি করেছেন। তবে তাঁরা সকলেই তার লক্ষ্য হিদাবে সদাই ব্রন্ধ বা ঈশ্বরকে রেখেছেন। বিষ্ণমচন্দ্রের সামনে ছিল সমাজ, পক্ষান্তরে অক্ষয়কুমারের মানসনেত্রে ছিল মান্ত্রয়। তিনি আধ্যাত্মিক দৃষ্টিকোণে মান্ত্রয় ও তার জীবনদর্শনকে বিশ্লেষণ করেন নি। তিনি বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিতেই চেয়েছিলেন প্রাকৃতিক নিয়মাত্মদারী জীবন ও সমাজের স্থসমঞ্জস বিধিব্যবস্থা। উত্তরস্থরীদের মধ্যে এই বিজ্ঞাননির্ভর মানবতন্ত্রী মনোভাব মানবেক্তনাথের দর্শনেই বিশেষ দেখা যায়।

অক্ষয়কুমার নির্বিচারে কোনও কিছু গ্রহণ করতেন না। প্রকৃতিকেই তিনি যথার্থ জ্ঞান ও ধর্মের উৎস মনে করতেন। তাঁর মতে প্রকৃতির সম্যক জ্ঞান থেকেই মানুষ সঠিক জ্ঞানতবে উপনীত হতে পারে; সেদিক থেকে প্রকৃতির নিয়মেই ধর্ম, গ্রায়পরায়ণতা, ব্যক্তিগত ও রাষ্ট্রীয় রীতিনীতি প্রভৃতি যাবতীয় বিষয় নিহিত; প্রকৃতির নিয়মকে উদ্ঘাটিত করতে হলে এবং তার থেকে মানুষ ও সমাজের পালনীয় অন্যান্থ নিয়মে পৌছতে হলে যুক্তিবাদী মনননির্ভর বৈজ্ঞানিক অনুসন্ধিৎসা থাকা চাই। তাঁর কথায়: 'বিশুদ্ধ জ্ঞানই আমাদের আচার্য্য'। ঈশ্বর শব্দটিকে তিনি ব্যবহার করেছেন— কিন্তু প্রচলিত অর্থে নয়। তাঁর ঈশ্বর বিশ্বাতীত, অতীন্দ্রিয় ও উপাশ্র কোনও শক্তি নন।

ইউরোপের মধ্যযুগীয় অধ্যাত্মবাদীদের মত তিনি একথা বিশ্বাস করতেন না যে চূড়ান্ত প্রাকৃতিক নিয়ম মাহুষের গোচরীভূত হয়েছে। প্রাকৃতিক নিয়ম কালক্রমে আরও উদ্ঘাটিত হতে পারে; হলে সে-নিয়ম অবশ্যই গ্রহণযোগ্য। এ-কথায় বোঝা যায় যে তিনি অন্ধবিশ্বাসকে আদে সমর্থন করতেন না, বস্তুতঃ বিবর্তনের গতিপথে জ্ঞানের রাজ্য সম্প্রসারিত হয়। বিজ্ঞানই মাহুষের যাবতীয় বিধিব্যবস্থার আদর্শ ও মান্দপ্ত।

# তিন : রাষ্ট্রদর্শন

অক্ষরকুমারের দমাজের উৎপত্তি প্রত্যয় অ্যারিন্টটলের চিস্তায় প্রভাবিত। সহজাত প্রবৃত্তির (Instinct) বশেই তাঁর মতে সমাজের উদ্ভব ঘটে—যুক্তি অথবা চুক্তি দমাজস্পীর কারণ নয়। ১৮ এবিধয়ে তিনি রামমোহনের অহুগামী—রামমোহন দমাজস্পীর কারণস্বরূপ চুক্তিতত্ত্বের ব্যাখ্যায় বিশ্বাসী ছিলেন না। চুক্তিতত্ত্বের বিক্তম্বে দমকালীন ইউরোপীয় দার্শনিকদের মতামত উভয়কেই প্রভাবিত করেছিল। অক্ষয়কুমার এবিধয়ে মৌমাছির উদাহরণ দিয়ে বলেছেন:

'পরম্পর মিলিত হইয়া কার্য্য করা মধুমক্ষিকার স্বভাব। যদি এক একটি মধুমক্ষিকা এক একটি প্রশস্ত পুম্পোভানে স্থাপিত হয়, স্বতরাং পরম্পর সাক্ষাৎকার
ও একত্র সহবাস করিতে না পারে, তাহা হইলে অপর্য্যাপ্ত আহার-দ্রব্য প্রাপ্ত
হইতে পারে, কিন্ত তাহাদিগের স্বভাব-সিদ্ধ শক্তিসহকারে সমবেত যত্ন দ্বারা
যেরপ স্বথ সম্ভোগ ও কার্য্য সম্পোদন করিবার সামর্থ্য আছে, তাহা সাধন
করিতে না পারিয়া অবশুই অস্তথে কাল্যাপন করিবে তাহার সন্দেহ নাই।
মন্থ্যের বিষয়ও অবিকল সেইরপ…সমাজবদ্ধ হইয়া প্রাম ও নগর মধ্যে
একত্র বাস করাই মন্থ্যের পক্ষে শ্রেয়ংকল্প, সংসারাশ্রম পরিত্যাগপুর্ব্বক স্বতন্ত্র
অবস্থিতি করা কোন মতেই উচিত নহে।''?

তার মতে ঈশ্বর মেহ, দয়ামায়া, ভালবাসা প্রভৃতি কতকগুলি সহজাত গুণে মান্ত্রকে যেমন মহিমা দান করেছেন, তেমনি ঐসব বৃত্তিগুলির ক্ষুর্ণার্থে প্রয়োজন সমাজবদ্ধতার প্রবৃত্তিতেও তাকে মণ্ডিত করেছেন। বিষয়টিকে তিনি আরও সবিস্তারে বোঝানোর জন্মে বলেছেন:

'মহায়দিগের পরশার সাপেক্ষতা বিস্তর স্থথের মূল। গৃহ নির্মাণ, শশু উৎপাদন, নৌকা গঠন, বস্ত্র বয়ন ইত্যাদি যাবতীয় স্থথ-সাধন ব্যাপার লোকের সমবেত চেষ্টা ছারা সম্পন্ন হইতেছে, তাহা এক ব্যক্তি ছারা সম্পাদিত হওয়া কোন ক্রমেই সম্ভাবিত নহে। তদ্ভিন্ন, সমাজবদ্ধ হইয়া বসতি করাতে আমারদের অনেকানেক মনোবৃত্তি সমাক চরিতার্থ হইয়া অশেষ স্থথ সঞ্চার করে… যিনি আমারদিগকে এই স্থথকরী বৃত্তি প্রদান করিয়াছেন, আমারদিগের গৃহস্ত ও জনসমাজস্থ হওয়া যে তাঁহার নিতান্ত অভিপ্রেত, তাহার কোন সন্দেহ নাই। মহয়ের এই বৃত্তি থাকাতে স্বভাবতই অন্ত সংসর্গে প্রবৃত্তি হয়।'ং॰

সহজাত প্রবৃত্তি-প্রস্ত ও প্রকৃতির বিধানাশ্রয়ী প্রতায় ছাড়াও সমাজকে তিনি

জীবদেহ (organic) সদৃশ মনে করতেন। ঘড়ির উদাহরণ দিয়ে বলেছেন, <sup>2</sup> যেমন ঘড়ির বিভিন্ন অংশের নিজ নিজ কাজ ও গঠনবৈচিত্রা আছে এবং দেগুলির সমন্বয়ে ঘড়ি স্বয়ংসম্পূর্ণভাবে চলে থাকে, তেমনি মান্ত্রয়ও আত্মন্বাত্রাবিশিষ্ট হওয়া সত্ত্বও অক্মন্তরণ সমাজের সঙ্গে সে স্থান্থর। যন্ত্রসদৃশ সমাজও একটা পূর্ণান্ধ প্রাণীর ন্যায় পরিদৃশ্যমান। মান্ত্রয় প্রাণীসদৃশ সমাজের অংশ, তাই বাজিন্মান্ত্রের মঙ্গল সমগ্র সামাজিক মঙ্গলেরই নামান্তর। বেনথামের প্রতায়াশ্রী মান্ত্রের অহংপ্রবৃত্তিতে অক্মরকুমার বিশ্বাদ্ধী ছিলেন বটে, কিন্তু তিনি মনেকরতেন যে সমাজের স্থম বিকাশের মধ্যেই ব্যক্তিমান্ত্রের স্বার্থ সংরক্ষিত হয়। ক্রম্বর চান সকলের মঙ্গল; তাই তিনি মান্ত্রের মধ্যে একদিকে যেমন অহং ভাব সঞ্চারিত করেছেন, তেমনি তার মনে এ-বোধও দিয়েছেন যে অপরের স্বার্থ রক্ষার মধ্য দিয়েই নিজ স্বার্থ সংরক্ষণ সম্ভব। অপরের তথা সমাজের স্বার্থকে উপেক্ষা করে স্বীয় স্বার্থ চরিতার্থের মনোবৃত্তি প্রকারান্তরে নিজেরই ক্ষতির কারণ হয়।

তার মতে সামাজিক সকল বিধিব্যবস্থার লক্ষ্য সর্বাত্মক কলাণশাধন—এবং তার শ্রেষ্ঠ পদ্ধতি হল ব্যক্তিমান্থ্যের স্বীয় স্বার্থকে সমষ্টির পরিপ্রেক্ষিতে উদ্ভাসিত করে তোলা। কথাটি laissez-faire মতবাদের প্রকারান্তর মনে হতে পারে—বস্তুতঃ এ-মনোভাব তার রাষ্ট্রচিন্তায় প্রাধান্ত পায় নি— কারণ তিনি নিজেই বলেছিলেন যে অহং যেমন মান্ত্রের একটি প্রবৃত্তি তেমনি পরার্থপরতাও মান্ত্র্যের অপর একটি সহজাত প্রবৃত্তি। একের স্বার্থকে অপরের মনে তিনি প্রতিক্লিত করতে চেয়েছিলেন। মান্ত্রের মধ্যে স্বার্থ ও পরার্থের সামল্লক্ষ্য পরিণামে প্রতিটি ব্যক্তিকেই স্থুখ ও সমুদ্ধির অধিকারী করে তুলবে। স্বার্থের এই উদার ও উদ্ধানত চিত্র মান্ত্রের মনোজগতে যে অন্তপন্থিত সে-বিধয়ে অক্ষয়কুমার অবহিত ছিলেন। তিনি মনে করতেন স্বার্থের অমিল ও সংঘাতই সমাজের মাকিছু তঃথকষ্টের মূল। এ-কথার নজির হিসাবে দেখিয়েছেন যে কোনও দেশের রাজা পররাজ্য লোভে যথন অন্ধের মত যুদ্ধে লিপ্ত হয় তথন উভয় দেশের সাধারণ মান্ত্র্য অশেষ তঃখ ও বিনাশের সম্মুণীন হয়। জনসাধারণ যদি নিজ স্বার্থ ও রাষ্ট্রস্বার্থের অবিচ্ছেন্ততা উপলব্ধি করে শাসকদের হিংসাত্মক আচরণকে প্রতিনিবৃত্ত করতে সক্ষম হয়, তাহলে অশাস্তি ও যুদ্ধবিগ্রহের অবসান ঘটরে।

ধর্ম ও প্রকৃতির বিধিব্যবস্থাকে উপেক্ষা করলে মাহুষের সমূচিত হুর্ভোগ ঘটে। পররাজ্য গ্রাস ও যুদ্ধবিগ্রহও এ কারণে অমঙ্গল ও বিনাশের পথে মাহুষকে নিয়ে যায়। যুদ্ধ মানবিক মূল্যবন্তার পরিপন্থী। বহু সভ্যতাই তাঁর মতে যুদ্ধে লিপ্ত হওয়ার ফলে ধ্বংস হয়ে গেছে। প্রসঙ্গত অক্ষয়কুমার বলেছেন:

'ইংরেজরা অধর্মসহকারে ভারতবর্ষ অধিকার করিয়াছেন, এবং অধর্মসহকারে শাসন করিয়া আদিতেছেন। কিন্তু প্রমেশ্বরের নিয়ম লঙ্ঘন করিলে অবশুই তাহার প্রতিফল প্রাপ্ত হইতে হয়। অতএব, যে সকল নিরুষ্ট প্রবৃত্তি অত্যন্ত প্রবল হওয়াতে তাঁহারা ভারতভূমি অধিকার করিয়া প্রজাদিগের সহিত ক্যায়-বিরুদ্ধ ব্যবহার করিতেছেন, সেই সকল মনোবৃত্তির প্রবলতা দ্বারা স্বদেশেরও অনেক প্রকার অনিষ্ট ঘটনা হইয়া আদিতেছে'। ২২

এখানে একটি বিষয় লক্ষণীয় যে ইংরেজদের ভারতভূমি অধিকারকে তিনি অন্থাদন করেন নি। এরপ মনোভাব ঐ সময় প্রায় বিরল ছিল। রামমোহন, কেশবচন্দ্র, স্থরেন্দ্রনাথ প্রম্থ নেতৃর্ন্দ ইংরেজদের আগমনকে ঈশ্বরের আশীর্বাদ বলে মনে করতেন।

অক্ষয়কুমার মনে করতেন যে, জন্ম থেকেই মান্নুষের উপর কতকগুলি দায়িত্ব এসে পড়ে যেগুলির যথোচিত প্রতিপালন অপরিহার্য। তার মধ্যে নিজের স্বাস্থ্য বজায় রাথা, নিজেকে শিক্ষায় পরিপূর্ণ করে তোলা এবং সন্তানসন্ততিদের সমত্ব লালন ও পালনের মাধ্যমে সামাজিক অগ্রগমনকে ত্বরান্থিত করা— মান্নুষের জন্মগত দায়িত্ব ও কর্তরা। যে-মান্নুষ প্রকৃতই স্থাথের সন্ধানী তাকে এই দায়িত্ব পালন করতেই হবে। ২৬ অক্ষয়কুমারের চিস্তায় প্রাচ্য ও পাশ্চান্ত্যের নৈতিক আদর্শের সংমিশ্রণ এবং রাষ্ট্র ও সমাজজীবনে তার প্রযুক্তির নির্দেশ এদেশের রাষ্ট্রচিস্তায় একটি অভিনব অবদান।

# চার: সমাজতত্ত্ব

অক্ষয়কুমারের মতে রাষ্ট্র সমাজেরই দর্পণ। সমাজের চরিত্র ও চেহারা রাষ্ট্রের মধ্যেই ফুটে ওঠে। উভয়ের পারস্পরিক সম্পর্ক তাই অবিচ্ছেগু। রাষ্ট্র যেখানে ঘূর্বল ও অরাজকতায় পূর্ণ সেখানকার নাগরিকরা নিজেদের মধ্যে স্থান্চ সম্বন্ধ গড়ে তোলে ও ছোট ছোট গোষ্ঠী ও সম্প্রদায়ে বিভক্ত হয়ে পড়ে। এরূপ ক্ষেত্রে লোকেরা এক-একটি গোত্রাধীনে নিজেদের স্বতন্ত্র পরিবারভুক্ত বলে মনে করে। এ-ধরণের সমাজব্যবস্থা মধ্য এশিয়া ও আরব জাতিগুলির মধ্যে দেখা যায়। ২৪ ভারতের সামাজিক বৈশিষ্ট্রেই এখানকার যৌথ পরিবার প্রথা প্রচলিত বলে অক্ষয়কুমার মনে করতেন। তবে রাষ্ট্রশক্তি সবল ও কুশল হলে জনসাধারণের মনে ধন প্রাণ সম্পত্তি সম্পর্কে স্বতই নিরাপত্তার ভাব জাগতে পারে; সাম্প্রদায়িক ভেদবুদ্ধি চলে যায়; সমাজসংগঠনে ব্যক্তিস্বাতন্ত্রা স্থান পায়।

তাঁর মতে ব্যক্তিমান্থবের সঙ্গে গোণ্ঠীর স্বার্থান্থিত সম্পর্ক অবিচ্ছেন্ত। সরকার ঐ গোণ্ঠীবদ্ধ মান্থবের প্রতিভূ। ব্যক্তিমান্থর যে-কারণে সমাজবদ্ধ হয়েছে সেই কারণ বা উদ্দেশ্য সরকারি কার্যকলাপের অঙ্গীভূত হওয়া বাঞ্চনীয় — যুথবদ্ধ প্রচেষ্টা বিনা বহু কাজই সাধন করা যায় না। অক্ষয়কুমার আরও মনে করতেন যে, সরকারের কাজ শুধু লোকের জীবন ও ধনসম্পত্তি রক্ষাই নয়; তাদের বৈষয়িক উন্নয়ন এবং দেহ ও মনের বিকাশ সাধনেও সহায়তা করা অক্ততম কর্তব্য। লোকে স্বাস্থাহীন হলে তারা তাদের নাগরিক দায়িত্ব পালনে অক্ষম হয়। একের রোগ অপরের ভিতর সংক্রামিত হয়। লোকের মধ্যে স্বাস্থাক্তান বিস্তারও সরকারের কাজ। ঠিক তেমনি নীতিজ্ঞান ও মননশীলতার সাহায্যে মান্থবের ইন্দ্রিয়াসক্তি সংযত না হলে সমাজেরই অশেষ তুর্গতি ঘটে— সেজত্মে জনসাধারণের নীতিবোধ ও বুদ্ধিবৃত্তির বিকাশসাধনার্থে সরকারকে শিক্ষাবিস্তারে উত্যোগী হতে হবে। যে-সরকার জনসাধারণের কাছে তার এইসব দায়িত্ব পালনে অক্ষম, সে-সরকার রিক্ত অধমর্ণের স্থায় দোষী। শান্তি ও শৃদ্ধলা বজায় রাখা যেমন সরকারের একটি গুরুলান্ত্রিছ তেমনি দৈহিক জ্ঞান ও মানবিক মূল্যবত্তায় মান্থবকে স্থিশিক্ষত করে তোলাও সরকারের আদর্শ হওয়া উচিত।

সমাজসংস্কারে অক্ষয়কুমারের চিস্তা ও চেষ্টাও শার্তব্য। পূর্বস্থারী রামমোহন ও স্থহদ বিভাসাগরের সংস্কারপ্রয়াসের তিনি অন্থগামী ছিলেন। ১৮৫৫ সালে তিনি বিবাহের বয়সকে আইনের সাহায্যে বর্ধিত করার দাবি উত্থাপন করেন। তিনি দেখিয়েছেন যে, প্রাচীন ভারতে লোকে শিক্ষা সমাপ্তির পর ১২ থেকে ৩৬ বৎসর কালাবিধি বিবাহ করতেন। মেয়েদেরও বিবাহ হত এমন বয়সে যথন তাদের স্বামী মনোনয়নের বৃদ্ধি দেখা দিত। জার্মানির নজির উল্লেখ করে তিনি দেখিয়েছেন যে সেথানে বিবাহের ন্যুনতম বয়স পুরুষের ক্ষেত্রে ২৫ এবং নারীর ক্ষেত্রে ১৮; স্ত্রীকে স্থথে-স্বাচ্ছন্দ্যে রাথতে সক্ষম জেনে তবেই সেথানকার যাজক ও কর্তৃপক্ষ লোককে বিবাহের অন্থমতি দিতেন। ভারতেও এ-ধরণের আইন থাকা আবশ্রক বলে তিনি অন্থভব করেন— নইলে ভারতের স্থথ ও সমৃদ্ধি স্কদ্র পরাহত।

বিবাহ সম্পর্কে তাঁর মতামতের সামান্ত উদ্ধৃতি করা যেতে পারে:

- ১০ 'কন্তা ও পুত্রের পাণিগ্রহণ সম্পন্ন হইবার পূর্ব্বে পরম্পর সাক্ষাৎকার, সদালাপ, উভয়ের স্বভাব ও মনোগত অভিপ্রায় নিরূপণ, সদসৎ চরিত্র পরীক্ষা এবং প্রণয় সঞ্চার হওয়া আবশ্রক…'
- ২. 'শরীরের পূর্ণাবস্থা উপস্থিত না হইলে এবং জরাবস্থা উৎপন্ন অথবা জরাবস্থার কাল নিকটবর্তী হইলে, পাণিগ্রহণ করা কর্তব্য নহে…'
- 'পিতৃকুল, মাতৃকুল অথবা তত্তৎ কুলের কোন শাখা প্রশাখা হইতে কন্তা ও
  পাত্র গ্রহণ করা কর্ত্তব্য নহে…'
- 'অস্তস্থকায়, বিকলায়, নির্কোধ ও তৃশ্চরিত্র ব্যক্তির পাণিগ্রহণ করা কর্তব্য নহে…'
- ৬. 'এক এক পুরুষের এক এক স্ত্রীর পাণিগ্রহণ করা কর্ত্তব্য, অধিবেদন অর্থাৎ বহু-বিবাহ কোন রূপেই কর্ত্তব্য নহে…'২৫

উপরিউক্ত আলোচনাতেই তিনি স্থপ্রজনবিখা (eugenics) ও শরীর-তত্ত্বের দিক থেকে বাল্যবিবাহের অহিত দর্শিয়েছেন। প্রাচীন গ্রীক দার্শনিকদের এবিষয়ে অভিমতের দঙ্গে দমকালীন বৈজ্ঞানিকদের মতামত উল্লেখ করে অপরিণত বয়সে বিবাহের অপকারিতা বিশ্লেষণ করেছেন। জলবায়ুর তারতম্য অনুযায়ী বিভিন্ন দেশে বিবাহের বয়স নির্ধারণের তিনি পক্ষপাতী ছিলেন। শীতল দেশে যে-প্রথা প্রচলিত তা উষ্ণ দেশের পক্ষে ক্ষতিকর হতে পারে। কাজেই শীতল দেশকে এবিষয়ে আদর্শ জ্ঞান করা অন্থচিত। বিবাহের ন্যুনতম বয়দ সরকারের বেঁধে দেওয়া উচিত বলে তিনি মনে করতেন। বহু বিবাহের অপকারিতা প্রদঙ্গে লোকের নিষ্ফ্রিয়তায় সরকারকেই ব্যবস্থা অবলম্বন করতে হচ্ছে বলে তিনি অন্থশোচনা করেন। সেজন্তে ব্যক্তি ও পরিবারের ক্ষেত্রে সরকারী হস্তক্ষেপকে তিনি সমর্থন করেন। স্ত্রী কিংবা স্বামী কেউ যদি অবৈধ যৌন সংসর্গ করে অথবা একের প্রতি অপরে নিষ্ঠুর আচরণ করে তাহলে দামাজিক ও রাষ্ট্রীয় আইনের দাহায্যে তাদের বিবাহ নাকচ করে দেওয়া উচিত। বিবাহকে হিন্দুরা ধর্মাচরণ মনে করে, তাতে চুক্তি বলে কিছু নেই—অক্ষরকুমার হিন্দুদের এই প্রথার নিন্দা করেছেন। পরবর্তীকালে কেশবচন্দ্রের ব্রাহ্ম বিবাহ বিল অক্ষয়কুমারের 'ধর্মনীতি' গ্রন্থ থেকেই অন্তপ্রাণিত বলে মনে করা হয়। १७

স্থরাপানদোষ (alcoholism) কিরপে ব্যক্তি, পরিবার ও সমাজের অহিত সাধন করে থাকে সে বিষয়ে অক্ষয়কুমার তথ্যবহুল প্রমাণের সাহায্যে বিস্তারিত-ভাবে নিজ অভিমত ব্যক্ত করেছেন। ২ °

# পাঁচ: দণ্ডনীতি

১৮৫৫ সালে তত্ত্ববোধিনী পত্রিকায় অক্ষয়কুমার দণ্ডনীতির উপর কয়েকটি তথ্যবহুল প্রবন্ধ প্রকাশ করেন। সেগুলিতে তিনি কয়েদিদের উপর যে আমায়িষিক অত্যাচার করা হয় তার সমালোচনা করেন। কারাগার প্রশাসন সম্পর্কিত 'আডমিন্ট্রেটিভ রিপোর্ট'-এর তথ্যগুলি উল্লেখ করে তিনি দেখান যে অশেষ নির্যাতন ও অত্যাচার সত্ত্বেও বাংলাদেশে অপরাধপ্রবণতা কমার পরিবর্তে বেড়েই চলেছে। এই রিপোর্টের বহু পূর্বে প্রকাশিত জেলখানার স্বাস্থাসংরক্ষণ বিষয়ে 'হাচিনসন রিপোর্ট'-এ বলা হয়েছিল যে ছশো কয়েদির মধ্যে ১৮২৯ সালে ১৬৬ জনের মৃত্যু ঘটে। তাতে কয়েদিদের জীবন সম্পর্কে একটি করুণ চিত্র দর্শিয়ে একথাও বলা হয় যে অতি প্রত্যুয়ে উঠে সায়াহ্মকাল অবধি কয়েদিদের রোদ ও জলের মধ্যে কাজ করতে হয় ; মাঝে ঘণ্টা খানেকের জত্তে থাকে আহারের বিরতি ; আহারের জত্তে তাদের মাথাপিছু মাত্র ছ-তিনটি পয়সা দেওয়া হয়। ১৮৬৬ সালে মেকলের সভাপতিত্বে গঠিত এক উপদেষ্টা কমিটি কয়েদিদের উপর নির্যাতন ও অত্যাচারের বহর আরও বাড়ানোর স্থপারিশ করে। বি

একথা আগেই আলোচিত হয়েছে যে অক্ষয়কুমারের দৃঢ় প্রতায় ছিল যে বিশ্ব-প্রকৃতি নিয়মনিয়জিত। সেই নিয়মাধীনে ভৌতিক, শারীরিক ও মানসিক রীতিনীতি লজ্ফন করলে প্রাকৃতিক নিয়মায়্যায়ী দগুভোগ অনিবার্য হয়ে পড়ে এবং সেই নিয়মের সঙ্গে সামাজিক দগুনীতিও সম্প্তভা বৃদ্ধিরতি ও ধর্মপ্রবৃত্তির দিক থেকে দণ্ডের প্রকৃতি ও পরিমাণ নির্ধারিত হওয়া বাঞ্কনীয়— শুধুমাত্র শান্তি দিয়ে মায়্রের ত্প্প্রবৃত্তি দৃর করা যায় না। সেগুলির কারণ নির্ম্প না হলে কুপ্রবৃত্তি মায়্র্যের অন্তরে থেকেই যায়। এ-প্রসঙ্গে অক্ষয়কুমার মনস্তান্থিক বিচারে তিনটি কারণ দশিয়েছেন:

- ১. 'কোন কোন প্রবৃত্তি স্বভাবতঃ অত্যন্ত প্রবল থাকাতে তাহার আতিশয্য দারা আপনা হইতেই পাপ-কর্মে প্রবৃত্তি হয় ;'
- 'বাহ্য বিষয় দ্বারা কোন কোন প্রবৃত্তি অতিশয় উত্তেজিত হইলেও তুর্মতি উপস্থিত হয়';
- 'কোন কর্ম্ম কর্ত্তব্য ও কোন কর্ম অকর্ত্তব্য তাহা না জানাতেও অনেকানেক কুকর্ম্ম ঘটিয়া থাকে ।²২৯

কারণগুলির প্রথমটি সহজাত, দ্বিতীয়টি পরিবেশজনিত এবং তৃতীয়টি অশিক্ষা প্রস্তে। কৃশিক্ষা ও অশিক্ষার দক্ষন অনেক সামাজিক ত্র্নীতির উদ্ভব হয়, ঘেমন সতীদাহ, সাগরে সন্তান বিসর্জন ইত্যাদি এবং সেগুলি সামাজিক আইনে অবৈধ নয়। মাহুষের অপরাধ প্রবণতার কারণ দ্বীকরণ ও অপরাধীদের শান্তিবিধান প্রসঙ্গে অক্ষয়কুমারের সংক্ষিপ্ত মতামত হল:

- অপরাধীকে কারাক্তব্ধ করে তার মানসিক চিকিৎসা ও শিক্ষার ব্যবস্থা চাই।
   সেই সঙ্গে তাকে কাজেও নিযুক্ত রাখতে হবে।
- ২. কারাগারে সম্ভাব্য অসৎ সংসর্গ থেকে অপরাধীকে সরিয়ে রাখতে হবে।
- উত্তম শিক্ষকের সাহায্যে অপরাধীর বুদ্ধিবৃত্তির মার্জনা ও ধর্মপ্রবৃত্তির বিকাশ
   এবং কারাগারে সাধু ও সচ্চরিত্র ব্যক্তিদের সাক্ষাৎ ও পরিদর্শনের সাহায্যে
   অপরাধীদের সত্পদেশ প্রদানের ব্যবস্থা।

অক্ষরকুমার কয়েদিদের উপর অমায়্রষিক অত্যাচার সম্পর্কে বলেন যে তারা অশুভ প্রবৃত্তির বশে অপরাধে লিপ্ত হয়। দণ্ডের উদ্দেশ্য যদি অপরাধ নিবারণ হয় তবে দেখা দরকার কি কারণে তারা এসব কাজে প্রবৃত্ত হয়। অবশ্য এ-প্রচেষ্টা কোনও দেশেই হয় নি। ফলে অসহ্য পীড়ন সত্ত্বেও সর্বদেশেই অপরাধীর সংখ্যা না কমে বেড়েই গিয়েছে। দণ্ডনীতির উদ্দেশ্য হয়ে দাঁড়িয়েছে প্রতিহিংসা। এবিয়য়ে পরবর্তীকালে রবীন্দ্রনাথও ঠিক একই কথা অম্বভব করেছেন যে, শাস্তিদানের নামে মায়্র্যের পশুবৎ প্রতিহিংসা গ্রহণের অবদমিত ইচ্ছা প্রকাশ পায়। অক্ষয়কুমার মনে করতেন যে রাষ্ট্রনীতির লক্ষ্য মায়্র্যের অশুভ প্রবৃত্তির দমন ও তার উন্নত মনোর্ত্তির উদ্মেষ সাধন। ইদানীং মানবতন্ত্রী একদল সমাজতাত্ত্বিক কয়েদিদের প্রতি সদয় আচরণ ও সরকারী নিরাপত্তার প্রয়োজন আছে বলে মনে করেন। কয়েদিরা মনের দিক থেকে রুয়— তাদের মানসিক চিকিৎসা হওয়া উচিত— শাস্তি নয়। অবশ্য তাদের আটকে রাখা দরকার, নইলে তাদের মানসিক রোগের ছোয়াচে-প্রভাবে সমাজের বাকি স্কম্ব লোকেরা আক্রান্ত হতে পারে।

নৈতিক ও আধ্যাত্মিক শিক্ষার সঙ্গে তাদের সক্রিয় জীবনে অভ্যস্ত করতে হবে। বিভিন্ন জীবিকায় তাদের প্রশিক্ষণের ব্যবস্থা রাথা দরকার, যাতে তারা মৃক্তির পর অর্থোপায়ের পথ খুঁজে পায়।

অক্ষয়কুমার মৃত্যুদণ্ডকে অস্তায় ও বর্বরতা বলে অভিহিত করেছেন। কারণ তাতে হত্যা প্রবৃত্তির নিবৃত্তি ঘটেনা। এইজন্তে যে, যথন কেউ খুন করে তথন সে সম্পূর্ণ অপ্রকৃতস্থ; অগ্রপশ্চাৎ বিবেচনার ক্ষমতা থাকে না এবং নিজের জীবনের জন্তেও তথন সে পরোয়া করে না। অনেক ক্ষেত্রে হত্যার পর হত্যাকারী নিজেই নিজের জীবন শেষ করে দেয়। এসব লোককে কাঁসি দেওয়া অর্থহীন ও অমাক্ষ্যিকতা। খুনীকে নির্বাসনে দেওয়ারও তিনি পক্ষপাতী ছিলেন না— কারণ তাতে তারা ভিন্ন স্থানে গিয়ে অস্তান্ত সংলোককে কল্ষিত করার স্থযোগ পায় এবং সামাজিক বিধিনিষেধকে অগ্রাহ্য করে হীন ক্রিয়াকলাপে লিপ্ত হতে পারে।

# ছয়: শিক্ষাচিন্তা

শিক্ষকতা অক্ষয়কুমারের একসময়ে উপজীবিকা ছিল। তত্ত্বাধিনী পাঠশালায় শিক্ষকতা এবং পরে বিভাসাগরের নর্য্যাল স্কুলে তিনি প্রধান শিক্ষকতা করেছিলেন। শিক্ষার বিষয়ে তিনি অভিজ্ঞতা অর্জনের সঙ্গে গভীর চিস্তা ও অধ্যয়ন করেন। বাংলা দেশের শিক্ষাতত্ত্বে তাঁর অবদান অসামান্ত।

জনশিক্ষাই ছিল তাঁর ধ্যানের বিষয়। এদেশের উপযোগী শিক্ষা ব্যবস্থার একটি পূর্ণাঙ্গ চিত্র তাঁর 'ধর্মনীতি' গ্রন্থটিতে (১ম ভাগ, ৮ম অধ্যায়) পাওয়া যায়। নর্ম্যাল স্কুলের কার্যকালে বইটি রচিত। ঐসময়ে ছাত্রদের উপযোগী 'চারুপাঠ' প্রভৃতি কয়েকটি উৎকৃষ্ট পাঠ্যগ্রন্থও তিনি রচনা করেন। বাংলার নবজাগৃতির মানসক্ষেত্র তাঁর লেখনীর কর্ষণে বহুলাংশে উর্বর হয়ে ওঠে। অক্ষয়কুমারের শিক্ষা সম্পর্কিত আদর্শ ও পদ্ধতি আজকের দিনেওপ্রযোজ্য। কেশবচন্দ্র, রবীন্দ্রনাথ প্রম্থ উত্তরস্থরীরা অনেকেই তাঁর শিক্ষাদর্শে অন্থ্রাণিত হয়েছেন বলে মনে করা হয়।

শিক্ষার বিষয়টিকে তিনি দর্বাধিক গুরুত্ব দিয়েছেন। শিক্ষার সাহায্যেই দেশের যাবতীয় তুর্গতির নিরদন হবে বলে তাঁর বিশ্বাদ ছিল। পাশ্চান্ত্য শিক্ষার সংস্পর্শে এদে এদেশের জাগৃতি ও নবচেতনার উন্মেষ হয়েছে বলে তিনি অভিমত প্রকাশ করেছেন।

রাষ্ট্রের আদর্শ ও উদ্দেশ্যের মধ্যে আইন ও শৃঙ্খলা বজায় রাথার সঙ্গেই তিনি শিক্ষাকেও যুক্ত করেন। তাঁর মতে:

'তাঁহাদের রাজ্যের দর্জন্থানে শান্তিরক্ষার ব্যবস্থা করা যেমন বিধেয়, অপর দাধারণ দকল প্রজাকে ভৌতিক, শারীরিক ও মানসিক নিয়ম বিষয়ে শিক্ষাদানের বিধান করাও সেইরূপ কর্ত্তব্য।'ও॰

শিক্ষার প্রয়োজনকে উপেক্ষা করলে আইন ও শৃঙ্খলা রক্ষার কাজও তুর্বল হয়ে পড়ে। পনের বছর বয়স অবধি ছেলেমেয়েদের বাধ্যতামূলক শিক্ষাবারস্থায় সরকারের উত্যোগ একাস্তই কাম্য। দরিত্র ছেলেমেয়েরা ছোটবেলায় শিক্ষায় বঞ্চিত হয়ে রুজিরোজগারে শিক্ষায়বিশিতে নিযুক্ত হয়— এর বিরুদ্ধে অক্ষয়কুমার তীত্র সমালোচনা করেন। তিনি বিনাবেতনে বাধ্যতামূলক শিক্ষায় পক্ষপাতী ছিলেন। ১৮৫৫ সালে য়খন তিনি একথাউচ্চারণ করেন তখন ইংলপ্তেও এদাবি স্বীকৃতি পায় নি। সরকারি প্রচেষ্টায় বাধ্যতামূলক অবৈতনিক শিক্ষায়বারস্থার বায়নির্বাহের প্রশ্নে অক্ষয়কুমার বলেন য়ে সরকারের গরজ থাকলে অর্থাভাব ঘটবে না। সরকার য়ি সামরিক থাতে বায় য়ায় করেন এবং ধনবানদের বিলাসবাসনে অর্থের অপচয় সংকোচনে সমর্থ হন তাহলে শিক্ষাবিস্তারে অর্থাভাব থাকরে না। সেজতো তিনি জনসাধারণের সহযোগিতা আহ্বান করেন:

'রাজপুরুষেরা যুদ্ধানলে আছতি প্রদান করিয়া নর-কণ্ঠ নিঃস্ত শোণিত প্রবাহে পৃথিবী প্লাবিত করণার্থ যে বিপুল অর্থ নপ্ত করেন, এবং প্রজাগণ অনিষ্টকর অপবিত্র আমোদ সম্পাদন ও স্থরারূপ সাজ্যাতিক গরল গলাধঃ-করণ করণার্থ যে রাশি রাশি মুদ্রায় জলাঞ্চলি দেন, তাহা সর্ব্বসাধারণের অন্তঃকরণ জ্ঞান-জ্যোতিতে উজ্জল ও ধর্মভূষণে বিভূষিত করিয়া তাহাদিগের হীনতা ও দীনতা পরিহার পূর্বক সোভাগ্য সাধন উদ্দেশ্যে ব্যয় হইলে, জনসমাজ কতদিন আর এরপ শ্রহীন থাকে ১'৬১

'বিভাদর্শন' পত্রিকায় অক্ষয়কুমার একসময় বাংলাদেশের অধিকাংশ গ্রামে কোনও বিভালয় না থাকায় অন্তশোচনা করেন। তিনি সরকারকে ঐসব গ্রাম থেকে শিক্ষাবাবদ চাঁদা তোলার পরামর্শ দেন এবং বলেন যে তাতে আপত্তির পরিবর্তে জনসাধারণ সাগ্রহে সাড়া দেবে। বিভালয় স্থাপন ও পরিচালনার জন্তে



গঠিত Council of Education-এর উপর চাঁদা থেকে সংগৃহীত অর্থ রক্ষণ ও ব্যয়নির্বাহের দায়িত্ব অর্পণের স্থপারিশ করেন।

তিনি শিক্ষাব্যবস্থার বিভিন্ন স্তরের এক বিস্তারিত পরিকল্পনার থসড়া তৈরি করেছিলেন। এই থসড়ায় তিনি ছ-বছর বয়স থেকেই ছেলেমেয়েদের বিছালয়ে পাঠাবার কথা বলেছেন— ছোটদের কাছে তখন বিভালয় হবে খেলার জায়গা; ঐ সময়ে তাদের হাতেকলমে শরীর-স্বাস্থ্য ইত্যাদি বিষয়ে প্রারম্ভিক শিক্ষা দেওয়া হবে। তারা তথন পাঁচজনের সঙ্গে মিলেমিশে থাকার রীতিনীতিও শিথবে। প্রাকৃতিক বল্পসমূহ ও মাহুষের তৈরি জিনিসপত্রের মঙ্গে পরিচয় ও পার্থক্যবোধ তাদের গড়ে উঠবে। শিক্ষকদের আলাপ-আলোচনা ও আচরণের মধ্য দিয়ে শিশুদের সহজাত শুভবৃত্তির উন্মেষ ঘটবে; শিশু অক্সায় করলে তাকে সাজা দেওয়া নিশ্চয় দরকার— কিন্তু তা মারধর করে নয়— শিশুদের পঞ্চায়েত ভেকে শিক্ষকের পরিচালনায় দোষীর বিচার ও শাস্তির ব্যবস্থা হবে। এর ফলে অভিযুক্ত শিশু লজ্জিত হবে এবং সেইসঙ্গে অক্যান্য শিশুদেরও অক্যায় আচরণ সম্পর্কে সজাগ করে তুলবে। বিভালয়ে যন্ত্রবৎ কিছু বানান মুখন্ত না করিয়ে বস্তমুখী শিক্ষা ও গণিত শিক্ষাদানের উপর প্রাধান্ত দিতে হবে। শিক্ষকতা মাত্রুষ গড়ারই নামান্তর, সেজন্যে শিক্ষাকার্যে নিয়োগের পর্বে শিক্ষকদের যথোচিত শিক্ষণের ব্যবস্থা থাকা চাই। একথা বিভাসাগরও বিশেষভাবে সঙ্গে অমুভব করেছিলেন এবং নর্ম্যাল স্থলের প্রতিষ্ঠা করেন প্রধানত এই কারণেই।

অক্ষয়কুমারের প্রস্তাবিত শিক্ষাক্রমের দ্বিতীয় স্তর ৬ থেকে ১৪ কিংবা ১৫ বছর বয়স অবধি বিস্তারিত। বিভালয়প্রাঙ্গণে প্রাকৃতিক পরিবেশে বসার ব্যবস্থা থাকবে; গাছপালা ও কুন্তে পরিবৃত বীথিকার হধারে থাকবে দেশবিদেশের মনীষীদের আবক্ষ মূর্তি। অল্প ব্যবধানে স্থাপিত কাঠের তক্তায় লেখা থাকবে নানা নীতিকথা ও আদর্শ বাণী। এই শিক্ষার উচ্চতর পর্যায়ে ক্রমে ছাত্রদের ভাষা, ইতিহাস, সাহিত্য, গণিত, ভূগোল, রসায়ন, পদার্থবিভা ইত্যাদি শিক্ষান্দানের তিনি স্থপারিশ করেন। দেই সঙ্গে ছবি, চার্ট ইত্যাদি সরঞ্জামের সাহায়্যে বিভিন্ন বিষয় বোঝানোর উপযোগিতাও তিনি উল্লেখ করেছেন।

ইতিহাস পড়ানোর সময় যুদ্ধবাজ বীরদের আদর্শ ছাত্রদের কাছে তুলে ধরা তাঁর মতে অন্থচিত। ঐ সব চরিত্র পাঠের সময় ঈর্বা, লোভ, হিংসা, যুদ্ধ ইত্যাদি অহিতকর বিষয়ে ছাত্রদের চেতনা স্থাই করতে হবে। ব্যায়ামের উপর অক্ষরকুমার খুবই গুরুত্ব দিতেন। দৈহিক শক্তির অভাবেই তাঁর মতে বিশ্বের বহু সভ্যতা

নিশ্চিহ্ন হয়ে গিয়েছে। আক্রমণকারী কোনও জাতির বিরুদ্ধে আত্মরক্ষার জন্তে স্বষ্ট শক্তিমত্ততা ও নিম্নপ্রবৃত্তিগুলি মান্নুষকে ক্রমে যেন অবনতির পথে নিয়ে না যায় সে-সম্পর্কে তিনি সতর্ক করে দেন।

অক্ষয়কুমারের পরিকল্পিত শিক্ষার তৃতীয় স্তরে বলা হয়েছে যে নির্বাচিত কিছু সংখ্যক মেধাবী ছাত্রই কেবল বিশ থেকে বাইশ বছর বয়স অবধি উচ্চ শিক্ষার স্থযোগ পাবে। বাকী সাধারণ মেধার ছাত্রদের কারিগরী এবং পেশার পক্ষে উপযোগী শিক্ষা দিতে হবে— বিশ্ববিত্যালয়ের তত্ত্বগত উচ্চশিক্ষা তাদের ক্ষেত্রে নিম্প্রাজন। তিনি মনে করতেন: 'গ্রামে গ্রামে ক্ষবিবিত্যালয় ও শিল্পবিত্যালয় সংস্থাপিত হওয়া আবশুক।' শিক্ষা ব্যবস্থার সঙ্গে উত্তরকালের জীবিকানির্বাহের একটা সংগতি থাকা প্রয়োজন। কৃষি ও কারিগরি শিক্ষাবিস্তারকার্যে তিনি সরকারি উত্যোগ দাবি করেন; ইঞ্জিনিয়ারিং-এর কলকারখানা, যন্ত্রপাতি নির্মাণ প্রভৃতির সঙ্গে শিক্ষার যথোচিত সংযোগ থাকা চাই। শিক্ষার সঙ্গে তবিশ্রৎ কর্মজীবনের সংগতি বজায় রাখার মত শিক্ষাব্যবস্থায় গ্রন্থাগারের অবস্থানকেও তিনি অপরিহার্য জ্ঞান করতেন। অক্ষয়কুমারের রচনায় এদেশে স্থদংবদ্ধ গ্রন্থাগার ব্যবস্থার চিন্তা বোধ হয় সর্বপ্রথম দেখা যায়:

'নগরে নগরে ও প্রামে প্রামে পৃস্তকালয় ও পাঠাগার সংস্থাপন করাও কর্তব্য।
আবশ্রকমত সম্দায় পৃস্তক সংগ্রহ করা প্রায় কাহারও পক্ষে সাধ্য নহে।
অতএব, সাধারণ পৃস্তকালয় ও তৎসংক্রান্ত সাধারণ পাঠাগার নিতান্তই
আবশ্যক। তাহা হইলে, লোকে তথায় গমন করিয়া অথবা তথা হইতে
পৃস্তক গ্রহণ করিয়া পাঠ-জনিত পবিত্র আমোদে আমোদিত হইতে পারে।'ওং
জনশিক্ষা সম্প্রসারণে সাধারণ গ্রন্থাগারের উপযোগিতা প্রসঙ্গে তিনি স্থলকলেজের শিক্ষায় গ্রন্থাগারের প্রয়োজনকে সমধিক প্রাধান্ত দিয়েছেন। পাঠ্যপৃস্তকের গ্রন্থাগারের সঙ্গে পাঠাভ্যাস স্বাস্টি ও বৃদ্ধির চিন্তাও তাঁর ঐ আলোচনায়
বিশেষ গুরুত্ব পেয়েছে।

রামমোহন ইংরেজীর মাধ্যমেই উচ্চ শিক্ষার প্রদারকামী ছিলেন। পক্ষান্তরে অক্ষয়কুমার মাতৃভাষায় প্রাথমিক, মাধ্যমিক ও উচ্চ শিক্ষার যোক্তিকতা দেখিয়েছেন। তাঁর মতে একটা বিদেশী ভাষা প্রথমতঃ আয়ত্ত করাই শক্ত— তার উপর সাধারণ গরিব লোকেদের পক্ষে সীমিত সময়ে আর একটি ভাষা শেখা অসম্ভব ও অকার্যকর। একথা তিনি ভালভাবেই অন্থভব করেন যে মাতৃভাষার মাধ্যমে শিক্ষার স্থফল সমাজের সর্বনিম্ন স্তরেও পৌছতে পারে; সেক্ষেত্রে বিদেশী

ভাষার মাধ্যমে শিক্ষার প্রচলন কেবল উচ্চস্তরের মান্থ্যের মধ্যেই সীমাবদ্ধ হয়ে থাকবে। তিনি দেখিয়েছেন যে ইতিপূর্বে যাঁরা ইংরেজীর মাধ্যমে শিক্ষালাভ করেছেন তাঁদের মধ্যে স্বদেশের ভাষা ও সংস্কৃতির প্রতি একটা বিজাতীয় উন্নাসিক ভাব দেখা দিয়েছে। তাছাড়া মাতৃভাষার তুলনায় ইংরেজীতে শিক্ষালানের বায়বাছল্য চার গুণ অধিক। মাতৃভাষায় পাঠ্যপুস্তকের অভাব সম্পর্কে অক্ষয়কুমার ঘথেয়ই সচেতন ছিলেন। প্রয়োজনীয় যাবতীয় ভাল বই বাংলায় অন্থবাদ করিয়ে মাতৃভাষায় উচ্চ শিক্ষার পথকে তিনি স্থগম করতে চেয়েছিলেন। তবে ইংরেজী ভাষাশিক্ষাকে তিনি অবহেলা বা বর্জনেরও ঘোর বিরোধী ছিলেন। দরকারি কাজকর্ম মাতৃভাষায় হওয়াটাই তাঁর কাছে কাম্য ছিল। শিক্ষার বিস্তারে সরকারের দায়ির ও ভূমিকাই প্রধান বলে অক্ষয়কুমার অভিমত প্রকাশ করেন।

### সাত: আর্থনীতিক চিন্তা

তত্ত্বগতভাবে অর্থনীতি সম্পর্কে অক্ষয়কুমার পূর্ণাঙ্গ কোন আলোচনা করেন নি।
সমসাময়িককালে জনসাধারণের তৃঃথ ও দারিদ্র্য প্রসঙ্গে তাঁর বিভিন্ন উক্তি ও
মতামতের থণ্ড চিত্রগুলির সমাহরণে একটি স্থম্পষ্ট মনোভাবের পরিচয় পাওয়া
যায়। সেই মনোভাবকে সাম্যপন্থী (egalitarian) বলা চলে, যেটা পরবর্তীকালে বন্ধিমচন্দ্রের চিস্তায় স্থসংবদ্ধ রূপ পরিগ্রহ করে।

ব্যক্তি ও সমাজের স্বার্থ সম্পর্কিত অবিচ্ছেত্যতা থেকে তিনি এই প্রত্যয়ে উপনীত হন যে জনসাধারণের বৃহদংশ দারিদ্রো নিমজ্জিত থাকলে পরিণামে সামাজিক বিকাশ ব্যাহত হয়। সাধারণ মান্তবের দারিদ্র্যমোচন না হলে সমগ্র সমাজের ত্র্দশা বেড়েই চলে। তুঃখী মান্তব সামাজিক কল্যাণের অন্তক্ত্বনা হয়ে অহিতের কারণ হয়ে দাঁড়ায়। অশিক্ষা, মাদকতা ও কর্মশৈথিলা দেখা দেয়—উদ্ভূত হয় নানাবিধ অপরাধ-প্রবণতা ও সামাজিক নিরাপত্তার অভাব। তুঃখী মান্তব কোনও রীতিনীতি ও আইনকান্তন বোঝে না; ব্রুলেও দারিদ্রা তাদের সে-বিষয়ে অস্তরায় হয়ে দাঁড়ায়; ফলে প্রাকৃতিক নিয়ম লঙ্গ্রিত হয়। নির্বিত্ত, স্বাস্থাহীন ও রোগাক্রান্ত মান্তবের সঙ্গে একই সমাজে বিত্তবান ও স্কন্থ মান্তবের

সহাবস্থান অসম্ভব। ধনবৈষম্য প্রাকৃতিক নিয়মের প্রতিকৃল— সেজতো মহামারী লাগলে সকলেরই জীবন হয়ে পড়ে সংকটাপন। ৩৪

সমাজের বৈষয়িক, নৈতিক ও মননশীল বিকাশের প্রয়োজনে তিনি দারিদ্র্যকে সর্বপ্রথমে নিম্ল করতে চেয়েছিলেন। তিনি লিথেছেন যে ধনীরা দব দেশেই উৎকৃষ্ট বস্তুদন্তার উপভোগ করতে চায় এবং মনে করে যে অন্সেরা তাদের স্থথ ও উপভোগের রদদ জোগাবে। যে-সমাজে মৃষ্টিমেয় মানুষের স্থুথ, স্বাচ্ছন্য ও বিলাদিতার জন্মে সংখ্যাগরিষ্ঠ মাতুষ অহোরাত্র হাড়ভাঙা পরিশ্রমে রত থাকে সেখানে সামাজিক উন্নতি আয়ত্তের অতীত। ঈশ্বর মান্ন্যকে বুদ্ধি ও নীতিবোধ দিয়েছেন। দারিদ্রোর ফলে মানুষ ঈশ্বরদত্ত ঐ সতা থেকে বঞ্চিত।<sup>৩৫</sup> অক্ষয়কুমার দেজতো বলেছেন যে বিত্তবান ও বুদ্ধিমানদের উচিত শ্রমজীবীদের জ্ঞান ও উন্নতি অর্জনে সাহচর্য দেওয়া। সেইসঙ্গে সরকারকেও তিনি প্রয়োজনীয় আইনের সাহায্যে জনহিতার্থে যত্নবান হতে উপদেশ দেন। তিনি মনে করতেন যে রাষ্ট্র জনসাধারণেই প্রতিভূ। জনসাধারণের উপর অনর্থক কর আরোপের কোনও অধিকার তার নেই। " মাতুষ চায় নিজের জীবন ও ধনসম্পত্তি রক্ষার অধিকার — সেই অধিকারকে বজায় রাখতে যতটুকু প্রয়োজন ততটা কর সরকার অবশ্য আদায় করতে পারেন। তাঁর মতে ভারতে ইংরেজ সরকার প্রজাদের প্রতি এই নানতম কর্তব্য পালনে বার্থ হয়েছে— গ্রামীণ অধিবাদী ও রায়তদের ছঃসহ অবস্থাই তার মন্ত প্রমাণ।

দারিদ্রের পশ্চাৎপট বিশ্লেষণ প্রদক্ষে তিনি বলেছেন যে মানসিক জড়তা, বাল্যবিবাহ, ক্রিয়াকর্মে কুদংস্কার, মাদকতা, ভূস্বামীদের অত্যাচার, বাণিজ্যিক জটিলতা ছাড়াও বল্লাপ্লাবন প্রভৃতি প্রাকৃতিক কারণও দারিদ্রের উৎস। ৩৭ ম্যালগাসের জনতত্তকে সমর্থন করে তিনি বলেন যে জনসংখ্যা দেশের সাধ্য অতিক্রম করলে দারিদ্রের স্পষ্টি হয়। তাঁর মতে পরিবার পালনের ক্ষমতা না থাকলে বিবাহ করা অন্তৃচিত। ৩৮

দারিত্র্য দ্বীকরণের জন্তে তিনি কয়েকটি পন্থাও নির্দেশ করেন। ধনবানদের বিষয়সম্পত্তি কেড়ে নিয়ে তাদের দরিত্রের স্তরে নামিয়ে আনার তিনি বিরোধিতা করেন— তিনি দরিত্রকে ধনীর পর্যায়ে উন্নীত করার পক্ষপাতী ছিলেন। সেজত্তে তিনি প্রথমে অবৈতনিক ও বাধ্যতামূলক শিক্ষার দাহায্যে লোকের নৈতিক এবং বৈষয়িক উন্নতিকে অরান্থিত করতে চেয়েছিলেন— যাতে শিক্ষার ফলে স্বতঃ-প্রণোদিত মান্ন্য স্বীয় উন্নতিনাধনে তৎপর হয়। দ্বিতীয়তঃ আইনান্ন্গ বিধি-

ব্যবস্থার সাহায্যে সাধারণ মান্নধের স্বার্থসংরক্ষণের উচ্চোগায়োজন চাই। তৃতীয়তঃ উৎপাদন বৃদ্ধির জন্মে যন্ত্রশিল্পের প্রসার হওয়া বাঞ্চনীয়। কায়িকশ্রমের পরিবর্তে যন্ত্রের ব্যবহার মান্নথকে প্রচুর অবসর দেবে— যে-সময়টা মান্ন্য তার মনের ক্ষ্ণা মেটাবার স্থযোগ পাবে। এবিষয়ে রাসেল প্রমুথ আধুনিক দার্শনিকদের সঙ্গে তাঁর মিল দেখা যায়।

রামমোহনের উত্তরদাধক অক্ষয়কুমারও সমকালীন শিল্পোন্ধনকে আবাহন জানান। ৩৯ জীবনধারণের উপযোগী সমৃদ্য় ভোগ্যপণ্য সংক্ষিপ্ত সময়ে উৎপাদন করে মান্ত্য উদ্ভ সময় বা অবসর জ্ঞান ও ধর্মচিন্তায় ব্যয় করতে সক্ষম হবে।

## আট : রামমোহন ও অক্ষয়কুমার

আগেই বলা হয়েছে যে অক্ষরকুমার রামমোহনের সংস্কারমুক্ত ও যুক্তিবাদী জীবনা-দর্শে প্রভাবিত হয়েছিলেন। রামমোহনের সঙ্গে তাঁর বছবিষয়ে প্রভেদ থাকলেও অক্ষয়কুমার রামমোহনকে আধুনিকতার পথিকৎ হিসাবে প্রণতি জানিয়েছেন:

'তুমি বিজ্ঞানের অন্তক্ল পক্ষে যে স্থগভীর রণবাভ বাদন করিয়া গিয়াছ তাহাতে যেন এখনও আমাদের কর্ণকুহর ধ্বনিত করিতেছে।'<sup>§</sup> °

ঐতিহাসিক ঘটনা ও অভিজ্ঞতার পৃষ্ঠপটে অর্থাৎ আরোহী পদ্ধতিতে রামমোহন বিচারবিশ্লেষণ করে সিদ্ধান্তে উপনীত হতেন। পক্ষান্তরে অক্ষয়কুমারের পদ্ধতি ছিল অবরোহী অর্থাৎ সাধারণ ও অন্তমান থেকে বিশেষে উপনীত হওয়া।

সমাজসংস্কারই ছিল রামমোহনের লক্ষ্য; প্রচলিত সাংস্কৃতিক ধারাকে তিনি নস্তাৎ করে দিতে চান নি। শান্তীয় অন্থশাসনগুলিকে তিনি যুক্তির কষ্টিপাথরে যাচাই করে নিতেন। অক্ষয়কুমার সেদিক থেকে বরং অনেকটা আপস-বিরোধী ছিলেন— মূলত তিনি ছিলেন এক তাত্ত্বিক— সবকিছুকেই তিনি স্ক্র যুক্তিতর্কের বিচারে গ্রহণ করতেন।

রামমোহন বিবাহব্যবস্থায় শৈবপদ্ধতি প্রয়োগ অবধি এগিয়েছিলেন, দেক্ষেত্রে অক্ষয়কুমার প্রচলিত বিধিব্যবস্থা যুক্তির সাহায্যে ভেঙে দিতে চান। বিধবা-ববাহ তো বটেই, অসবর্ণ বিবাহ ও প্রাক্বিবাহ প্রণয় এবং পরিচয়াদিরও তিনি পক্ষপাতী ছিলেন; বিবাহ বিচ্ছেদকৈ তিনি সমর্থন করতেন— বিশেষ করে যেখানে স্বামী অথবা স্ত্রী তৃশ্চরিত্র, অথবা মনের মিল যেখানে অন্থপস্থিত কিংবা স্বামী যেক্ষেত্রে স্ত্রীকে প্রহার করে। যৌবনোলামের পূর্বে বিবাহবিধির তিনি বিরোধী ছিলেন। তাঁর মতে সকল বিষয়ে প্রকৃতির নিয়ম পালনই বাঞ্ছনীয়।

রামমোহন মনে করতেন যে এদেশে নীলচাবস্ত্রে ইংরেজদের আগমন ও ও বসবাস ঘটলে পরিণামে এখানকার শিল্পোন্নয়ন তথা সামাজিক ও রাজনৈতিক অবস্থার উন্নতি হবে। তাঁর কাছে নীলকরদের অত্যাচার সম্পর্কে অভিযোগ অতিরঞ্জিত ও কায়েমি স্বার্থবৃদ্ধিপ্রস্ত। বৈপরীত্যে অক্ষয়কুমার তত্ত্বোধিনী পত্রিকায় এ বিষয়ে তীব্র সমালোচনা করেন। তিনি অন্থত্তব করেছিলেন যে নীলকরেরা এদেশীয় ক্লষকদের সর্বনাশের মূল। পরবর্তীকালে হরিশ্চন্দ্র মুখোপাধ্যায় লঙ্ সাহেবও দীনবন্ধু মিত্র প্রমুখ বিদ্বজ্জনেরা যে আন্দোলন শুক্র করেন অক্ষয়কুমার তথা তত্ত্বোধিনী পত্রিকাকেই তার পুরোগামী বলে মনে করা হয়।৪১

ইংরেজদের ভারত শাসন সম্পর্কে রামমোহন যে-স্থপ্ন দেখেছিলেন তার অনেকাংশে ব্যর্থতা প্রত্যক্ষ করেন অক্ষয়কুমার। তাই রামমোহনের মতো তিনি ইংরেজদের দক্ষে ঘনিষ্ঠ বন্ধুত্বসূত্রে আবদ্ধ হতে পারেন নি। সরকারের প্রতি তাঁর অপ্রসন্ধ মনোভাবের প্রধান কারণ ছিল সাধারণ মান্ন্যের প্রতি তাঁর গভীর সমবেদনা ও আবেগপূর্ণ দরদ। সরকারের কাজ যেখানে মান্ন্যুরের নৈতিক ও বৈষয়িক মানোদ্মন, সেখানে অপরাধীর সংখ্যাবৃদ্ধি ও ক্রয়কদের ক্রমবর্ধমান দারিদ্রা সরকারি ব্যর্থতারই প্রমাণ। জনগণের এই তৃঃখত্র্দশার জন্মে তিনি সরকারকে অভিযুক্ত ও নিন্দা করেন। বৃহত্তর জনজীবনের অর্থনৈতিক সংকটের জন্মে তিনি ইংরেজ শাসনকেই দায়ী করেন। মন্স্বলবাসী ও ক্রয়কদের তৃঃসহ জীবনের চিত্র তিনি নিরন্তর তত্ত্বোধিনী প্রিকার সাহায্যে দেশের শিক্ষিত জনমানদে তৃলে ধরতেন। মান্নুষের জীবনে নিরাপত্তার অভাব যে ইংরেজ শরকারের অক্ষমতার ফলেই উদ্ভূত সেকথা তিনি নির্ভয়চিত্তে প্রকাশ করেন।

অত্যাবশুক ভোগাবস্তর ক্রমবর্ধমান মূল্যবৃদ্ধির জন্মে তিনি সরকারের প্রতি দোষারোপ করে বলেন যে দেশবাসীর বিশেষ করে ছাত্রদের স্বাস্থ্য ও শরীর ভগ্নপ্রায়। তবে ঐসব দোষারোপ সর্বাংশে সত্য নয় এবং সেগুলি কিছুটা অতিশয়োক্তি ও একদেশদর্শিতা বলে মনে করা হয়। ৪২

রামমোহন ইংরেজ দামাজ্যাধীনে সমমর্যাদাসম্পন্ন অধিকার চাইতেন। পক্ষান্তরে অক্ষয়কুমার সর্বপ্রকার পরাধীনতাকেই অপছন্দ করতেন। হিন্দুর নরক মৃদলমানের 'জাহান্নম' ও প্রীষ্টানের 'হেল্' অপেক্ষা পরাধীনতা হেয় বলে তিনি অভিমত প্রকাশ করেছেন। দেশের ছঃখমোচনের জন্য তিনি বিলাতের জনসাধারণের দৃষ্টি আকর্ষণ করে এ বিষয়ে অন্তুসন্ধান ও যথাবিহিত ব্যবস্থা অবলম্বনের আবেদন জানান। তিনি বলেন যে, অবস্থাবিপাকে আমরা ইংরেজদের সানন্দে সবকিছু সমর্পণ করে এদেশের রাজসিংহাদনে বসিয়েছি— তাদের উচিত এদেশবাসীর যথোচিত মঙ্গলসাধন।

রামমোহন স্থরাপানের বিরোধী ছিলেন না; কিন্তু অক্ষয়কুমার স্পষ্টভাবেই স্থ্যাপানের বিরোধিতা করেন।

## নয় : উপসংহার

ইউরোপের প্রাচীন ও মধ্যযুগীয় দর্শনের একটি ধারায় অক্ষয়কুমার প্রভাবিত হয়েছিলেন। সেই দার্শনিক চিস্তাধারা প্রকৃতিবাদ (Naturalism) নামে পরিচিত। ডিমোক্রিটাস, লুক্রেটিয়াস, স্পিনোজা প্রমুথ দার্শনিকগণ প্রকৃতিবাদকে বিভিন্ন দৃষ্টিকোণ থেকে বিশ্লেষণ করেছেন; কিস্কু তাঁদের মৌল প্রত্যয় ছিল অভিন্ন।

প্রকৃতিবাদীদের মতে বিশ্বচরাচর স্থনির্দিষ্ট এক নিয়মাধীনে নিয়ন্তিত। বস্তর উদ্ভব ও অবল্থি এবং যাবতীয় ঘটনাপরম্পরা একই নিয়মনিগড়ে আবদ্ধ; অতীন্ত্রিয় বা অতিপ্রাকৃত কোনও সন্তার দ্বারা তা নির্দিষ্ট নয়। বস্তুময় বিশ্ব-প্রকৃতির গতিপথ স্থনিয়মিত; স্প্রস্থিতিলয়ের আধার এই জগং চলেছে সেই বাঁধাধরা নিয়মের পথে। বহু ও বিচিত্রের মধ্যে ঐক্য, পরিবর্তনের ভিতর স্থায়িত্ব এবং বহুম্থী ও বিশ্বয়কর নিসর্গের ভিতর বৃদ্ধির গোচরাধীন দৃঢ় এক বস্তুসত্তা বিরাজমান। সেই সন্তার পশ্চাতে কোনও অলৌকিক বা ঐশ অভিপ্রায় নেই। ৪৪

অণ্র উপাদানে গঠিত বস্তমন্তার প্রকৃতি নিরপেক্ষ ও সময়িত এবং তার
নিয়মাবদ্ধ গতিপথ চিরস্তন। গতিশীল বিশ্বজগতের ঘটনাপ্রবাহ যেন এক যান্ত্রিক
নিয়মাধীনে শৃঙ্খলা ও পারম্পর্যে সম্পৃক্ত এবং বিভিন্ন বস্তুর মধ্যেও অহরপ
নিয়মশৃঙ্খলা ও সাযুজ্য বিভ্নমান। এই নিয়ম-নিয়ন্ত্রিত নৈসর্গিক পরিবেশের
অন্তরালে অতীন্ত্রিয় ও তুরীয় কোনও পরমসন্তার অন্তিম্বকে প্রকৃতিবাদীরা
স্বীকার করেন নি।

প্রাচীন গ্রীদে এই প্রকৃতিবাদ বস্তুবাদের সরল রূপ পরিগ্রন্থ করে। প্রকৃতি-বাদের ছাঁচে বস্তুবাদ রূপায়িত হয়েছিল বটে, কিন্তু সকল প্রকৃতিবাদীকে বস্তুবাদী বলা যায় না।<sup>84</sup>

অধিকাংশ প্রকৃতিবাদীই নীতিশাস্ত্রকে পরিবেশের অন্ন্যারী জ্ঞান করতেন এবং আধ্যাত্মিক বিচারে প্রকৃতিবাদের প্রধান লক্ষণ নিরীশ্বরবাদ কিংবা অজ্ঞাবাদ। অক্ষয়কুমার অজ্ঞাবাদী হিদাবেই পরিচিত। মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথ তাঁকে নাস্তিক বলে মনে করতেন। ৪৬

বিজ্ঞাননির্ভর দৃষ্টিভঙ্গী ও মৃক্ত মন নিয়ে অক্ষয়কুমার সবকিছুর বিচার করতেন।
পাশ্চান্ত্যের যুক্তিবাদী চিন্তায় অন্তপ্রাণিত হলেও দেশের সনাতন আদর্শ ও
প্রাচীন শাস্ত্রে তাঁর অন্তসন্ধিৎসা কম ছিল না। 'ভারতবর্ষীয় উপাসক সম্প্রদায়'
প্রস্থের তৃটি খণ্ড তার জাজল্যমান নিদর্শন।

প্রচলিত কুশংস্কার ও কুপ্রথার বিরোধিতা (heresy) করার জন্মে অক্ষয়কুমার, 'বারবেলা, কালবেলা, কালরাত্রি, অশ্লেষা, মঘা, ত্রাহম্পর্শ প্রভৃতি অশুভ দিন ও অশুভক্ষণ দেখিয়া ভ্রমণার্থ যাত্রা করিতেন, কুত্রাপি নির্জ্জন দেবমন্দিরে গিয়া, আপনার অভিমতামুযায়ী ব্যবহার করিতেন। যে দিন অপরাপর লোকে যোগস্মান ও গ্রহণান্ত স্নান-উদ্দেশে গঙ্গাভিমুথে ধাবমান হইতেছে, ইনি তাহার বিপরীত দিকে সরোবরে স্নান জন্ম গমন করিতেন।'89

অক্ষরকুমার রাষ্ট্রের উদ্দেশ্য সম্পর্কে একটি পূর্ণাঙ্গ চিত্র কল্পনা করেন। তিনি সরকারের দায়দায়িত্ব সম্পর্কে যত বলেছেন সে-তুলনায় জনসাধারণের নাগরিক কর্তব্য সম্পর্কে বিশেষ কিছু বলেন নি। এ-বিষয়ে বঙ্কিমচন্দ্র ও রবীন্দ্রনাথের সঙ্গে তাঁর পার্থক্য স্থম্পষ্ট। জনগণের তৃঃখনোচনের জন্মে তিনি বিলাতের মহাত্মতব ব্যক্তিদের যত্মবান হতে অন্ধরোধ জানান। ভারতীয়দের প্রতি নৈতিক দায়িত্ব দঠিক পালনের জন্মেও তিনি ইংরেজদের দৃষ্টি আকর্ষণ করেন। তিনি মনে করতেন যেহেতু ভারতীয়েরা ইংরেজদের সার্বভোম কর্তৃত্বে অধিষ্ঠিত করে নিজেদের জীবন ও ধনসম্পদ্ন তাদের কাছে সঁপে দিয়েছে, সেহেতু তাদেরই উপর ভারতীয়দের কল্যাণসাধনের মহান দায়িত্ব নির্ভর করে।

তিনি ছিলেন নিষ্ঠাবান আদর্শবাদী। তীক্ষ বৃদ্ধি ও বিতর্কক্ষমতা তাঁকে সমকালীন বিদ্বৎসমাজের নেতৃত্বে অধিষ্ঠিত করে। দৃঢ় আত্মপ্রত্যয় ও দূরদৃষ্টি তাঁর চরিত্রের অন্ততম শ্রেষ্ঠ পরিচয়। প্রচলিত সংস্কার ও বিশ্বাদের প্রবল স্র্রোতের বিপরীতে সম্ভরণ করার ফলে স্বভাবতই তাঁর জনপ্রিয়তা ক্রমে নিপ্রভ হয়ে পড়ে। নবীনবাংলার শীর্ষস্থানীয় চিন্তানায়ক অক্ষয়কুমার তাঁর জীবনসাধনাকে সাহিত্য, সাময়িকপত্র ও সংগঠনের মধ্যে দিয়ে রূপায়িত করেন। বাংলার মনন-ও সমাজ-বিপ্লবে অক্ষয়কুমারের অবদান অসামান্ত।

#### নি র্দে শি কা

- ১. 'হরপ্রসাদ-রচনাবলী'। খণ্ড ১, ১৩৬৩ বঙ্গাব্দ। পৃ ১৮২।
- ২. নগেন্দ্রনাথ বস্থ, সংকলক। 'বিশ্বকোষ'। ১৩৪২ বঙ্গান্দ, খণ্ড ১।
- v. S. K. Do. Bengali Literature in the Nineteenth Century. 1962, p. 606.
- ৪. দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুর। 'আত্মজীবনী'। ১৯৬২, পু ৪১৪।
- ৫. তত্ত্বোধিনী পত্রিকা। বৈশাথ, ১৭৭৭ শকাব্দ। ১৪১ সংখ্যা, পু ১০।
- S. K. De. Bengali Literature in the Nineteenth Century. 1962, p. 610.
- ৭. নকুড়চন্দ্র বিশ্বাস। 'অক্ষয়চরিত'। পু ৩৯ (পাদটীকা)
- ৮. রাজনারায়ণ বস্থ। 'আত্মচরিত'। পু ৬৮।
- a. जब्दराधिनी পত्रिका। देवशाथ, ১१११ शकांका।
- ১०. দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুর। 'আত্মজীবনী'। ১৯৬২, পৃ ২২০।
- ১১. স্থালকুমার দে। 'অক্ষয়কুমার দত্ত', শারদীয় আনন্দবাজার পত্রিকা। ১৩৬১ বঙ্গান্দ, পৃ ২১২।
- ১২. রাজনারায়ণ বস্থ। 'আত্মচরিত'। পৃ ৬৮।
- ১৩. অক্ষয়কুমার দত্ত। 'ভারতবর্ষীয় উপাসক-সম্প্রদায়'। থণ্ড ১, ১৯০৭, উপক্রমণিকা, পূ ৪০।
- ১৪. অক্ষয়কুমার দত্ত। 'বাহ্যবস্তুর সহিত মানব-প্রকৃতির সম্বন্ধ বিচার'। খণ্ড ২, বিজ্ঞাপন।
- ১৫. স্থ্যীলকুমার গুপ্ত। 'উনবিংশ শতাব্দীতে বাঙ্গালার নবজাগরণ'। ১৯৫৯। ৯১ পৃষ্ঠায় উদ্ধৃত।
- ১৬. অক্ষয়কুমার দত্ত। 'বাহ্যবস্তুর সহিত মানব-প্রাক্কতির সম্বন্ধ বিচার'। খণ্ড ১, উপক্রমণিকা।

- P.S. Basu, Life and Works of Brahmananda Keshub Chandra Sen. p. 106.
- ১৮. অক্ষরকুমার দত্ত। 'ধর্মনীতি'। ১ম ভাগ, ৭ম মুদ্রণ, ৫ম পরিচ্ছেদ।
- ১৯. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৫৯-৬০।
- ২০০ অক্ষয়কুমার দত্ত। 'বাহ্য বস্তুর দহিত মানব-প্রকৃতির সম্বন্ধ বিচার'। ২য় ভাগ, পৃ ২৮-২৯।
- ২১. অক্ষরকুমার দত্ত। ধর্মনীতি। পু ৫৮।
- २२. পূर्ताक श्रम । প ৩०-৩১।
- ২৩. অক্ষয়কুমার দত্ত। 'বাহ্যবস্তুর সহিত মানব-প্রকৃতির সম্বন্ধ বিচার'। খণ্ড ২, পু ২২৯-২৮৭।
- ২৪. অক্ষয়কুমার দত্ত। 'ধর্মনীতি'। ১ম ভাগ, পৃ ১৯৭-১৯৮।
- ২৫. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। ৫ম অধ্যায়।
- 3. B. B. Majumdar. History of Political Thought. p. 139.
- ২৭ অক্ষয়কুমার দত্ত। 'বাহ্যবস্তুর সহিত মানব-প্রকৃতির সম্বন্ধ বিচার'। ২য় ভাগ। পু ২২৯-২৮৭।
- 26. B. B. Majumdar. History of Political Thought. pp. 147-150 |
- ২৯. অক্ষরকুমার দত্ত। 'বাহ্যবস্তুর সহিত মানব-প্রকৃতির সম্বন্ধ বিচার'। ২য় ভাগ, ৭ম অধ্যায়, পৃঃ ১২৭।
- ৩০. অক্ষয়কুমার দত্ত। 'ধর্মানীতি'। পু ১৬৬।
- ৩১. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ১৬৭।
- ७२. शूर्तीक श्रन् । भ ३७८।
- ७७. उत्तरिमी পত्रिका। ১৪० मःथा। टेह्य ১११७ मकास।
- ৩৪. পূর্বোক্ত পত্রিকা। ১২২ সংখ্যা। আশ্বিন, ১৭৭৫ শকাবা।
- ৩৫. অক্ষরকুমার দত্ত। 'বাহ্যবস্তুর সহিত মানব-প্রকৃতির সম্বন্ধ বিচার'। খণ্ড ২, পুঃ ৪৪-৪৬।
- ৬৬. অক্ষরকুমার দত্ত। 'ধর্মনীতি'। পু ১৬৯-১৭০।
- ৩৭. তত্তবোধিনী পত্রিকা। চৈত্র, ১৭৭৬ শকাৰা।
- ৩৮. অক্ষয়কুমার দত্ত। 'বাছবস্তুর দহিত মানব-প্রকৃতির সম্বন্ধ বিচার'। খণ্ড ২, পু ২৫-২৭।
- ৩৯. তত্তবোধিনী পত্রিকা। পৌষ, ১৭৭৬ শকাৰ।

- ৪০. অক্ষয়কুমার দত্ত। 'ভারতবর্ষীয় উপাদক-সম্প্রদায়'। খণ্ড ১, ভূমিকা।
- 85. B. B. Majumdar. History of Political Thought. p. 129.
- 82. Ibid. p. 151.
- ৪৩. অক্ষয়কুমার দত্ত। 'ভারতবর্ষীয় উপাসক-সম্প্রদায়'। খণ্ড ২, ভূমিকা।
- 88. D. D. Runes, ed. The Dictionary of Philosophy. 1942, p. 205.
- E. R. A. Seligman, ed. Encyclopaedia of the Social Scinces. 1959, Vol. 11-12, pp. 302-305
- ८७. (मरवसनाथ ठाकुत । 'आजाकीवनी' । १ ४১১-४১२ ।
- ৪৭. মহেল্রনাথ রায়। 'বাবু অক্য়কুমার দত্তের জীবন বৃত্তান্ত'। ১২৯২ বঙ্গান।পৃ ৩০৬।



## এক: ভূমিকা

রামমোহনের যুক্তিবাদী চিন্তার শ্রেষ্ঠ উত্তরদাধকরপে অক্ষয়কুমারকে দেখা গিয়েছে। অক্ষয়কুমার রামমোহনের ভক্তিবাদী আদর্শ গ্রহণ করেন নি— দে-আদর্শের প্রধান অন্থারী হয়েছিলেন মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথ। রামমোহনের ভক্তিবাদী দিকটির আরও পরিপূর্তি ওপরিমার্জন করেন মহর্ষির শিশু ব্রহ্মানদ কেশবচন্দ্র। বিপিনচন্দ্র পালের মতে: 'it will have to be admitted, he largely supplemented and even corrected the great Raja himself'। ' বিশ্বের সকল ধর্মের মধ্যে ঐক্যের পথনির্দেশ ছাড়াও বিভিন্ন ধর্মশাস্ত্র ও ধর্মপ্রচারকের আদর্শের সমন্বয়প্রয়াস সমগ্র আধ্যান্মিক চিন্তার ক্ষেত্রে কেশবচন্দ্রের একটি অনন্থ অবদান। কেশবচন্দ্রের ইতিহাসচিন্তা ও বিশ্বজনীন ঐক্যের সাধনা অন্থরূপ মৌলিক ও তাৎপর্যপূর্ণ।

বন্ধানন্দ কেশবচন্দ্র দেন সম্পর্কে চিত্তরঞ্জন বলেছিলেন 'Keshub was an ardent nationalist, an ardent social reformer, an ardent man of god'। ই স্থবক্তা ও স্থলেথক কেশবচন্দ্র যৌবনের প্রারম্ভে ব্রাহ্মসমাজের সচিব নিযুক্ত হন। বয়স্ক শিক্ষা ( adult education ), স্ত্রীশিক্ষা ও সমাজোন্নয়ন কার্যক্রমের মধ্য দিয়ে তিনি ব্রাহ্মসমাজকে একটি বৃহত্তর গণপ্রতিষ্ঠানে পরিণত করার প্রয়াসী হয়েছিলেন। বিভাসাগরের বিধবাবিবাহ আন্দোলনের সমর্থনে কেশবচন্দ্র স্বয়ং 'বিধবা-বিবাহ' নাটক অভিনয়ের আয়োজন করেন ( ১৮৫৯ )।

সকল মতের নিষ্কর্য গ্রহণ ও সমন্বয় সাধনের তাঁর অপূর্ব দক্ষতা ছিল। প্রাচ্য ও প্রতীচ্যের উভয় সাংস্কৃতিক ধারার তিনি গভীর অধ্যয়ন করেন। সকল ধর্মের প্রতি তাঁর মনোভাব ছিল মৃক্ত ও উদার। রামমোহনের মত তিনিও সমাজসংস্কারে বিশেষ উদ্যোগী হয়েছিলেন। খ্রীষ্টান ক্যাথলিকদের মত কৃতকর্মের জন্মে অহুতাপ প্রকাশের পশ্বায় তিনি বিশ্বাস করতেন। তাতে তিনি ব্রাহ্মণ্যধর্মের হৃদ্ধর্মপ্রস্তুত পাপপ্রত্যয়ের একটা মিল দেখতে পান। প্রাচ্য ও পাশ্চাক্ত্যের সকল চিন্তাশীল মনীবীর আদর্শে তিনি নিজের ব্যক্তিত্ব গঠন করেন। ১৮৬২ সালে দেবেন্দ্রনাথ কেশবচন্দ্রকে ব্রহ্মানন্দ উপাধিতে ভূষিত করেন। কেশবচন্দ্রই ব্রাহ্মসমাজের প্রথম অব্রাহ্মণ আচার্য। বছর ত্রেরু ধরে (১৮৬৪-৬৬) ভারতের বিভিন্ন স্থান তিনি পর্যটন করেন। কুসংস্কারাচ্ছন্ন আচারাহ্মষ্ঠান, বাল্যবিবাহ, বছবিবাহ, জাতিভেদ, অস্পৃশুতা, উপবীতধারণ, মছপান, অবরোধপ্রথা, নিরক্ষরতা প্রভৃতির বিরুদ্ধে ব্যাপক প্রচার ছিল সেই পরিক্রমার উদ্দেশ্য। সেসময়ে দেশে ঐ ধরণের কাজ বৈপ্লবিক কর্মতৎপরতার সমান মনে করা যায়। ১৮৬৪ সাল থেকে 'ধর্মতত্ত্ব' নামে একটি প্রিকার তিনি প্রকাশন শুরু করেন।

তিনি ও তাঁর অন্থগামীরা দেবেন্দ্রনাথের আদি ব্রাহ্মসমাজ থেকে পৃথক হয়ে যান। কারণ ব্রাহ্মসমাজের সদস্তরা অব্রাহ্মণ আচার্য নিয়োগ, অসবর্ণ বিবাহ ও খ্রীষ্টের প্রতি অন্থরক্তি প্রদর্শনে আপত্তি তোলেন। ১৮৬৬ সালে প্রতিষ্ঠিত হয় 'ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ'। এই গোষ্ঠার একদল পরে আবার বেরিয়ে গিয়ে অন্তান্ত ব্রাহ্মদের সঙ্গে একত্র 'সাধারণ ব্রাহ্মসমাজ' প্রতিষ্ঠা (১৮৭৮) করেন। তাঁরা কেশবপন্থীদের গুরুবাদ পছন্দ করতেন না—ব্রাহ্ম আন্দোলনকে একটা গণতান্ত্রিক রূপ দেওয়াই ছিল তাঁদের লক্ষ্য। এই বিভেদের অন্ততম প্রধান কারণ ছিল যে নিজেরই স্বষ্ট বিবাহ আইন ভঙ্গ করে কেশবচন্দ্র নিজের অপরিণীতা কন্তার সঙ্গে কুচবিহারের রাজকুমারের বিবাহ দেন, এবং সেই বিবাহ অন্থর্চান পালিত হয়। এইসব কারণে সাধারণ ব্রাহ্মসমাজের মতাবলন্ধীরা কেশবচন্দ্রের বিরুদ্ধে অনাস্থ্য প্রকাশ করেন।

লর্ড লরেন্স ও বিলাতের একেশ্বরবাদীদের আমন্ত্রণে কেশবচন্দ্র ইংলণ্ড ভ্রমণে গিয়েছিলেন (১৮৭০)। সেথানে বিভিন্ন সভায় ধর্ম, দর্শন, রাষ্ট্রনীতি প্রভৃতি বিষয়ে তাঁর বক্তৃতা বিপুল উদ্দীপনা স্বষ্টি করে। রানী ভিক্টোরিয়া ও প্রধানমন্ত্রী গ্ল্যাডিস্টোন কেশবচন্দ্রকে ভোজে আপ্যায়ন করেন।

শীরামক্বফের সঙ্গে কেশবচন্দ্র ও তাঁর অন্থরাগীদের পরিচয় ঘটে। তাঁরা পরম্পরের মধ্যে বিশেষ মিল খুজে পান। বস্ততঃ কেশবচন্দ্রের মাধ্যমেই দেশের শিক্ষিত সম্প্রদায়ের সঙ্গে শীরামক্বফের সংযোগ ও ঘনিষ্ঠতা দেখা দেয়। মাক্স ম্যূলারের মতে শীরামক্বফের প্রভাবেই কেশবচন্দ্র ১৮৮০ সালে 'নববিধান' ('New Dispensation') আদর্শের প্রবর্তন করেন। সর্বধর্মের সমন্বয় (Religion of Harmony) ছিল এই নবচিন্তার মর্ম। নববিধানের মূলকথা হল জাতিধর্মবর্ণ নির্বিশেষে সর্বজনের মধ্যে ঐকাত্ম্য স্থাপন ও যাবতীয় জ্ঞানের ভিত্তিতে ঈশ্বের সহিত সংযোগ সাধন। কেশবচন্দ্রের 'ব্রহ্মগীতোপনিষ্ধ' উক্ত নবজীবনাদর্শের

প্রধান গ্রন্থ। প্রতাপচন্দ্র মজুমদার ছিলেন এই মতের একজন বিশিষ্ট প্রচারক। 'ইণ্ডিয়ান মিরর' পত্রিকা ছিল নববিধান গোষ্ঠীর মুখপত্র।

দকল জাতি ও ধর্মের লোকদের নিয়ে জাতীয় দমস্যা দমাধানের উদ্দেশ্যে 'ইণ্ডিয়ান রিফর্মন্ অ্যাসোদিয়েশন' স্থাপন(১৮৭১) রাষ্ট্রমাধনার ক্ষেত্রে তাঁর একটি গুরুত্বপূর্ণ কাজ এবং তাঁর উত্যোগে পারম্পরিক সোহার্দ্যের ভিত্তিতে একত্র বদবাদ ও মিলিত উপার্জনে জীবনযাপনের উদ্দেশ্যে 'ভারত আশ্রম' স্থাপিত হয়। দেশ-ব্যাপী প্রচারের স্থবিধার্থে তিনি 'প্রচারক দভা' নামে অপর আর একটি দংস্থা এবং শিক্ষাবিস্তার ও চিন্তার আদানপ্রদানের কেন্দ্রম্বর্গ কলকাতায় 'অ্যালবার্ট হল্ব' ও 'আ্যালবার্ট ইনষ্টিটিউট' প্রতিষ্ঠা করেন।

কেশবচন্দ্র যে 'ভারতবর্ষীয় ব্রাক্ষ মন্দির' নির্মাণ করেছিলেন সেটি তাঁর হিন্দু, মুসলমান, প্রীষ্টান প্রভৃতি ধর্মের সমন্বয়প্রচেষ্টার এক মূর্ত প্রতীক। মাতৃভাষায় ব্রক্ষোপাসনা প্রবর্তন ও বিভিন্ন ধর্মগ্রন্থ থেকে চয়ন করে তিনি 'শ্লোকসংগ্রহ' নামে একটি গ্রন্থ সংকলন করেন। স্থসংগঠিত উপায়ে শিক্ষাবিস্তার ও ধর্মপ্রচারের উদ্দেশ্যে তাঁর প্রচেষ্টায় ভারতের বিভিন্ন প্রদেশে ব্রাক্ষ্যমাজ ও ব্রক্ষমন্দির স্থাপিত হয়।

উচ্চ আদর্শ ও শুভ উদ্দেশ্য প্রণোদিত কেশবচন্দ্র বাংলার সামাজিক ও নৈতিক মানকে নতুন ধারায় উন্নীত করার প্রয়াসী হন। বহুম্থী সমাজসংস্কারকর্মে নারী প্রগতিকে তিনি সর্বাধিক প্রাধান্ত দিয়েছিলেন।

জীবনের শেষ পাঁচটি বছর তিনি সমন্বয়ধর্ম প্রচার, গ্রন্থরচনা ও সংস্কারকর্মে অতিবাহিত করেন। নতুন ধর্মাদর্শ প্রচারের স্থবিধার্থে তিনি বিভিন্ন ধর্মপ্রন্থের অন্থবাদ ও ভাষা রচনা এবং দাধকদের জীবনচরিত রচনায় প্রবৃত্ত হন। ইতিমধ্যে তাঁর আধ্যাত্মিক আত্মজীবনী 'জীবন বেদ' ও 'নবসংহিতা' গ্রন্থন্থর প্রকাশিত হয়। সকল ধর্ম ও সম্প্রদারের দাধকদের নিয়ে সার্বভৌম সাধুমগুলীর পত্তন, নারীসমাজ গঠন ও রক্ষমঞ্চের সাহায্যে লোকশিক্ষা প্রচারই তাঁর এই সময়ের প্রধান কাজ ছিল।

কেশবচন্দ্রের আদর্শ ও আচরণে একসময়ে প্রীষ্টধর্মের যথেষ্ট প্রভাব দেখা যায়। রামমোহন প্রীষ্টধর্মের একেশ্বরবাদ ও নীতিকথার অন্থরাগী ছিলেন; কেশবচন্দ্র আরও কিছুটা এগিয়ে গিয়ে প্রীষ্টানী আচারান্থ্র্যান অন্থযায়ী নববিধান মন্দিরের রীতিনীতি রূপায়িত করেন। আচার্য-অভিষেক (ordain), ধর্মে দীক্ষাদান, শেষভোজন ইত্যাদি অন্থ্র্যান প্রীষ্টীয় ধারারই অন্ত্র্কৃতি। জীবনের

শেষ পর্যায়ে শ্রীরামকৃষ্ণের প্রভাবেই হয়ত থ্রীষ্টানী মনোভাব তিনি কিছুটা পরি-ত্যাগ করেন এবং অন্তর্লোকিক বৈদান্তিক যোগক্রিয়ায় আরুষ্ট হন।

দেবেন্দ্রনাথ উপনিষদের সর্বেশ্বরবাদী আত্মবিকাশ,উন্নয়ন ও ক্ষুরণের ভাবাদর্শে উদ্বুদ্ধ হয়েছিলেন— পক্ষান্তরে তাঁরই শিশু কেশবচন্দ্র গ্রীষ্টীয় মার্গে চলতে শুরু করেন। তিনি রামমোহনের যুক্তিবাদী মনের দ্বারা তেমন প্রভাবিত হন নি, যতটা হয়েছিলেন ভক্তির আদর্শে। তিনি শেষদিকে বিজয়ক্ষণ্ড গোস্বামীর সহযোগিতায় নববিধানসভায় বৈষ্ণবদের অন্তর্মপ সংকীর্তনের প্রবর্তন করেন। কেশবচন্দ্রের জীবন ও মননে একধারে ভক্তিবাদ ও অতীন্দ্রিয়বাদ এবং সমাজসংস্কার ও মৃক্তির প্রেরণা এক সমন্বিত রূপ পেয়েছে।

# চুই : ধর্মচিন্তা

কেশবচন্দ্রের নববিধান আদর্শ আধ্যাত্মিক চিন্তার ক্ষেত্রে একটি অভিনব পদক্ষেপ।
তাঁর কাছে ধর্মের প্রত্যয় ছিল প্রকৃতিগত—অর্থাৎ ঈশ্বরকে উপলব্ধির জয়ে
মান্ন্র্যের সহজাত ঐশ প্রবণতা ও অধ্যাত্মবোধই যথেষ্ঠ, সেজন্তে প্রচলিত কোনও
ধর্মের নির্দেশ, শাস্ত্রগ্রন্থ বা গুরুর প্রয়োজন নেই। তাঁর মতে মান্ন্র্যের ধর্ম ও
নীতিবোধের উৎস দ্বিবিধ। একটি পুরুষান্তর্কমে প্রচলিত ঐতিহাশ্রয়ী কোনও
ধর্ম বা অন্নশাসন; দ্বিতীয়টি মান্ন্র্যের সহজাত প্রবৃত্তি ও স্বজ্ঞা (Intuition)।
কেশবচন্দ্র দ্বিতীয় ধারাটি অবলম্বন করেন। জীবন বেদের গোড়ায় তিনি
লিথেছেন:

'গির্জায় যাইব কি মদজিদে যাইব, দেবালয়ে যাইব কি বৌদ্ধদিগের দলে যোগ দিব, তাহার কিছুই ভাবিতাম না। প্রথমেই বেদ বেদান্ত কোরান পুরাণ অপেক্ষা শ্রেষ্ঠ যে প্রার্থনা, তাহাই অবলম্বন করিলাম।'

প্রার্থনাই তাঁর প্রাকৃতিক বা ব্যক্তিগত ধর্মের প্রথম সোপান। সে-প্রার্থনা পার্থিব কোনও বস্তুর জন্মে নয়। নিঙ্কাম প্রার্থনার পথ অন্থুসরণ করে তিনি ঈশ্বরোপলন্ধি চেয়েছিলেন। পৃথিবীর পাপপদ্ধিল পরিবেশ পরিত্যাগের জন্মে দ্বিতীয় সোপানস্বরূপ তিনি 'পাপবোধ' জাগ্রত করার উপদেশ দেন। তমসাচ্ছর ও জড়তাগ্রস্ত আবেশ থেকে জীবনকে মৃক্ত করার তাগিদে তিনি তৃতীয় সোপান হিদাবে 'অগ্নিমন্ত্রে দীক্ষা' নেবার কথা বলেন। ক্রমে বিবেক, জ্ঞান, ভক্তি প্রভৃতি দোপান অতিক্রম করে দার্বভৌম চিন্তার স্তরে উপনীত হবার অভিমত প্রকাশ করেন। দর্বোপরি তিনি বৌদ্ধ আদর্শে বৈরাগ্যকৈ স্থাপন করেছেন।

কেশবচন্দ্রের নববিধান আদর্শের মর্মকথা হল জীবনের পরিপূর্ণতা। পূর্ণ যিনি তাঁকে উপলব্ধি করতে হলে নিজেরও পূর্ণতা— অর্থাৎ ঈশ্বরদত্ত মানবিক সকল শুভবৃত্তির উন্মেষ চাই। এথানে বন্ধিমচন্দ্রের সঙ্গে কেশবচন্দ্রের বেশ মিল দেখা যায়। উভয়েই দেহ মন ও আত্মার পরিপূর্ণ বিকাশের প্রয়োজন অন্থভব করেছেন। সমগ্র সন্তার পূর্ণ বিকাশের ফলেই পরমাত্মার সঙ্গে সহজে মিলিত হতে পারা যায়। বিজ্ঞানচর্চাকে কেশবচন্দ্র যথোচিত গুরুত্ব দিয়েছিলেন এবং ধর্মচর্চাকে বিজ্ঞানবিম্থ করতে চান নি। হিমালয়ভ্রমণকালে এক পত্রে তিনি তাঁর অন্ধরাগীদের উদ্দেশে লিথেছিলেন:

'ঈশ্বর বলিয়াছেন, বিজ্ঞান আমাদিগের ধর্ম হইবে। তোমরা সকলের উপর বিজ্ঞানকে সম্মান করিবে, বেদাপেক্ষা জড়বিজ্ঞানকে, বাইবেলাপেক্ষা অধ্যাত্ম-বিজ্ঞানকে সম্মান করিবে। জ্যোতিষ ও ভূতত্ব, শরীরবিজ্ঞান ও জীববিজ্ঞান, উদ্ভিদবিজ্ঞান ও রসায়নশাস্ত্র প্রকৃতির ঈশ্বরের জীবন্ত শাস্ত্র। দর্শনি, ন্থায় ও নীতিবিজ্ঞান, যোগ দেবনিশ্বসিত এবং প্রার্থনা আত্মার পক্ষে ঈশ্বরের শাস্ত্র। নৃতন ধর্মবিশ্বাসে প্রতিবিষয় বৈজ্ঞানিক, কিছুই অবৈজ্ঞানিক নয়। নিগৃঢ় রহস্ত ছারা তোমাদের মনকে আচ্ছন্ন করিও না, স্বপ্ন বা কল্পনার প্রশ্রেষ দিও না, কিন্তু পরিষ্কৃত দৃষ্টিতে এবং প্রশস্ত বিচারে সকল বিষয় প্রমাণিত কর।' কেশবচন্দ্র বিশের প্রচলিত সকল ধর্মের নিম্বর্ধ গ্রহণ করেছিলেন। কিন্তু নির্দিষ্ট কোনও ধর্মমতের উপর নিজ আদর্শ স্থাপন করেন নি। তাঁর অধ্যাত্ম-বিজ্ঞানকে মোটাম্টি এইভাবে দেখানো যায়:

- ১. জীব ও জগতের নিয়ামক পরম সতা সদাই ক্রিয়াশীল।
- ২. জ্রন্স নির্দেশ গ্রহণে উপযোগী মান্তবের কাছে ঈশ্বরাদেশ প্রেরিত হয়।
- ত. মহয়জীবনের সহিত জড়িত যাবতীয় নৈস্গিক বিষয় ঐশ নির্দেশে তাৎপর্যবহ।
  প্রার্থনার ফলে সেই নির্দেশ মহয়হদয়ে সঞ্চারিত হয়। এবং তা যদি
  পরীক্ষামূলক হয় তাহলে পরীক্ষার সন্মুখীন হবার শক্তিও মাহুদ্ব প্রাপ্ত হয়।
  সর্বব্যাপী ঈখরের উপলব্ধিই ছিল তাঁর প্রধান কামনা ও বাসনা। ঈখরের
  অন্তিত্ব তাঁর ত্রিত্ব (Trinity)-প্রত্যয়ে বিশুস্ত : God in Nature, God in Soul
  এবং God in History । শেষোক্ত স্তরেই ঈশ্বর স্ষ্টিপ্রক্রিয়ার মধ্যে প্রকাশমান।

তাঁর মতে শ্রেষ্ঠ মানবগণের মাধ্যমে দিব্য অভীপ্সা নিয়তই দঞ্চারিত হয়;
বিশ্বচরাচরের অবিরাম নবরূপায়ণের মধ্য দিয়ে ঈশ্বর সকল পাপাচারীকে
উদ্ধার করেন। সেই ঐতিহাসিক প্রক্রিয়ায় ঈশ্বর মানবমনে সদাই পবিত্র
মূল্যবোধ সঞ্চার করেন। এই সিদ্ধান্তে উপনীত হয়ে কেশবচন্দ্র অফুভব করেন
যে সকল ধর্মেই সত্য বিরাজমান। সেই বিশ্বাসেই তিনি নববিধান আদর্শে সকল
ধর্মের সমন্বয়ে সমগ্র মানবজাতিকে একটি মৌল আধ্যাত্মিক চেতনায় ঐক্যবদ্ধ
করতে চেয়েছিলেন। 'ব্রহ্মগীতোপনিষং' গ্রন্থে ধর্মীয় সকল মত ও পথের
একটি সমন্বয়তত্ব তিনি উপস্থাপিত করেন। নানক, কবীর ও শ্রীচৈতক্য প্রম্থ
সংস্কারকের পথাত্মারী কেশবচন্দ্র বর্তমান কালে এক নতুন সমাজ-বিপ্লবের নিশানা
দেখান।

কেশবচন্দ্রের সমন্বয়পন্থী নববিধান আদর্শ বৈশ্বিক সৌহার্দ্য, দর্বাত্মক ও সম্রবায়িক সম্পর্ক স্থাপনের পক্ষে সহায়ক বলে মনে করা যায়। জাতি, ধর্ম, বর্ণ ও সম্প্রদায়ের উর্ধ্বে ঐক্যবদ্ধ ও অভিন্ন একটি মানবসমাজের চিন্তা কেশবচন্দ্রের নববিধান আদর্শে স্থপরিক্ষৃট:

'গোড়ামি, ধর্মান্ধতা পরমতাসহিষ্ণুতা নববিধানের ভাবের একাস্ত বিরোধী জানিয়া উহাদিগকে নিয়ত পরিহার করিবে। তোমাদের বিধাস অসর্কাস্ত-ভাবক না হইয়া সর্কান্তভাবক হউক। তোমাদের প্রেম সাম্প্রদায়িক অহরাগ না হইয়া সার্কভোমিক উদার্য হউক। যদি তোমরা কেবল আপনাদের লোক, আপনাদের জাতীয় ধর্মশাস্ত্র ও মহাজনকে ভালবাস ইহাতে আর তোমাদের কি গোরব ? · · · তোমরা নৃতন সম্প্রদায় গড়িবে না, কিন্তু সকল সম্প্রদায়কে অন্তর্ভুক্ত করিয়া লইবে। তোমরা নৃতন ধর্মমত সংস্কৃত্ত করিবে না, কিন্তু সকল ধর্মমতের সামঞ্জ্য সম্পাদন করিবে।' গ

## তিন: ইতিহাসচিন্তা

কেশবচন্দ্র সর্বব্যাপী ঈশ্বরে বিশ্বাদী ছিলেন; তিনি মনে করতেন ঈশ্বরই মহাবিশ্বের অষ্টা ও নিয়ন্তা; প্রকৃতির মধ্য দিয়ে ঈশ্বর প্রকাশমান হন; ইতিহাদ ও মানবাত্মার মাধ্যমে ঐশ নির্দেশ অভিব্যক্তি লাভ করে; ঈশ্বরনিরপেক জড় ও জীবের অস্তিত্ব অসম্ভব ; বিশ্বচরাচরের স্থানমঞ্জন সম্পর্ক ও শুভগতি এবং মানবাত্মার দর্বাঙ্গীণ বিকাশ ঈশ্বর কর্তৃক নির্দিষ্ট :

'...There is God in History. He who created and upholds this vast universe also governs the destinies and affairs of nations. The same hand which we trace in the lily and the rose, in rivers and mountains, in the movements of the planets and the surges of the sea, regulates the economy of human society, and works, unseen, amid its mighty revolutions, its striking vicissitudes, and its progressive movements. History is not what superficial readers take it to be, a barren record of meaningless facts—a dry chronicle of past events, whose evanescent interest vanished with the age when they occurred. It is a most sublime revelation of God.'

প্রকৃতির ন্যায় ইতিহাদেও ঈশ্বর প্রকাশমান হন। আপাতদৃষ্টিতে যে-ইতিহাস মান্তবের রচনা বলে মনে হয় বস্তুতঃ তার অস্তরালে এক ঐশশক্তি ক্রিয়াশীল থাকে। কিন্তু ঈশ্বর ইতিহাসে কিভাবে আত্মপ্রকাশ করেন ? তার জবাবে কেশবচন্দ্র বলেছেন মহান মান্নবের (Great Man) মধ্য দিয়েই ঈশ্বর প্রকাশমান হন। তাঁর এই কথায় কার্লাইলের একটি উক্তি যেন ধ্বনিত হয়েছে : 'history of the world is the biography of great men'। এক একটি যুগ ও জাতি কোনও এক মহান বাক্তির নেতৃত্বাধীনে কেন্দ্রীভূত ও সংঘবদ্ধ হয়। কালের প্রবাহে কত সমাজ ও জাতির উথান ও পতন ঘটে থাকে; সংখ্যাতীত মান্নযের স্রোত বয়ে চলে— যুদ্ধবিগ্ৰহে কত নাম-না-জানা মান্ত্ৰই জীবনবলি দেয়— কিন্তু নাম থেকে যায় কেবল নেতৃবুন্দ ও সেনানায়কদের। এই নেতৃস্থানীয় মহান ব্যক্তিরাই স্ব কিছু চালনা করেন। তাঁদের খ্যাতি ও ছ্যাতি ইতিহাসে উজ্জ্বল হয়ে থাকে। Heroes, Reformers, Prophets ইত্যাদি আখ্যা তাঁরা পান। কেশবচন্দ্রের মতে ইতিহাস্থ্যাত মহান মানবদের সাহায্যেই ঈশ্বর ইতিহাসে অভিব্যক্ত হন। এক-একটি যুগের প্রতিভূ মহামানবরা নিজেদের ধ্যানধারণার প্রতিষ্ঠার জত্যে জীবন উৎসর্গ করেন— অন্তর্ভাবকে বহির্লোকের মধ্য দিয়ে রূপায়িত না করা অবধি স্বস্তি পান না। গীতোক্ত বিভূতি যেমন স্বতঃই বিচ্ছুবিত হয় তেমনি তাদের ধ্যানের বস্তু সংশ্লিষ্ট ক্ষেত্রে চিরন্তন জ্যোতির্ময়ের ন্থায় ফুটে ওঠে। প্রকৃতির প্রয়োজন ও সমাজের তাগিদে ঐ সব মহামানবগণ আবিভূতি হন। বিশ্বনিয়ন্তার নৈতিক শক্তিকে তাঁরা প্রকাশমান করে তোলেন। যৌবনে তিনি কার্লাইল ও ইমার্সনের এই চিস্তায় প্রভাবিত হয়েছিলেন। কার্লাইলের ব্যক্তিপূজা-তত্ব তাঁকে চমৎকৃত করে।

মানবিক কল্যাণকল্পেই ঐসব মহান ব্যক্তিরা ঈশ্বর কর্ত্ক প্রেরিত হন—
তাঁরা ঈশ্বরেরই প্রতিভূ— নানা গুণ ও শক্তিমণ্ডিত মহান ব্যক্তিগণ সমাজ ও
রাষ্ট্রের গতিপথ রচনা করেন। সাধারণ মান্ত্র্য থেকে তাঁরা সর্বাংশে উন্নত;
সেজত্যে কেশবচন্দ্র তাঁদের অতিমানব বলে অভিহিত করেছেন। তাঁর 'Great
Man' তত্ত্বের সঙ্গে হেগেল ও নীট্শের অতিমানব প্রতীতির কিছুটা মিল আছে
এবং এবিষয়ে বঙ্কিমচন্দ্র, বিপিনচন্দ্র ও শ্রীঅরবিন্দর সঙ্গে তাঁর চিন্তার বিশেষ
পার্থক্য নেই। কেশবচন্দ্রের অতিমানব একদিকে দেশ ও কালের প্রতিভূ;
অপরদিকে বিশেষ কোনও ভাবধারার প্রবক্তা। কেশবচন্দ্র বিশ্বাস করতেন যে
অতিমানবের নিঃস্বার্থ ত্যাগ, অনাবিল তিতিক্ষা, ঐকান্তিক নিষ্ঠা, জ্ঞানবিভার
মৌলিকতা ও অজেয় শক্তি থাকে।

এশিয়াকে কেশবচন্দ্র মানবসভ্যতার পীঠস্থান ( Holy Ground ) বলে মনে করতেন; এশিয়াতেই বিশ্বের দকল ধর্ম ও সংস্কৃতি ভূমিষ্ঠ হয়েছে; এশিয়াতেই জয়েছেন অধিকাংশ মহান ব্যক্তি; তাই এশিয়ার ধুলো তাঁর কাছে সোনার চেয়েও আদরণীয় ছিল। ইউরোপকে তিনি এশিয়ার উদার্য, মানবিকতা ও বিশ্ব-রেমের বাণী গ্রহণ করতে উপদেশ দেন। তার 'নববিধান' আদর্শে এশিয়ার দকল চিস্তা ও ধর্ম সমন্বিত হয়েছে। ভারতে ইংরেজদের আগমনকে তিনি দিব্য অভীপা বলে মনে করতেন: 'It is Providence that rules India through England.' । মোগল সাম্রাজ্যের পতনের পর ভারতের যে সামাজিক ও নৈতিক অবনতি ঘটে তার সংশোধনের জন্মে পাশ্চান্তাের জ্ঞান ও চিস্তার সঙ্গে এদেশের সংযোগ থাকা আবশুক। ভারতকে জগৎসভায় সম্মানিত আসন ফিরে পেতে হলে পশ্চিমী সংযোগ ও সাহােয়া তাঁর মতে অপরিহার্য। পক্ষান্তরে ভারতের আধ্যাত্মিক বাণী ইংলণ্ডেরও উপকারসাধন করবে বলে তিনি বিশ্বাদ করতেন:

'The mutual intercourse between England and India, political as well as social, is destined to promote the true interests and lasting glory of both nations.' \*\*

দেশের নৈতিক ও সামাজিক সংকটের সন্ধিক্ষণে ইংরেজের আবির্ভাবকে তিনি

স্থাগত জানিয়েছিলেন। ক্রমান্বয়ে বিদেশী আক্রমণ ও আধিপত্য ভারতকে দীন ও হীনবল করে তুলেছিল— সময়টা তাঁর মতে তথন খুবই সমস্থাসংকুল—
ইংরেজশাসনও তাই অবগুস্তাবী হয়ে পড়ে। কতিপয় ইংরেজের বিসদৃশ আচরণ দত্তেও এদেশে ইংরেজরা সামাজিক ও সাংস্কৃতিক বিকাশের স্থচনা করেছে। তাই কেশবচন্দ্র তাঁর 'England and India' বক্তৃতায় ইংরেজদের ভারতবিজয়কে বিধিনির্দিষ্ট ('Providential Dispensation') বলে অভিহিত করেন। অশিক্ষা ও কুসংস্কারে নিময় ভারতে ইংরেজ শাসন প্রকারান্তরে ঐশ আশীর্বাদম্বরূপ। সেজত্যে ব্রিটেনের প্রতি আহুগত্য প্রদর্শনের স্বপক্ষেই তাঁর অভিমত ছিল।

# চার : রাষ্ট্রদর্শন

অক্ষয়কুমারের মতো কেশবচন্দ্রও মনে করতেন যে প্রাকৃতিক প্রবণতা ও প্রয়োজনেই সমাজের উৎপত্তি। সামাজিক ঐক্যবদ্ধতার মধ্যে দিয়ে ব্যক্তিত্বের বিকাশ ও সম্ভাবনা পরিণতি লাভ করে। ব্যক্তিসত্তা পরিবার, গোদ্ধী, সমাজ ও রাষ্ট্র অতিক্রম করে সারা বিশ্বের সংঘবদ্ধতায় পরমসত্তার সন্ধান পায়। ঐক্যবদ্ধতা মান্থবের স্বভাব। মান্থবে-মান্থবে ঐক্যের ভিত্তিতেই ঈশ্বরের সহিত যুক্ত হওয়া যায়।

কেশবচন্দ্র ব্যক্তিস্বাতন্ত্রে বিশ্বাসী ছিলেন। গোষ্ঠীর নামে তিনি ব্যক্তিত্বকে থর্ব করতে চান নি। একটি স্থন্দর উপমার সাহায্যে তিনি বলেন:

'We do not want any single instrument to supplant and supersede the rest; We do not wish that only one voice should sing and all the others be annihilated or hushed in silence. True music is not all drum or all violin; it is the perfect agreement of all varieties of sound, instrumental and vocal'.'>

ব্যক্তিমাম্বকে তিনি দিব্যবিধান অম্বযায়ী মূলতঃ নীতিপ্রবণ ও যুক্তিম্থী বলে মনে করতেন। মাম্বের ঐ দহজাত সন্তার নিরস্কৃশ বিকাশই ছিল তাঁর কামনা। তিনি চাইতেন:

১. অনুশাসনমূক্ত মান্নবের ভালমন্দ বিচারের স্বাধীন ক্ষমতা;

- ব্যক্তিগত, পারিবারিক, দামাজিক অথবা রাষ্ট্রীয় বিধিব্যবস্থার মূলে ব্যক্তির
  স্বাধীন বিবেকের অন্থাসন;
- ৩. সামাজিক ও ধর্মীয় প্রতিষ্ঠানের নীতি ও কর্মপদ্ধতিতে গণতান্ত্রিক অধিকারের প্রতিষ্ঠা।<sup>১২</sup>

কেশবচন্দ্র মৃক্তির পূজারী ছিলেন। 'জীবন বেদ' গ্রন্থে তিনি মৃক্তির জয়গান করেছেন। পরাধীনতা তাঁর কাছে ছিল এক মস্ত পাপস্বরূপ— যা ঈশ্বরের প্রতি বৈরিতা বিশেষ; মৃক্তির প্রশ্নে তিনি ছিলেন অটল ও অনমনীয়। তিনি মনে করতেন যে কুসংস্কার ও অজ্ঞানের একমাত্র প্রতিষেধক হল স্বাধীনতা। দাসত্ব ব্যক্তির অধীনেই হোক বা শাস্ত্রীয় অফুশাসনে হোক তা মন্দ বই আর কিছু নয়। বর্ণবৈষম্য ও পৌত্তলিকতার বিরোধিতায় তাঁর এই মৃক্তির চেতনা সক্রিয় হয়ে ওঠে। সকল মান্ত্রের মধ্যে একই ঈশ্বর বিরাজ করেন; সেজত্যে মান্ত্রের উপর মান্ত্রের আধিপত্য অস্থায়। মৃক্তিকে তিনি আত্মন্তরিতা, হঠকারিতা বা নৈরাজ্যবাদী দৃষ্টিতে দেখতে নিষেধ করেন। ঈশ্বরের অফুগতরূপে ঈশ্বরের উপর অচল আস্থা ও নির্ভর্কাই মৃক্তির পথকে প্রশস্ত করে।

সামাজিক মৃক্তির প্রসঙ্গেও তিনি ছিলেন ক্লান্তিহীন প্রবক্তা। তমসাচ্ছম দেশ ক্রমে আলোকের পথে অগ্রসর হচ্ছে এবং সেইসঙ্গে মৃক্তিকামী মানুষ ধীরে ধীরে জেগে উঠছে বলে তিনি অন্থভব করেছিলেন। তাঁর রচনায় যুগের গতি ও প্রকৃতি সম্পর্কে প্রায়শঃই তাঁর সচেতন মনের পরিচয় পাওয়া যায়:

'The love of freedom is the chief characteristic of the present age... This love of freedom manifests itself in all departments of speculation and practice. In politics men aspire to that form of government in which every section of the community may be fairly and fully represented. In education, the cry all over the civilized world is—enlighten the masses... In society, there is an earnest struggle to break through the fetters of tradition, custom and conventionalism. In religion also we see the effects of a strong desire to enfranchise the spirit...<sup>250</sup>

কেশবচন্দ্রের মতে মৃক্তি সম্পাকিত মূল্যবোধই হল জাতির প্রাণশক্তিম্বরূপ। আর এই মৃক্তিকে তিনি দেখেছেন আধ্যাত্মিক দৃষ্টিকোণ থেকে।

ইংরেজদের ভারত আগমনকে কেশবচন্দ্র ঐশ অভিপ্রায় বলে মনে করতেন এবং ইংলণ্ডের প্রতি আহুগত্য প্রদর্শনের স্বপক্ষেই ছিল তাঁর অভিমত। মন্তুর শ্বতিশাস্ত্র অন্থ্যবণপূর্বক তিনি বিশ্বাস করতেন যেরাজশক্তি স্বয়ং ঈশ্বরের প্রতিভূ। তাই মান্থ্যের নতি ও আহুগত্য রাজারই প্রাপ্য। ঐ প্রসঙ্গে কেশবচন্দ্র একথাও বলেছেন যে রাজন্রোহ কেবল রাষ্ট্রনৈতিক অপরাধই নয়— ঈশ্বরের বিরুদ্ধে পাপাচরণও বটে। রাজান্থগত্য অস্বীকার করার অর্থ ইতিহাসের ঐশ প্রত্যেরকে (God in History) অগ্রাহ্ণ করা। ভাবাবেগবশতঃ কেশবচন্দ্র বলেছিলেন: 'We love our Queen as our mother'। ভারতে ইংরেজ শাসনের পশ্চাতে কেশবচন্দ্রের এই আধ্যাত্মিক ব্যাখ্যা উত্তরকালে অনেক রাষ্ট্রনায়ককে প্রভাবিত করেছিল বলে অন্থমান করা হয়। বিশেষ করে মহাদেব গোবিন্দ রানাডে তাঁর এই চিন্তায় আরুষ্ট হয়েছিলেন এবং মভারেট-পদ্বী ফিরোজ শাহ মেহতা, স্থরেন্দ্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যায়, গোপালক্বফ গোখলে প্রম্থ রাজনীতিকের মধ্যেও এর প্রভাব লক্ষণীয়। ১৪

কেশবচন্দ্র মনে করতেন যে প্রাচীনকালে রাজার প্রতি হিন্দুদের আত্মগত্য দেবভক্তিস্বরূপ ছিল; হিন্দুরা গৃহে পিতামাতাকে যেমন দেবতার তুল্য ভক্তির চোথে দেথে রাজাকেও ঠিক সেই দৃষ্টিতেই দেখত। ২° এই দৃষ্টিভঙ্গী কেশবচন্দ্রের মতে প্রকৃতিগত। রাজার রাজ্যশাসন ক্রটিপূর্ণ বা অনিপুণ হলেও— প্রজারা পিতার গুণাগুণ বিচার না করে যেমন ভক্তিশ্রদ্ধা প্রদর্শন করে, রাজার প্রতিও তেমনি আত্মগত্য প্রদর্শন করত। এ-মনোভাব হিন্দুদের প্রকৃতিগত ও তাদের অনাবিল হৃদয়ের লক্ষণ:

'Loyalty shuns an impersonal abstraction. It demands a person, and that person is the sovereign, or the head of the state, in whom law and constitutionalism are visibly typified and represented.'

রাজাহ্নগত্যকে তিনি ঈশ্বরের প্রতি ভক্তির সমতুল মনে করতেন কারণ তাঁর মতে আহ্নগত্য তাতে দৃঢ়তা ও পবিত্রতায় উদ্ভাদিত হয়ে ওঠে এবং পুণ্য আবেগ ও চেতনার স্বষ্টি করে। তবে এ-কথাও মনে রাখতে হবে যে শাসকদের স্বেচ্ছা-চারিতাকে কেশবচন্দ্র নিন্দা জানাতেও কোন দিন পরাধ্মুথ হন নি। ভারতের আমলাতাব্রিক শাসন্যব্রকে তিনি ইংরেজশাসনের থেকে স্বতন্ত্র দৃষ্টিতে দেখতেন। ইংরেজশাসন দিব্যবিধানে প্রবর্তিত— ঐ-শাসন ব্যবস্থায় ক্রটিবিচ্যুতি থাকলে তার বিরোধিতা ও সংশোধনেরও অবশ্য প্রয়োজন আছে। ভারতকে ইংরেজের অধীনে রাখার পরিবর্তে ইংরেজদের সঙ্কে ভারতীয়দের সমান অধিকার ও

সমবায়ভিত্তিক শাসনব্যবস্থাই ছিল তাঁর কামনা। উভয়ের মধ্যে সামঞ্জন্ত, সোহার্দ্য ও সমবায়ী সম্পর্ক গড়ে তুলতে তিনি যত্নবান হন। শাসনব্যবস্থার গলদ দূর করার জন্তে রাজন্তোহের আশ্রয় গ্রহণকে তিনি দেব-অভিপ্রায়ের পরিপন্থী বলে মনে করতেন। তাঁর মতে:

'Sedition is rebellion against the authority of God's representative, and therefore against God. It is not merely a political offence, but sin against Providence.' <sup>9</sup>

নিয়মতান্ত্রিক পদ্ধতিতে শাসনব্যবস্থার পরিবর্তন তাঁর অভিপ্রেত ছিল। ইংরেজদের শুভবৃদ্ধি ও বিবেকের কাছে সেজন্তে তিনি আবেদন জানান। সমকালীন ইউরোপে সামাজিক ও শাসনতান্ত্রিক বিধিব্যবস্থায় যে-সব পরীক্ষানিরীক্ষা চলেছিল, কেশবচন্দ্র সে-বিষয়ে সজাগ দৃষ্টি রাখতেন। এদেশে তার প্রয়োগ সম্পর্কে স্ক্র্পাষ্টভাবে কিছু না বললেও বিভিন্ন লেখায় ও ভাষণে বারংবার উল্লেখ থেকে অনুমান করা যায় যে সে-সবের প্রতি তাঁর সমর্থন ছিল। বিখ্যাত 'Asia's Message to Europe' বক্তৃতায় তিনি বলেছিলেন:

'Among the advanced nations of the west the tendency of modern politics is not to exclude any, but to include all; not to destroy and ignore any section, but to represent the whole people. The highest form of government is synonymous with the most thorough-going and comprehensive representation. If you have even the semblance of good government, if you care for real political prosperity, surely you cannot reject the humbler classes; you cannot extinguish them because of their poverty, you cannot crush them into atoms because of their ignorance. There is everywhere a cry for justice, justice to the weak and powerless, justice to the working classes. Not to listen to that cry would be a disaster.'>

"""

হ্যামিলটনের নীতিদর্শন তিনি অধ্যয়ন করেছিলেন এবং হয়তো দেই প্রভাবেই মনে করতেন যে নীতি ও ধর্ম কেবল গুহায় অথবা পর্ণকৃটিরে বিরাজ করে না; দেইদঙ্গে একথাও বলতেন যে বিত্তবানদের বরাতে মৃক্তি জোটে না। তাঁর নববিধানে ধনী-নির্ধনের স্থান ছিল সমান। তাঁর মতে রাজপ্রাসাদেও যেমন, তেমনি দরিদ্রের কুটিরেও ঈশ্বর বিরাজ করেন।

কেশবচন্দ্র নিজেকে সোশালিস্ট বলে জাহির করেন নি। রাজনীতির ব্যাকরণ-

গত চেতনাও হয়তো তাঁর ছিল না। কিন্তু সোশালিজ্মের যা মূলকথা— অর্থাৎ মান্ন্থ নির্বিশেষে সর্বজনের সমানাধিকার প্রতিষ্ঠার আদর্শ— তা তাঁর সমগ্র চিন্তা ও আচরণে স্পষ্টই অভিব্যক্তি লাভ করেছে। বড়মান্ন্থ কে? এ-প্রশ্নের জবাব তিনি নিজেই দিয়েছেন:

'আমাদের দেশে এদেশের ছোটলোকেরা। তাহারা না থাকিলে কার বা ভাত জুটিত, কে বা গাড়ী চড়িয়া ঘোড়দোড় দেখিতে ঘাইত, আর কেই বা তাকিয়া ঠেদান দিয়া গুড়গুড়ি টানিত। দেখ দামান্ত লোকেরা আমাদের দর্বস্থ দিতেছে। তাহাদের ধনে আমরা বড়মানুষী করিতেছি। কিন্তু কয়জন তাহাদিগের প্রতি বিশেষ কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করিব মনে করে ··· পৃথিবীতে এমন এক দময় আদিবে যখন ছোটলোকেরা আর চুপ করিয়া থাকিবে না, আর ছঃখে মাটির শ্যাায় পড়িয়া থাকিবে না।' › »

ইংলও ও আয়ার্ল্যাণ্ডের লোকেরা অত্যাচারীর বিরুদ্ধে যে বিদ্রোহ করেছিল সেকথা তিনি ঐ প্রসঙ্গেই উল্লেখ করেন। কেশবচন্দ্র বিপ্লব চান নি। শান্তিপূর্ণ সংস্কারের সাহায্যে দেশের পরিবর্তন চেয়েছেন। তা বলে তিনি তুর্বলতার প্রশ্রমণ্ড দেন নি। তিনি বলেছেন:

ঘাহারা তোমাদের মধ্যে রেওত বা কারিগর আছ, দকলে একত্র হইয়া একবার গা তুলো। তোমাদের যাতে ভাল হয়, তোমরা যাহাতে দোরাত্মা, নিষ্ট্রবতা, প্রজাপীড়ন বলপূর্বক কমাইতে পার, ইহাতে একান্ত যত্ন কর। তামরা আর নিদ্রা যাইও না। দমর হইয়াছে, উঠে দেখ তোমাদের হইয়া বলে এমন লোক নাই। রাজপুরুষেরা তোমাদের কথা শুনিতে পান না, বড়নাত্মবেরা তোমাদিগকে গ্রাহ্থ করে না। এরূপ অপমান কি তোমরা চিরকাল দহ্য করিবে। তোমরা কি মান্থব নও ১৭২০

কেশবচন্দ্রের সমন্বয়বাদী বিশ্বজ্ञনীনতা রাষ্ট্রের ভাববাদী প্রত্যয়ের অনুসারী ছিল। তাঁর কাছে রাষ্ট্র ছিল কতকগুলি জীবন্ত অবয়বের ঐক্যবদ্ধ একটি জটিল যদ্ধের মতো—সর্বজ্ঞনের চিন্তা, আশা ও আকাজ্জাকে সমন্বিত করাই তার উদ্দেশ্য। আর্থিক কৌলিন্সের অধিকারী জমিদার ও পুঁজিবাদীদের সঙ্গে একত্র নির্বিত্ত চাষী ও শ্রমিকের প্রয়ন্তে রাষ্ট্র সজীব ও স্কুসংবদ্ধ আকার ধারণ করে। তাদের কোনও একটির বিচ্যুতি ঘটলে রাষ্ট্রের অঙ্গহানি হয়। কেশবচল্রের কথায় রাষ্ট্র হল: 'the perfection of consolidated fellowship'। ১ তাই রাষ্ট্রদেহে শ্রেণীবিদ্বেষ ও অন্থ্যা, বিভেদ ও দলীয় মনোভাব ক্ষতিকর।

কেশবচন্দ্র রাষ্ট্রকে যদিও জীবদদৃশ (organic) ভাববাদী দৃষ্টিতে দেখতেন, কিন্তু রাষ্ট্রের সার্বিক শক্তিময়তায় বিশ্বাদী ছিলেন না। বিশ্বসম্প্রীতির আদর্শে তিনি অন্প্রাণিত হয়েছিলেন এবং সেই দৃষ্টিতে অন্থভব করেছিলেন: 'what is a wonderful thing is balance of power in the civilized world'। <sup>২ ২</sup> মৌল আধ্যাত্মিক স্থরেই তাঁর বিশ্বজনীনতা অভিব্যক্তি লাভ করে।

কেশবচন্দ্রের মতে প্রাচীন ভারতে ব্যক্তি-মাহুষের রাজনৈতিক ও সামাজিক স্বাধীনতা বলে কিছু ছিল না— মুসলমান আমলেও নয়। রাজার ইচ্ছাতেই সবক্ছি চলত। ইংরেজশাসনকালে যে মাহুষ বিশেষ কিছু স্বাধীনতা পেয়েছে তা-ও তিনি বিশ্বাস করতেন না। ভারতীয়দের মধ্যে অনৈক্যের ছটি মূল কারণ তিনি দর্শিয়েছেন। প্রথমতঃ ভাষার প্রভেদ, দ্বিতীয়তঃ ধর্মের অমিল। ভারতের বিভিন্ন অঞ্চলের অধিবাসীদের মধ্যে পরস্পরবোধ্য একটি ভাষা না থাকলে জাতীয় ঐক্যাধন অসম্ভব। হিন্দি ভাষাকেই তিনি এবিষয়ে সর্বাপেক্ষা উপযোগী বলে মনে করতেন। তাঁর মতে:

'যদি ভাষা এক না হইলে ভারতবর্ষে একতা না হয় তবে তাহার উপায় কি? সম্ভব ভারতবর্ষে এক ভাষা ব্যবহার করাই উপায়। এখন যতগুলি ভাষা ভারতে প্রচলিত আছে তাহার মধ্যে হিন্দি ভাষা প্রায় সর্বত্রই প্রচলিত। এই হিন্দি ভাষাকে যদি ভারতবর্ষের একমাত্র ভাষা করা যায়, তবে অনায়াদে শীঘ্র সম্পন্ন হইতে পারে।'২৬

ধর্মের মধ্যেও যে নানা ভেদাভেদ তা বিদ্রিত করে ভারতকে একতাবদ্ধ করার জন্মে তিনি এই বলে অভিমত প্রকাশ করেন: 'আর্য্যজাতির চিরপূজ্য একমাত্র অদ্বিতীয় পরব্রহেশ্বর উপাসনা সমস্ত ভারতে প্রচলিত হইলে সর্বপ্রকার অনৈক্য চলিয়া যাইবে'।

### পাঁচ: সমাজোন্নয়ন-চিন্তা

রামমোহন প্রদর্শিত সমাজসংস্কার ও কল্যাণকর্মেও কেশবচন্দ্র অবতীর্ণ হয়ে-ছিলেন। বিলাত থেকে ফেরার পর (১৮৭০) দেশবাসীর নৈতিক উজ্জীবন ও সামাজিক বিধিব্যবস্থার সংস্কার ও পরিবর্তনের প্রয়োজন উপলব্ধি করেন। সেই উদ্দেশ্যে তিনি 'Indian Reforms Association' নামে একটি প্রতিষ্ঠান গড়ে তোলেন। মোটাম্টিভাবে এই প্রতিষ্ঠানের কার্যক্রম পাঁচটি ধারায় বিভক্ত ছিল:

- ১. নারীর দামাজিক অধিকার অর্জন ও উন্নতি সাধন;
- ২. সর্বাত্মক শিক্ষার প্রবর্তন;
- ৩. স্থলত পুস্তক ও পত্রিকা প্রকাশ:
- 8. মাদকভার বিরুদ্ধে আন্দোলন;
- ৫. নানাবিধ সংস্কার ও সেবাকার্যের আয়োজন।

নারীর স্বাধীনতা ও অধিকার প্রশ্নটিকে কেশবচন্দ্র বিশেষ গুরুত্ব দিয়েছিলেন এবং অন্থতব করেছিলেন যে তাদের মৃক্তিসাধনের জন্য প্রয়োজন যথোচিত শিক্ষার ব্যবস্থা। দেজন্ম স্ত্রীশিক্ষার কাজে তিনি উল্যোগী হয়েছিলেন। শিক্ষণ-প্রাপ্ত একদল মহিলার সাহাযেয় গৃহে গৃহে অন্তঃপুরিকাদের শিক্ষাদানের উদ্দেশ্মে 'অন্তঃপুর স্ত্রীশিক্ষা' সভা নামে একটি সংস্থা গঠন করেন (১৮৬৩)। তাঁর চেষ্টাতে মহিলাদের আধ্যাত্মিক শিক্ষার তাগিদে ব্রাহ্মিকা সমাজ প্রতিষ্ঠিত হয়। ১৮৮২ সালে কলকাতা বিশ্ববিচ্চালয়ের সিনেটে বিবেচনার জন্মে নারীশিক্ষা সম্পর্কিত একটি পরিকল্পনা পেশ করেন। মহিলাদের জন্মে 'বামাবোধিনী' ও 'পরিচারিকা' নামে তুটি পত্রিকারও প্রকাশন শুরু করেন। বিপ্থগামিনী মেয়েদের উদ্ধার ও রক্ষণাবেক্ষণের জন্ম তিনি একটি আশ্রমেরও পত্তন করেছিলেন।

দেবদেবীর নামে পুরুতপাণ্ডাদের চাতৃরীতে সাধারণ মাতৃষ কিভাবে প্রতারিত ও ক্ষতিগ্রস্ত হয় তা শিক্ষিত জনসমক্ষে তিনি তুলে ধরতে সচেষ্ট হন। তাঁরই প্রচেষ্টায় ১৮৭২ সালে ব্রাহ্ম বিবাহের আইন বিধিবদ্ধ হয়। মাদকতা নিবারণ প্রসঙ্গে তিনি সরকারি নীতির নিন্দা করে বলেন যে সরকার রাজস্ব বৃদ্ধির দিকে তাকিয়ে এ ব্যাপারে উদাসীন; যদি রাজস্বের উৎস হয় মাত্র্যের তুনীতি, উচ্ছুঙ্খলতা, আর্থিক ক্ষতি ও অপরাধ প্রবণতা তাহলে রাজস্ব আদায় না হওয়াই মঙ্গল। শেষোক্ত বিষয়গুলিতে কেশবচন্দ্র রামমোহনের পরিবর্তে অক্ষয়কুমার দত্তর দ্বারাই প্রভাবিত হন।

নববিধানের সদস্যদের জন্মে রচিত 'নবসংহিতা' গ্রন্থে প্রাত্যহিক জীবনে পালনীয় আচারবিচার সম্পর্কে যেসব উপদেশ আছে তার মধ্যে কেশবচন্দ্রের সমাজতাত্ত্বিক চিস্তাভাবনার পরিচয় পাওয়া যায়।

## ছয়: শিক্ষাচিন্তা

সমসাময়িককালে যুবসম্প্রদায়ের মধ্যে উচ্ছুঙ্খলতা, পানদোষ ও বিজাতীয় মনোভাব প্রত্যক্ষ করে কেশবচন্দ্র উপলব্ধি করেছিলেন যে শিক্ষাব্যবস্থায় নীতিবোধ, স্বদেশ-প্রেম ও আধ্যাত্মিকতা অন্তর্ভুক্ত হওয়া দরকার। তাঁর মতে: 'to the influence of ungodly education is to be attributed the want of progress in the social conditions of the country'। এই সময়ে একদল মনে করতেন যে শিক্ষা সম্পূর্ণরূপে ধর্মনিরপেক্ষ হওয়া বাঞ্ছনীয়— কারণ ধর্মের মধ্যেই যা কিছু কুসংস্কার, যুক্তিবিম্থতা ও অবৈজ্ঞানিক মনোভাব নিহিত থাকে। তার প্রতিবাদে কেশবচন্দ্র বলেন:

'If intellectual progress went hand in hand with religious developments, if our educated countrymen had initiated themselves in the living truths of religion, patriotism would not have been mere matter of oration, but a reality in practice. Society would have grown in health and prosperity...That unity and nationality which are considered a great desideratum would have been established.' 8

তিনি অন্তব করেছিলেন যে দেশবাসীর নৈতিক ও সামাজিক চেতনা ব্যতিরেকে দেশের মৃক্তির সাধনা সফল হবে না; শিক্ষাই রাষ্ট্রচেতনার উপাদান। তাই তিনি ভাবীকালের রাষ্ট্রগুরু স্থরেন্দ্রনাথকে শিক্ষার বিস্তারে উৎসাহী হতে উপদেশ দেন। শুধু উপদেশ দিয়েই তিনি ক্ষান্ত থাকেন নি। শিক্ষার উন্নয়নে তিনি ঐ সময়ে যে ভূমিকা গ্রহণ করেছিলেন তা আজও স্মরণযোগ্য। সমসাময়িককালে আরও যে তৃজন মনীধীকে অন্তর্নপ কাজে অগ্রণী হতে দেখা যায় তাঁরা হলেন বিভাসাগর ও অক্ষয়কুমার দত্ত।

এদেশে অধুনা প্রবর্তিত বয়স্ক শিক্ষার আন্দোলন তিনিই প্রথম শুরু করে-ছিলেন। কারিগরি শিক্ষার জন্মে Industrial School এবং শ্রমজীবীদের মানসিক বিকাশ সাধনকল্পে নৈশ বিভালয় স্থাপন এবং Working men's Institution প্রতিষ্ঠা করেন। নারীশিক্ষার জন্ম তিনি Normal School-এর পত্তন এবং উপযোগী অন্যান্য পদ্বাও অবলম্বন করেন। শিক্ষার বিভিন্ন স্তরে— তা প্রাথমিক কিংবা উচ্চশিক্ষাই হোক অথবা নারী কিংবা শ্রমিকদের জন্মেই হোক—প্রতিটি স্তরের পক্ষে উপযোগী পরিকল্পনা তিনি রচনা করেন। শিক্ষা বিস্তারের

জ্ঞে প্রয়োজনীয় কর আরোপের প্রস্তাবও তিনি তুলেছিলেন। তাঁর শিক্ষার চিস্তা ও তৎপরতার মোটামুটি রূপ ছিল এইরকম:

- দেশীয় বিভালয়গুলির কাজকর্ম পরিদর্শনের জয়ে একজন উপয়ুক্ত পরিদর্শক
  থাকা প্রয়োজন;
- চাষী ও শ্রমিকদের উপযোগী পর্যাপ্ত সংখ্যক নৈশ বিভালয় স্থাপন করা আবশ্রক;
- জনদাধারণের প্রাত্যহিক জীবনের প্রয়োজনীয় বিষয় যেমন বিজ্ঞানশিক্ষার ব্যবস্থা থাকা উচিত;
- অত্মত শ্রেণীর লোকদের জত্যে পরিচালিত বিভালয়গুলির উপর প্রযোজ্য সরকারি অন্থদানের নিয়মকাত্মন শিথিল করা আবশ্যক;
- ৫. ভাম্যমাণ শিক্ষকগণের সাহায্যে গ্রামে গ্রামে চিত্তগ্রাহী বক্তৃতার ব্যবস্থা;
- ৬. সরকারী সাহায্যে প্রকাশিত সংবাদপত্র বিনাম্ল্যে গ্রামে গ্রামে বিতরণ;
- গ্রামবাদীদের শিক্ষার জত্তে জমিদারদের বিভালয় প্রতিষ্ঠা ও পরিচালনায় সমত্র উভোগ;
- ৮. প্রাথমিক শিক্ষা ব্যবস্থার প্রয়োজনে দেশীবিদেশী ধনী ব্যবসায়ী ও জমিদারদের কাছ থেকে শিক্ষা বাবদ স্বল্প পরিমাণ কর সংগ্রহের আইনাত্বগ আয়োজন। জনশিক্ষার স্থবিধার্থে কেশবচন্দ্র এক পয়সা মৃল্যের 'স্থলভ সমাচার' নামে সহজবোধ্য একটি পত্রিকা প্রকাশ করেন। তাছাড়া ছোটদের জন্মে তিনিই প্রথম 'বালকবন্ধু' নামে একটি মাসিক পত্রিকাও বের করেন। বাড়ীর ঝিচাকরদের প্রতি সাধারণতঃ যে ওদাসিশ্য প্রদর্শিত হয় ও তাদের প্রতি তুর্ব্যবহার করা হয়ে থাকে তার সমালোচনা করে তিনি বলেন যে গৃহ ভৃত্যদের জন্মে 'রজনী-বিভালয়' স্থাপন করা প্রয়োজন। ২৫

## <u> শাত : উপসংহার</u>

উনিশ শতকের সংস্কার আন্দোলনের সর্বশেষ ও শ্রেষ্ঠ নেতা ছিলেন কেশবচন্দ্র। মনন ও ব্যক্তিত্বে তাঁর সমকক্ষ জননেতা সমসাময়িককালে দেখা যায় না। স্থরেন্দ্রনাথ তাঁকে বিশ্বের শ্রেষ্ঠ মনীধীদের গুণ ও সম্ভাবনার অধিকারী বলে মনে করতেন। ২৬ বন্ধিমচন্দ্রও তাঁকে 'স্থবান্ধণের শ্রেষ্ঠ গুণসকলে ভূষিত' বলে অভিহিত করেছেন। ২৭ অকালে আকস্মিক মৃত্যু ও জীবনাদর্শের কিছুটা বিচ্যুতির ফলেই হয়ত তাঁর সম্ভাবনা যথোচিত পরিপূর্তি ও সার্থকতা লাভ করে নি এবং তাঁর উভ্যমণ্ড বিশেষ কার্যকর হয় নি।

রামমোহনের পর বাংলার মননধারা মূলত ভক্তিবাদের পথে অগ্রসর হয়েছিল। সে পথের প্রধান পথিক দেবেন্দ্রনাথের শিশ্ব ও সঙ্গী ছিলেন কেশবচন্দ্র। কিন্তু কেশবচন্দ্র অধিক মাত্রায় প্রীষ্টীয় ভাবধারায় প্রভাবিত হওয়ায় তিনি দেবেন্দ্রনাথের বিরাগভাজন হন। তৎকালীন বাংলার চিন্তানায়কদের অধিকাংশের মধ্যেই ইউরোপের হিতবাদ ও দৃষ্টবাদ যে প্রভাব বিস্তার করেছিল কেশবচন্দ্র তাকে ভাল চোথে দেখেন নি। তাঁর মন অত্যধিক স্বজ্ঞা ও অতীন্দ্রিয় আবেগে আবিষ্ট হয়ে পড়ায় পরবর্তীকালে বিদ্বজ্জনমানসে যুক্তি ও বস্তুতন্ত্রী চিন্তার ক্রমবিস্তারে তিনি ক্ষ্রর হন। গোড়ার দিকে তাঁর মধ্যে যে উদারনৈতিক ও প্রগতিবাদী মনের ক্ষ্রণ ঘটে তা ক্রমেই স্থিমিত হয়ে পড়ে। বস্তুতঃ তিনি ও তাঁর সঙ্গীদের অপরিণামদর্শিতার ফলে নববিধান গোষ্ঠীর বনিয়াদ সংকীর্ণ ও শক্তিহীন হয়ে যায়। তিনি এক নতুন ধরণের পুরোহিততন্ত্র গড়ে তোলেন এবং ব্যক্তিশাতন্ত্রাকে থর্ব করে মৃষ্টিমেয় কিছু লোককে অন্যান্তদের উপর আধিপত্যের স্থযোগ দেন। বিপিনচন্দ্র সংথদে লিথেছেন:

'আমরা পিতামাতার শাসন অস্বীকার করিয়া যে-যুক্তিবাদের আশ্রয়ে ওব্যক্তি স্বাতস্ত্রোর প্রেরণায় ব্রাহ্মসমাজে আসিয়াছিলাম, কেশবচন্দ্রের মণ্ডলীতে তাহার যথাযোগ্য স্থান ও সম্মান ছিল না।'২৮

ভাঙন শুধু নববিধান গোষ্ঠীতেই ধরে নি। উপরস্ক তাঁদের উগ্রতার ফলে দেশে এক প্রবল প্রতিক্রিয়াশীল প্রতিপক্ষ গড়ে ওঠে— দেকথা স্থরেন্দ্রনাথ তাঁর আত্মজীবনীতে উল্লেখ করেছেন। ২৯

আধ্যাত্মিক চিন্তার ক্ষেত্রে কেশবচন্দ্রের অবদান অনন্যসাধারণ। প্রাচ্য ও প্রতীচ্য ভাবাদর্শের মিলন তথা সকল ধর্মের সমন্বরে গঠিত এক বিশ্বজনীন সংস্থার পতাকাতলে প্রেম ও শান্তির প্রতিষ্ঠা এবং মৃমৃক্ষ্ মান্তবের মৃক্তির কল্পনা নিঃসন্দেহে মৌলিক ও অনবহা। সকল ধর্মই তাঁর কাছে ছিল ঐশ সত্যের প্রকাশ। প্রথম দিকে তাঁর আধ্যাত্মিক বিশ্বজনীনতার যে অম্পষ্টতা ছিল তা তাঁর পরিণত বয়সের চিন্তা ও অভিজ্ঞতার ফলে কেটে যায়। সকল ধর্মের নির্দ্ধ— উপনিষদের একেশ্বরবাদ, ইসলামের সাম্য এবং খ্রীষ্টধর্মের ঈশ্বর ও মানবের পিতাপুত্র-প্রত্যয়ের সমন্বয়ে তিনি মান্নথকে একটি নতুন জীবনাদর্শের সন্ধান দিয়েছিলেন। নববিধান আদর্শে তিনি সকল দর্শন ও ধর্মের অধিবিতা ও ঈশ্বরতত্বগুলিকেই শুধু সমন্বিত করেন নি— দেগুলির ঐতিহাসিক প্রত্যয় ও প্রতীকাদিও গ্রহণ করেন। তাই কেশবচন্দ্রকে সর্বধর্মসমন্বয়ের ও বিশ্বজনীনতার সার্থক প্রতিভূ বলা যায়। সর্বধর্মের মৌল চিন্তার ভিত্তিতে পরম্পর নির্ভরশীল একটা সজীব মানবিক সম্পর্ক তিনি গড়ে তুলতে চেয়েছিলেন। বস্তুতঃ রামমোহনের আদর্শকেই তিনি পরিবর্ধিত রূপ দিয়েছেন।

ইমার্পন ও কার্লাইল পাঠ করেই হয়ত কেশবচন্দ্রের মনে ব্যক্তিপূজা ও অতিমানব-তত্ত্ব অঙ্কুরিত হয়। তিনি মনে করতেন যে প্রকৃতির প্রয়োজন ও তার্গিদেই ঐসব মহামানবদের আবির্ভাব ঘটে এবং বিশ্বনিয়ন্তার নৈতিক শক্তি তাদের মধ্যে দিয়ে অভিব্যক্তি লাভ করে; মহামানবদের আবির্ভাব সামাজিক প্রয়োজনও বটে; তাঁরা শান্তি ও ম্ক্তির মন্ত্র প্রচার করেন। মহামানবদের জীবনে একটি স্থরই কেবল অন্থরণিত হয়: 'আদর্শের জন্মেই বাঁচাও মরা'। এখানে হেগেল ও নীট্শের অন্থরপ চিন্তা মর্তব্য— যে-চিন্তাকে ফ্যাসীবাদের অন্যতম প্রধান উপাদান বলে মনে করা হয়। ভারতের মাটি ও জলহাওয়ায় ব্যক্তিপূজা, অবতারতত্ত্ব ও অতিমানবতা নতুন কিছু নয় এবং শ্রীঅরবিন্দ, স্থভাষচন্দ্র প্রম্থ নেতৃবৃদ্দ এই প্রতীতি গ্রহণ করেছেন। তাই ফ্যাসীবাদের পক্ষে ভারতভূমি অন্থর্বর নয়। ব্যক্তিস্থাতেয়্রে বিশ্বাসী কেশবচন্দ্র এই স্ববিরোধী ও সংকীর্ণ চিন্তায় আচ্ছন্ন থাকলেও স্বেচ্ছাচারী শক্তিমন্ততাকে তিনি অন্থ্যোদন করতেন না।

মান্থবের আধ্যাত্মিক চেতনার ক্ষুরণে তাঁর বিশ্বাস ও আগ্রহ ছিল। সমাজ সংস্কারের মধ্যে দিয়ে তিনি আধ্যাত্মিক অভ্যুন্নতির প্রয়াসী হন। আধ্যাত্মিক নবজাগরণের ভিত্তিতে তিনি তাঁর সমাজসংস্কারের কর্মপন্থা রূপায়িত করেন। প্রভূত প্রয়াস ও নিরবচ্ছিন্ন প্রস্তুতির দ্বারাই তিনি দেশ ও জাতি গঠন সম্ভব বলে মনে করতেন।

ইংরেজদের তিনি এদেশের অছিরূপে দেখতেন এবং তাদের কাছ থেকে স্থবিচার চাইতেন। ত এদেশের সম্পদ আহরণ করে ইংরেজের বিত্তর্দ্ধির তিনি নিন্দা করেন; সেজতে ইংরেজদের উদ্দেশে বলেন যে এই পাপের জত্যে তাদের একদিন ঈশ্বরের কাছে জবাবদিহি করতে হবে। ভারতে ইংরেজশাসনের একমাত্র কৈফিয়ত হল: 'good and welfare of India'; ম্যাঞ্চৌরের উন্নতির জন্ম ভারতকে শোষণের তিনি সমালোচনা করেন। এখানে কেশবচন্দ্রের চিস্তায় জাতীয়তাবাদী মনোভাবের বিশেষ পরিচয় পাওয়া যায়।

এদেশে জাতীয়তাবাদের উৎপত্তি প্রথমাবস্থায় ইংরেজ বিতাড়ন বা রাজনৈতিক চেতনা থেকে হয় নি। নিজের ধর্ম, সমাজ ও সংস্কৃতি সম্বন্ধে গৌরববোধ স্বষ্টি থেকেই জাতীয়তাবাদ দানা বেঁধে ওঠে। একসময় দেশটা পাশ্চান্ত্য আচারাফ্র-ষ্ঠানের অম্বরণ ও থ্রীষ্টায় মতে ধর্মান্তরিতকরণের দিকে খুবই ঝুঁকে পড়েছিল। দেবেন্দ্রনাথ তার বিরুদ্ধে সংগঠিত আন্দোলনের স্থ্রপাত করেছিলেন। সেই আন্দোলনের দক্ষ নেতৃত্ব কেশবচন্দ্রকে জনপ্রিয় করে তোলে। স্থরেন্দ্রনাথ লিখেছেন: 'Keshub Chandra Sen was a great organizer, a born leader of men with a penetrating insight into human nature'। কেশবচন্দ্র পাশ্চান্ত্য শিক্ষাদীক্ষাকে স্বাগত জানিয়েছিলেন; কিন্তু তিনি 'দেশের বিজাতীয়করণের ঘোর বিরোধী' ছিলেন। ত্রু প্রাক-কংগ্রেস আমলে রাজনীতি যথন স্থপ্ত দলীয় রূপ পরিগ্রহ করে নি দেসময়ে তথনকার সংস্কারবাদী আধারাজনৈতিক সংগঠনগুলির ভূমিকা ও গুরুত্ব ছিল বিশেষ তাৎপর্যপূর্ণ। ক্রমব প্রতিষ্ঠান ও তাদের তৎপরতা দেশের পরবর্তী দিনের স্বদেশী আন্দোলনের যেন পূর্বপ্রস্তুতি। স্থ্রেন্দ্রনাথের ভাষায়:

'Social reform, industrial revival, moral and spiritual uplift, have all followed in the track of the great national awakening which had its roots in the political activities of our leaders...The activities of Iswar Chandra Vidyasagar helped Keshub Chandra Sen by enabling him to appeal to instincts and tendencies broadened by the spirit of reform. His work in its turn, helped that of Kristo Das Pal and others; and the new School of Politicians...'

তৎকালে রাষ্ট্রীয় স্বাধীনতার কথা অচিন্তনীয় ছিল। বিপিনচন্দ্র ভিন্ন মত পোষণ করতেন বলেই হয়তো লিখেছেন যে কেশবচন্দ্রের রবিবাসরীয় সামাজিক উপাসনায় সমগ্র জগতের কল্যাণার্থে প্রার্থনা করা হত; কিন্তু স্বদেশের জন্তে করা হত না, রাষ্ট্রীয় স্বাধীনতার কথাও বলা হত না। বিপিনচন্দ্র রাষ্ট্রীয় চেতনার উন্মেষ-সাধনে রাজনারায়ণ বস্থকে (১৮২৬-১৯০০) প্রথম পথপ্রদর্শক বলে মনে করতেন।

বস্ততঃ রাজনীতিকে কেশবচন্দ্র ধর্মের একটি অঙ্গ হিসাবে দেখেছেন।

দরাসরি রাজনীতি করা তাঁর কাম্য ছিল না। ধর্মের সঙ্গে যতটুকু সম্পর্ক ততটুকুই এবং তার বেশী রাজনীতি নিয়ে তিনি মাথা ঘামাতে চান নি। একথাও অবশ্ব অভ্যত্তব করতেন যে ধর্ম-সম্পৃত্ত রাজনীতিকে বর্জন করা কোনও সামাজিক মান্ত্রের পক্ষেই সম্ভব নয়। তিনি রাজনীতিক ও রাষ্ট্রদার্শনিক ছিলেন না। তবে তাঁর মধ্যে দে-সম্ভাবনা ছিল প্রচুর। তিনি রাজনীতিতে সক্রিয় অংশ গ্রহণ করলে বিশ্বের একজন শ্রেষ্ঠ রাজনীতিবিদ হতে পারতেন বলে স্থরেন্দ্রনাথ অভিমত প্রকাশ করেছেন। ৩°

#### नि र्प िं को

- Bipinchandra Pal. 'Keshub Chandra Sen'. In Character Sketches. 1957, p. 12.
- Resident Resident Property Property
- ०. किंगवहन्त रमन। 'जीवन व्यक्'। ১৯১१, शु ७।
- 8. পূर्বीक श्रह। १ ५०७।
- एक प्रतिस्त । 'अडावनी'। ১৯৪১, अ २००।
- . Keshub Chandra Sen. Lectures. p. 56.
- १. कि नवहन्त रमन । পতावनी । ১৯৪১, १ २७२-२७०।
- b. Keshub Chandra Sen. Lectures. p. 56.
- 3. Keshub Chandra Sen. Lectures in India. 1904, p. 127.
- >o. Keshub Chandra Sen. Lectures. p. 325.
- 55. Keshub Chandra Sen. Lectures in Asia. p. 64.
- Amiya Chandra Banerji. 'Brahmananda Keshub Chandra Sen', Studies in Bengal Renaissance. ed. by Atul Chandra Gupta. 1962, p. 80.
- 50. Keshub Chandra Sen. Lectures in India. 1904, p. 99.
- 18. V. P. Varma. Modern Indian Political Thought, 1961. p. 44.

- ১৫. যোগেন্দ্রনাথ গুপ্ত, সংকলক। 'স্থলত সমাচার ও কেশবচন্দ্রের রাষ্ট্র-বাণী'। থগু ১, ১৩৪৬ বঙ্গাব্দ।
- > . Keshub Chandra Sen. Lectures. p. 322.
- P. S. Basu. 'Political Thoughts of Keshab Chandra Sen', Navavidhan, December 15, 1938, p. 46.
- ১৮. Keshub Chandra Sen. Lectures in India. 1904, p. 507.
- ১৯. যোগেন্দ্রনাথ গুপ্ত। 'স্থলভ সমাচার ও কেশবচন্দ্রের রাষ্ট্র-বাণী'। খণ্ড ১, ১৩৪৬ বঙ্গাব্দ।
- २०. शृर्तीक श्रष्ट । १२)।
- 25. Keshub Chandra Sen. Lectures in India. 1904, p. 506.
- २२. Ibid.
- ২৩. যোগেন্দ্রনাথ গুপ্ত। 'স্থল্ভ সমাচার ও কেশবচন্দ্রের রাষ্ট্র-বাণী'। থগু ১, ১৩৪৬ বঙ্গাব্দ, পু ৩-৪।
- 88. Quoted in : A. C. Banerji, 'Brahmananda Keshav Chandra Sen', Studies in the Bengal Renaissance. ed. by Atul Chandra Gupta, 1962, p. 83.
- ২৫. যোগেন্দ্রনাথ গুপ্ত। 'স্থলভ সমাচার ও কেশবচন্দ্রের রাষ্ট্র-বাণী'। থও ১, নিবেদন।
- ₹७. Surendranath Banerjea. A Nation in Making. 1963, p. 131.
- ২৭. 'বঙ্কিম রচনাবলী'। সাহিত্য সংসদ সংস্করণ, খণ্ড ২, ১৩৬১, পৃ ৬১৮।
- ২৮. বিপিনচন্দ্র পাল। 'সত্তর বৎসর: আত্মজীবনচরিত'। ১৯৬২, পৃ ২৪৭।
- 23. Surendranath Banerjea. A Nation in Making. p. 6.
- oo. Quoted in : C. R. Das. Speeches. pp. 212-213.
- ৩১. রাজনারায়ণ বস্থ। 'আত্মচরিত', ১৯৬১। পৃ ১১৮।
- oz. Surendranath Banerjea. A Nation in Making. p. 183.
- oo. Ibid. p. 6

## এক: ভূমিকা

উনিশ শতকের বাঙালীর রাষ্ট্রচিন্তা ও মননধারার ইতিহাস বৈচিত্র্যময়। ভিন্ন
আদর্শ ও চিন্তায় সামাজিক ও রাজনৈতিক আন্দোলনকে আশ্রয় করে নব্যুগের
যে-ইতিহাস রচিত হয়েছিল তার নায়কদের মত ও পথের কোনও মিল ছিল না।
তারা স্বাই মিলে ভাব ও আদর্শের কোনও অথও ধারা বহন করে চলেন নি।
তবে ঐ-শতকের ইতিহাস পর্যালোচনা করলে মনে হয় যে ভিন্ন মত ও পথে
স্বাই একটা পূর্ণান্ধ-জীবনবাধ ও মূল্যবত্তা স্কৃষ্টি করতে চেয়েছিলেন, যার
সাহায্যে ব্যক্তি, সমাজ ও রাষ্ট্রের বিক্ষিপ্ত সমস্ভাগুলির এক সমন্বিত মীমাংসায়
উপনীত হওয়া যায়। রামমোহন, ভিরোজিওপন্থী নব্যবন্ধদল, দেবেন্দ্র-অক্ষয়বিভাসাগরের তত্ত্বোধিনী সভা এবং কেশবচন্দ্র প্রমুথ চিন্তানায়ক জীবনাদর্শের
এক-একটি স্ত্র তুলে ধরেছিলেন। ঐসব স্ত্রেগুলিকে গ্রহণ ও বর্জন প্রক্রিয়ায়
নিজস্ব চিন্তার সহযোগে একটি সমন্বিত তত্ত্বের রূপ দিয়েছিলেন বিদ্ধমচন্দ্র।

ঐ-তত্ত্বেই স্থ্যবিস্তার-শ্বরূপ বিষ্ণমচন্দ্রের যে-দ্বিতীয় ভূমিকা তা ভারতীয় রাষ্ট্রচিস্তার ইতিহাসে অধিকতর তাৎপর্যপূর্ণ। উনিশ শতকের প্রথমার্ধে দেশের হিন্দুপ্রধান বৃদ্ধিজীবীদের সঙ্গে বিদেশী শাসকদের সহৃদয় সম্পর্ক ছিল। ইংরেজ শাসনের পরোক্ষ প্রভাবে উদারতন্ত্র, ব্যক্তিস্থাতন্ত্র্য ও যুক্তিম্থিতা এদেশবাসীর মনে অঙ্কুরিত হয়, নতুন রাষ্ট্রচেতনায় উদ্দীপিত সমাজসংস্কার প্রয়াস ক্রমে জাতীয় আবেগ ও আকাজ্জার পথে অগ্রসর হয়। ইউরোপের সঙ্গে প্রত্যক্ষ সংযোগ ঘটায় ফরাদী বিপ্লব, আমেরিকার স্বাধীনতা সংগ্রাম, গ্রীস ও ইতালির পরাধীনতার অবদানবার্তা দেশের জাতীয় আবেগকে পরিপুষ্ট করে। ইংরেজ শাসনের পক্ষপ্রেটই চলেছিল সরকারি কাজের সমালোচনা, স্বায়ন্ত্রশাসন ও প্রতিনিধিত্বমূলক ব্যবস্থা পরিষদের দাবি। সিপাহিবিস্তোহের পর কোম্পানির কাছ থেকে এদেশের শাসনকর্ত্ব সরাদরি ইংরেজ সরকার গ্রহণ করার পর অর্থ নৈতিক শোষণের ক্রমবিস্তার, রাজনৈতিক একাধিপত্যা, প্রশাসনকর্মে বৈষ্ম্যমূলক আচরণ প্রভৃতি কারণে দেশবাদীর বিশেষ করে নবোভূত মধ্যবিত্ত শ্রেণীর সঙ্গে

শাসকদের মানসিক বিচ্ছেদের স্ত্রপাত হয়। এদেশে বসবাসকারী ইংরেজদের হুনীতি ও স্বেচ্ছাচার এবং সেইসঙ্গে খ্রীষ্টান মিশনারীদের হিন্দুধর্ম ও ভারতীয় ঐতিহ্যের প্রতি বিদ্রপাত্মক সমালোচনা শিক্ষিতশ্রেণীর মনে হীনতাভাব সঞ্চার করে। শিক্ষা, অর্থনীতি ও কর্মজীবনের বার্থতায় জাতীয় চেতনা ক্রমে নানা সংগঠনের মাধ্যমে আন্দোলিত হতে থাকে। জাতীয় চরিত্র, জাতীয় শক্তি, জাতীয় স্বাতস্কোর চেতনায় সমাজের পূর্বাপর ঐতিহাসিক বিচারের স্ব্রেপাত হয়। দেখা দেয় অতীতম্থিতা ও অতীত ঐতিহ্যের পূনকজ্জীবন-প্রয়াম। জাতির প্রাচীন ঐতিহ্যের প্রমাণ ও প্রতিষ্ঠার জন্যে সার্থকভাবে যিনি উত্যোগী হয়েছিলেন তিনি হলেন বিদ্যান্তর । দেশের নবোডুত জাতীয়তাবাদী চেতনায় আধ্যাত্মিক স্বর্ম সংযোজন করে তিনি দেশের উত্তরকালীন রাজনীতির সম্প্রদায়গত মনোভাবের গোড়াপত্তন করেন।

বিষ্কিমচন্দ্রের জন্মের পূর্বেই এদেশে কোম্পানির রাজস্ব কায়েম হয়ে গিয়েছিল। আনেক বাতবিতগুর পর ইংরেজী শিক্ষারও চলন শুরু হয়ে য়ায়। সিপাহিয়ুদ্ধের পর সভ্যপ্রতিষ্ঠিত কলকাতা বিশ্ববিভালয়ের অত্যতম প্রথম স্নাতক হয়েছিলেন বিশ্বমচন্দ্র (১৮৫৮)। ডেপুটি ম্যাজিস্ট্রেটের পদে নিযুক্ত হয়ে য়শোহরে তিনি বছর দেড়েক শিক্ষানবিশি করেন। সিভিল সার্ভিসের নিয়মায়্লসারে কাঁণি, খুলনা, বারাসত, হুগলি প্রভৃতি স্থানে বদলির পর সবশেষে তিনি আলিপুরে নিযুক্ত হন, এবং ১৮৯১ সালে অবসর গ্রহণ করেন।

বাল্যকালে পারিবারিক পূজাঅর্চনার পরিবেশে তাঁর মনে অধ্যাত্মচিস্তার বীজ অঙ্কুরিত হয়; মধ্যজীবনে দাহিত্য, দর্শন, ইতিহাদ ও সমাজতত্ত্বর গভীর অধ্যয়নের ফলে কিছুটা অজ্ঞাবাদী (agnostic) হয়ে উঠলেও পারিবারিক প্রভাবকে তিনি কাটিয়ে উঠতে পারেন নি। পরিণত জীবনে দাধুদয়্যাদীদের সংদর্গে তিনি সম্পূর্ণ আস্তিক হয়ে ওঠেন। তাঁর মনে রামমোহনের আরোহী পদ্ধতিতে ইতিহাদচিস্তা এবং অক্ষয়্কুমারের বিশুদ্ধ যুক্তিবাদ একসময়ে বিশেষ প্রভাব বিস্তার করেছিল। আপাতদৃষ্টিতে রাহ্ম ধর্মান্দোলন ও সংস্কারপদ্ধীদের সঙ্গে তাঁর বিরোধ লক্ষিত হলেও তাঁদের সঙ্গে বিশ্বমচন্দ্রের প্রচ্ছয় সমধর্মিতা অস্বীকার করা যায় না। পক্ষান্তরে সমকালীন রামকৃষ্ণ-বিবেকানন্দের ভাবধারা তাঁকে বিশেষ প্রভাবিত করেনি।

ব্রজেন্দ্রনাথ শীল বলেছেন যে ঐ সময়ে হিন্দুধর্ম পুনরুদ্ধার প্রচেষ্টার হটি দল দেখা যায়। একটি শশধর তর্কচ্ড়ামণি, রুফপ্রসন্ন সেন প্রমুথ রক্ষণশীলদের, জপরটি বৃদ্ধিম, চন্দ্রনাথ বস্তু, নবীন দেন প্রমুখ 'নবজীবন' পত্রিকা-গোষ্ঠীর। মিল-শোলার-ডারউইনের চিন্তায় বৃদ্ধিম হিন্দুধর্ম ও দর্শনকে ব্যাখ্যা করেন; কিন্তু বৃদ্ধিমের উপর কোঁৎ-এর দৃষ্টবাদ (Positivism) স্বাধিক প্রভাব বিস্তার করেছিল —যার সাহায়ো তিনি সমাজ ও জীবনের প্রতিটি দিকের নতুন মূল্যবিচারে প্রবৃত্ত হন।

হিন্দুধর্মের বিশেষ ব্যাখ্যাস্ত্রেই বিশ্বমের দঙ্গে আদি ব্রাহ্মসমাজের বিরোধ বাধে। গরামমোহন সম্পর্কেও বিশ্বমের বিরূপ মনোভাবের পরিচয় পাওয়। যায়; তার কারণ রামমোহনের সঙ্গে প্রাষ্টানদের বেশি অন্তরঙ্গতা। গতাছাড়া রামমোহনের চিন্তায় হয়ত বিশ্বম তার অভীষ্ট অথও কোনও জীবনতত্ত্ব খুঁজে পান নি, যা থেকে সমাজ ও জীবনের একটা স্থাপষ্ট নীতি ও আদর্শ পাওয়া যায়। বিশ্বম চিন্তাশক্তিকে জাগাতে চেয়েছিলেন। সেই কারণে রামমোহনোত্তর আদি ব্রাহ্মনেতা দেবেন্দ্র-কেশবের 'আত্মপ্রতায়দির জ্ঞানোজ্ঞ্জিত বিশুদ্ধ হদয়' তাঁর কাছে গ্রহণযোগ্য হয় নি। নববিধানপন্থী কেশবচন্দ্র ও প্রতাপচন্দ্র মজুমদারের প্রতি আক্রষ্ট হলেও তাঁদের যুক্তি ও বিচারবিবর্জিত অতীন্দ্রিয় উপলব্ধি ও প্রত্যাদেশ-বাদকে মানতে পারেন নি। একমাত্র অক্ষয়কুমারের প্রাক্ততিক নিয়মনির্দেশিত যুক্তিবাদে বিশ্বম অস্থ্রাণিত হন।

সবকিছু সত্ত্বেও একথা বলা যায় যে ব্রাহ্মদের সঙ্গে অমিলের চেয়ে মিলই তাঁর বেশি ছিল— বিশেষ করে এইজন্তে যে ব্রাহ্মধর্ম বলতে স্থনির্দিষ্ট ও স্থাপন্ত কোনও ধর্মমত নেই— তাঁদের বিভিন্ন দল ও উপদলের চিন্তায় যথেষ্ট পরম্পর বিরোধিতা দেখা যায়। তাই বিপিনচন্দ্র বলেছেন:

'বহিমচন্দ্র হিন্দুধর্মের নৃতন ব্যাখ্যার ছারা হিন্দুধর্ম এবং ব্রাহ্মধর্মের মধ্যে একটা সমন্বয় প্রতিষ্ঠার চেষ্টা করেন। তাঁহার অফুশীলনধর্ম ব্রাহ্মধর্মেরই নামান্তর মাত্র।'

গোঁড়া হিন্দুদের চেয়ে ব্রাহ্মদের সঙ্গেই তাঁর বেশি ঘনিষ্ঠতা ছিল। বিধবাবিবাহ, বছবিবাহ রোধ, অম্পুশুতা বর্জন প্রভৃতি সমাজসংশ্বারে তিনি বিরোধিতা করেছিলেন; কিন্তু সেই সকল বিষয়ে তাঁর দৃঢ় প্রতায় ছিল যে আইন প্রবর্তন অপেক্ষা জনচেতনা স্পষ্টই হবে অধিক কার্যকর। তিনি মনে করতেন জীবন ও জগৎ সম্পর্কে যথোচিত চেতনা স্পষ্ট হলে মান্তুষের মন থেকে এসব সামাজিক সংকীর্ণতা স্বতঃই বিদ্বিত হবে। ছাত্রজীবনে 'সংবাদপ্রভাকর' পত্রিকায় রচনা প্রকাশের স্থ্যে প্রভাকর-সম্পাদক ঈশ্বরচন্দ্র গুপ্তের সঙ্গে তাঁর ঘনিষ্ঠ সম্পর্ক গড়ে

ওঠে। বঙ্কিমচন্দ্রের চিন্তায় গুপ্তকবির বিশেষ প্রভাব ছিল। সেই প্রভাবেই হয়ত বিজ্ঞাসাগরের বিধবাবিবাহ আন্দোলন বিষয়ে বঙ্কিমচন্দ্রের ভিন্নচিন্তা দানা বাঁধে।

ধর্ম ও হিন্দুত্বের তিনি পৃথক ব্যাখ্যান করেছেন। দার্শনিক হীরেন্দ্রনাথ দত্তের মতে বিদ্যিচন্দ্রের হিন্দু-প্রত্যয় বৈদিক নয়; কারণ তাতে বিদ্যমের উক্তি অন্থ্যায়ী 'সতের ও চিতের উপাসনার অর্থাৎ জ্ঞান ও ধ্যানের অভাব ছিল';" তাঁর হিন্দুত্ব প্রত্যয় উপনিষদও নয়, কারণ সেখানে 'চিত্তরঞ্জিনী বৃত্তি সকলের অন্থালন ও ক্ষুত্তির পক্ষে সেই জ্ঞান ও ধ্যানময় ধর্মের কোন ব্যবস্থা নাই'; তাঁর হিন্দুত্ব বুদ্ধের জ্ঞানময় ও ধ্যানময় ধর্মও নয়, কারণ 'বৌদ্ধধর্মে উপাসনা নাই। বৌদ্ধেরা সৎ মানিতেন না। এবং তাঁহাদের ধর্মে আনন্দ ছিল না।' তাহলে বিদ্যুত্বের প্রত্যয় কি ? তিনিই বলেছেন:

'এই তিন ধর্মের একটিও সচিচদানন্দ প্রয়াসী হিন্দুজাতির মধ্যে অধিকদিন স্থায়ী হইল না। এই তিন ধর্মের সারভাগ গ্রহণ করিয়া পৌরাণিক হিন্দুধর্ম সংগঠিত হইল। তাহাতে সতের উপাসনা, চিতের উপাসনা এবং আনন্দের উপাসনা প্রচুর পরিমাণে আছে। বিশেষ আনন্দভাগ বিশেষরূপে ক্তিপ্রাপ্ত হইয়াছে।'

বিষ্ণমচন্দ্রের হিন্দু-প্রত্যায় সম্পর্কে রমেশচন্দ্র দত্তর (১৮৪৮-১৯০৯) অভিমত হল: 'তিনি হিন্দু ধর্মের যেরপে আলোচনা করিয়াছেন, আমার মতে তাহা আধুনিক সময়ের একটি লক্ষণ— একটি চিহ্ন স্বরূপ। অনৈক্য স্থলে ঐক্য-সংঘটন, অহুদার মত ও আচারের স্থলে উদার মত ও আচার সংস্থাপন, নির্জীব অহুষ্ঠানের স্থলে প্রাচীন ধর্মের সঞ্জীবনী-শক্তি প্রচার করণ, অজ্ঞানতার ও মূর্থতার স্থলে হিন্দুধর্মের জ্ঞান বিতরণ, অবনতির স্থলে উন্নতির পথ প্রদর্শন— এইরূপ ইচ্ছা, এইরূপে ভাব, এইরূপ আশা আজ বঙ্গ সমাজে কিছু কিছু অহুভূত হইতেছে। বৃদ্ধিমচন্দ্রের ধর্ম সম্বন্ধীয় গ্রন্থগুলি এই ইচ্ছা, এই ভাব ও এই আশার বিকাশ মাত্র।'১°

প্রসঙ্গত একটি কথা উল্লেখ্য যে বন্ধিমচন্দ্রের চিন্তায় স্ববিরোধিতা বা পরিবর্তন ঘটেছে বিস্তর। দেকথা তিনি নিজেই বলেছেন: 'আমার জীবনে আমি স্বনেক বিষয়ে মত পরিবর্তন করিয়াছি— কে না করে ?… মত পরিবর্তন— বয়োর্ছি, স্ক্রন্থানের বিস্তার এবং ভাবনার ফল। যাহার কখনও মত পরিবর্তন হয় না, তিনি হয় স্প্রান্ত দৈবজ্ঞান-বিশিষ্ট, নয় বৃদ্ধিহীন এবং জ্ঞানহীন।' > >

প্রথম জীবনে যে-মাত্র্য স্বভাবতই ছিলেন যুক্তিবাদী নবীনতার অন্তরাগী

পরিণত বয়দে তিনি হয়ে পড়েন প্রাচীনতার পক্ষপাতী। নবীন বয়দে মিল ও বেনথামের প্রভাবে তিনি 'দাম্য' গ্রন্থ রচনা করেছিলেন। পরে নিজেই তার বিপরীত মত প্রকাশ করেন। এমনকি অধিকার-ভেদ স্বীকার করে বলেন, 'দকলে তুল্যরূপে মোক্ষাধিকারী নহে।' পাশ্চান্ত্য দমাজের অন্ন্সরূপে প্রা-পুরুষের দমানাধিকারেও তাঁর বিশেষ অন্ন্যোদন ছিল না। তবে নারীকে তিনি যথোচিত মর্যাদ দিতে কার্পণ্য করেন নি।

বেনথামের হিতবাদ (Utilitarianism), মিলের যুক্তিবাদ (Rationalism) ও স্পেন্সারের অজ্ঞাবাদ (Agnosticism) বহিমচন্দ্রের চিস্তায় একসময়ে যতই প্রভাব বিস্তার করে থাকুক না কেন তিনি কোনদিনই যথার্থ নাস্তিক ছিলেন না। স্বর্গ ও নরক সম্পর্কে তিনি মনে করতেন যে ঐ শব্দ তৃটির দ্বারা কোন স্থান বোঝায় না— অবস্থান বোঝায়। রামমোহনের পাশ্চাত্য জ্ঞানবিজ্ঞান ও প্রাচ্যের অধ্যাত্মবাদের সংমিশ্রণচিন্তা ও প্রয়াস উত্তরকালে বহিমচন্দ্রের কণ্ঠেও ধ্বনিত হয়েছে:

'যেদিন ইউরোপীয় বিজ্ঞান ও শিল্প এবং ভারতবর্ষের এই নিকাম ধর্ম একত্র হইবে সেইদিন মন্থয় দেবতা হইবে। তথন ঐ বিজ্ঞান ও শিল্পের নিকাম প্রয়োগ ভিন্ন সকাম প্রয়োগ হইবে না।'১২

প্রাক্-বিষ্ণম বাংলার মননধারায় সবারই দৃষ্টি পড়েছিল ইহজীবনের পুনর্গঠনে

ধর্ম, মৃক্তি ও ইশ্বরচিন্তার কাজ হয়ে গিয়েছিল, বাকি ছিল কেবল জীবনাচারের

দিকটি—যেন বিষ্ণমেরই দৃষ্টিদানের অপেক্ষায়। তাঁর সঙ্গে সমকালীন বিদগ্ধ

সমাজের মতের মিল ছিল না। গতাহুগতিক ধারা থেকে স্বতন্ত্রপথে নিজের

ভাবনাচিন্তাকে মৃক্তি দেবার জন্তে 'বঙ্গদর্শন' পত্রিকাটির সাহায্য নিয়েছিলেন।

ক্রমে তাঁকে ও তাঁর ঐ পত্রিকাটিকে ঘিরে একটি লেখকগোণ্ঠী গড়ে ওঠে।

পত্রিকাটি বেশি দিন চলে নি। ১৮৮৪ সালে তিনি 'নবজীবন' ও 'প্রচার' নামে

ছটি পত্রিকা বের করেছিলেন এবং সেত্টির মাধ্যমে স্বকীয় পদ্ধতিতে ধর্ম ও

দর্শনচর্চায় প্রবৃত্ত হন।

তত্ত্বগতভাবেই তিনি চিন্তা করেছেন, যুক্তি খুঁজেছেন, কিন্তু হাতেকলমে প্রায়োগের চিন্তা ও চেষ্টা— অর্থাৎ ধর্মপ্রচার, সমাজসংস্কার কিংবা দলগঠনের দিকে তিনি যান নি। তবে তাঁর চিন্তা ও সাধনা যে সর্বাংশে একক ও আত্মকেন্দ্রিক ছিল তা নয়। প্রকারান্তরে 'বঙ্গদর্শন' পত্রিকা সংগঠিত তৎপরতার মতো তৎকালীন বাংলার একদল পণ্ডিত ও মনীষীকে একস্থ্রে আবদ্ধ করেছিল।

বিপিনচন্দ্রের মতে বাংলাদেশে বঙ্গদর্শন-গোষ্ঠীর ভূমিকা অনেকটা অষ্টাদশ শতকের ফরাসী 'এন্সাইক্লোপিডিস্ট'দের সঙ্গে তুলনীয়। ১৩ চতুর্দশ শতকের মধ্যভাগ থেকে দতেরো শতকের প্রথম ভাগ অবধি ইউরোপীয়মানদে যে বহুমুখী পরিবর্তন দেখা দেয় তা 'রেনেসাঁদ' নামে অভিহিত। রেনেসাঁদের কাল, কারণ ও চেতনা সম্পর্কে যথেষ্ট মতভেদ আছে; তাহলেও মোটামূটি একথা সর্বস্বীকৃত যে মধ্যযুগে চার্চের আধিপত্য ও আত্মবিনাশী ধর্মান্ধতার বিরুদ্ধে স্বাধীন বিচার-বোধের ক্রমম্ক্তি, প্রাচীন গ্রীক বা হেলেনিক আদর্শে মানবতন্ত্রী দৃষ্টিতে বুদ্ধির অবাধ অনুশীলন ও মুক্তির সাধনা, শিল্পসাহিত্য ও বিজ্ঞান-বাণিজ্যের বিস্তার ছিল ঐ সময়ের লক্ষণ। সে যুগ যে সর্বার্থে অধ্যাত্মচিস্তা-বর্জিত ছিল তা নয়, তবে ক্রমশঃ পারত্রিক চিন্তার প্রাবল্য অপস্তত হয়ে পার্থিব জীবনের ভাবনা ও নবজীবন-বোধের স্থচনা হতে থাকে। রেনেসাঁসের স্ত্র ধরে অষ্টাদশ শতকের দ্বিতীয়ার্ধে ফ্রান্সে সমবায়িক সম্পর্কের ভিত্তিতে 'এনসাইক্লোপিডিস্ট' নামে একটি চিন্তানীল গোষ্ঠা গড়ে ওঠে। সমাজ, রাষ্ট্র, ধর্ম, দর্শন, শিল্প, বিজ্ঞান, সাহিত্য প্রভৃতি বিচিত্র ও বিভিন্ন বিষয়ের লেথকেরা ছিলেন সেই দলে। দলের ম্থা সংগঠক ছিলেন দিদেরো এবং দালাঁবেয়ার। রুদো, ভলতেয়ার, মঁতেয়ো প্রম্থ চিন্তা-নায়কও তার সঙ্গে যুক্ত ছিলেন। এঁদের চেষ্টাতেই বহু থণ্ডে ফরাসী 'আঁসিক্-লোপেদি' সংকলিত হয়েছিল ( ১৭৫১-৭২ )। ঈশ্বরবিশ্বাদী কিংবা নান্তিক নানা মত ও মেজাজের ব্যক্তিই সেই দলে ছিলেন, যাদের মূল আদর্শ ছিল যাজক-সম্প্রাদায়ের দাপট ও উৎপীড়ন থেকে মৃক্তি এবং যুক্তিবাদী দৃষ্টিতে জ্ঞানার্জন ও মানবকল্যাণ-সাধন। তাঁরা মনে করতেন যে বিশ্বজ্ঞগৎ নিয়ম-নিয়ন্ত্রিত এবং মানবহিতার্থে সেই নিয়ম সম্পর্কে সকলের সম্যক জ্ঞান থাকা দরকার। প্রকৃতিবাদ-পরিমিশ্রিত হিতবাদই ছিল তাঁদের নীতিতত্ত্বের মূলকথা। সমকালীন রাজনৈতিক ক্রিয়াকলাপের দঙ্গেও তাঁরা যুক্ত ছিলেন। অত্যাচারী চার্চের ভণ্ডামি এবং সেইদঙ্গে ক্ষয়িঞ্ রাজশক্তি ও স্বেচ্ছাচারী সরকারের বিরুদ্ধেও এঁরা সরব ও সক্রিয় ছিলেন। এঁদের আন্দোলনেই নিহিত ছিল পরবর্তী কালের সমাজতন্ত্রী ও বস্তবাদী আদর্শের বীজ। স্ন্যা-সিম্ম (Saint-Simon) ও কোঁতের চিন্তাও সেই ভাবধারা থেকে উৎপন্ন। > 8

উনিশ শতকে বাংলাদেশে 'বঙ্গদর্শন'-লেথকগোষ্ঠীর ক্ষেত্রেও প্রায় অন্থরূপ এক ভূমিকা লক্ষ করা যায়। রামমোহনের পরবর্তীকালে বাংলার সমাজ ও সংস্কৃতির সাধনা ছিল বৈচিত্র্যে সমুদ্ধ, কিন্তু পরস্পরবিচ্ছিন্ন; নব্যবঙ্গদলের সমাজকল্যাণ-

কর্মে যুক্তিধর্মিতা, অক্ষয়কুমারের প্রভাবে ত্রাহ্মধর্মের লক্ষ্য-পরিবর্তন, রাজেন্দ্রলাল মিত্রের বিজ্ঞানসাধনা, তত্ত্বোধিনী-গোষ্ঠীর সংযত তত্ত্বালোচনা, হিন্দুদের সঙ্গে এীষ্টানদের বিরোধ, ইংরেজী শিক্ষার প্রবর্তন ইত্যাদির মধ্য দিয়ে বাঙালী জনচিত্তের বিকাশ বিক্ষিপ্তভাবে এগিয়ে চলেছিল। বিভিন্ন ধারায় প্রবহমান দেইসব খণ্ডপ্রয়াস বঙ্কিম-পর্বে এসে সমন্বিত রূপ পরিগ্রহ করে। রামমোহন-উত্তর বাংলার জীবন ও মনন ছিল পশ্চিমী ধারায় প্রভাবিত। ফলে দেশের জনসমাজ দিধাবিভক্ত হয়ে পড়ে। একদল ছিল পশ্চিমী শিক্ষায় প্রাগ্রসর, কিন্তু বুহৎ দ্বিতীয় দলটি সে-শিক্ষায় বঞ্চিত থাকে। শিক্ষিত বাঙালীর বাংলা সাহিত্যে রুচি ছিল না। অক্ষরকুমার, বিভাসাগর, রঙ্গলালের রচনা স্কুলপাঠ্য হিসাবে পরিগণিত হত, মাইকেলের সাহিত্য সমাদর পেলেও 'সেকালের সাধারণ ইংরাজি শিক্ষিত বাঙালীর পক্ষে মাইকেলের অমিত্রাক্ষর মোজা ছিল না, বুঝা কঠিন ছিল'।<sup>১৫</sup> ব্রাহ্মযুগের সাহিত্য বলে অভিহিত তথনকার সাহিত্যের লক্ষ্য ছিল 'ব্যক্তিগত চরিত্রে শুদ্ধতা সাধন এবং ব্যক্তিগত স্বাধীনতার প্রেরণায় সমাজ সংস্কার'। ১ । বাহ্মদের সেই আদর্শ অনেকটা গোষ্ঠাগত সংকীর্ণতায় ছিল আবদ্ধ ; তাঁদের ধর্ম- ও সমাজসংস্কারের আন্দোলনে যে-সব সাধারণ মাতুষ যোগ দেন নি বা দিতে পারেন নি তাঁরা বাংলার নবচেতনা থেকে বিচ্ছিন্ন থেকে যান। বঙ্কিমচন্দ্র দেশের দেই দ্বিধারাকে যুক্ত করার প্রয়াসী হন। সেদিনের শিক্ষিত মান্তবের সঙ্গে বঙ্গদর্শনের মাধ্যমে বাংলা সাহিত্যের যেমন সংযোগ ঘটে, তেমনি সাধারণ মান্থ্যের সঙ্গেও জ্ঞানবিজ্ঞানের যোগস্ত্ত স্থচিত হয়।<sup>১৭</sup> নিছক সাহিত্যচর্চা বা সংবাদ পরিবেষণের জন্ম পত্রিকাটির সৃষ্টি হয় নি। ইতিহাসের গতিনির্ণয়, জাতীয় ধারার মূল্যায়ন, বিজ্ঞানচর্চা, দমাজবিজ্ঞানের অহুধাবন এবং দেইসঙ্গে বাংলা ও সংস্কৃত সাহিত্যের আলোচনা বঙ্গদর্শনে নিয়মিত প্রকাশিত হত। সেই-সব রচনার মধ্যে চিস্তাগত ঐক্য প্রকাশ পেত; আর বঙ্কিমচক্র ছিলেন সেই একতার মধ্যমণি। বঙ্গদর্শনে প্রকাশিত বিষয়গুলি ছিল মোটাম্টি তিন ধরণের: ১. বিশ্লেষণধর্মী, অর্থাৎ ধর্ম, দর্শন, সমাজবিজ্ঞান, ইতিহাস ইত্যাদির ব্যাখ্যান ও তাত্ত্বিক পর্যালোচনা; ২. গৌরবোদ্দীপক, অর্থাৎ বিভিন্ন বিষয়ে আলোচনাপ্রসঙ্গে দেশবাদীর কর্মোভোগ ও গৌরববোধ জাগ্রত করা এবং দাহদ ও বীর্যের উন্মেষ্পাধন; ৩. সাহিত্যচর্চা। যদিও বঙ্গদর্শনের মেয়াদ ছিল মাত্র চার বছরের তবু তারই মধ্যে বাংলার ভাবুক-সমাজে একটা জীবনবোধ ও স্থায়ী মূল্যবত্তা সঞ্চারিত হয়। <sup>১৮</sup> বঙ্কিমচন্দ্রের বঙ্গদর্শনকে ঘিরে সেদিন দেশের যে-সব জ্ঞানীগুণীর

সমাবেশ ঘটে তাঁদের মধ্যে ছিলেন দীনবন্ধু মিত্র, রামগতি ভাররত্ব, রাজকৃষ্ণ ম্থোপাধ্যায়, গুরুদাস বন্দ্যোপাধ্যায়, রামদাস সেন, ভূদেব ম্থোপাধ্যায়, লাল-বিহারী দে, হেমচন্দ্র বন্দ্যোপাধ্যায় দিজেন্দ্রনাথ ঠাকুর প্রম্থ চিন্তানায়কগণ। এঁদের সকলেই যে সাহিত্যশিল্পী ছিলেন তা নয়, কিন্তু পাণ্ডিত্য ও মননশীলতার বিচারে এঁরা নিঃসন্দেহে উচ্চস্থানের অধিকারী। এই কারণেই রবীন্দ্রনাথ বঙ্গদর্শন সম্পর্কে মন্তব্য করেছেন: 'বিছিমের বঙ্গদর্শন আসিয়া বাঙালীর হৃদয় একেবারে লুট করিয়া লইল।''

বিষ্ণমচন্দ্র সমসাময়িক কোনও আন্দোলনে প্রকাশুভাবে যোগ দেন নি। অন্যান্ত চিন্তানায়কেরা তত্ত্ব আলোচনার সঙ্গে যথন সংস্কার-আন্দোলনে সক্রিয়, সে-সময়ে তিনি গ্রুব আদর্শের বিশুদ্ধ তাত্ত্বিক গবেষণায় নিমগ্ন। দল গঠন, ধর্ম-প্রচার বা সমাজসংস্কারে তাঁকে সরাসরি নামতে দেখা যায় নি। হয়তো চাকরির কাজে বেশির ভাগ সময় মফস্বলে ঘোরাঘুরি করা ও আটকে থাকার দক্ষন গঠনমূলক কর্মতৎপরতায় তাঁর পক্ষে জড়িত থাকা সম্ভব হয় নি। তাছাড়া সরকারি চাকুরে হওয়ার ফলে পাছে সরকারের রোষনজরে পড়েন সেই আশঙ্কায় রাজনীতি সম্পর্কে খোলাখুলিভাবে লিখতেও দ্বিধাগ্রস্ত ছিলেন। শস্তুচন্দ্র মুখোপাধ্যায়কে তিনি এক পত্রে লিখেছিলেন:

'I won't take up politics, because then I would be sure to rouse the indignation of Anglo-Saxonian against 'Mookerjee.' That is why Bangadarshan has little of politics in it.'2°

বিষ্কিমচন্দ্রের জীবনকালেই দেশের রাজনৈতিক আন্দোলন সংগঠিত রূপ লাভ করেছিল। তার সঙ্গে তিনি পরোক্ষ সংশ্রেব বজায় রাখতেন। ইণ্ডিয়ান অ্যানোসিয়েশন প্রতিষ্ঠাকালে (১৮৭৬) তিনি একটি শুভেচ্ছাবাণী পাঠিয়েছিলেন। অনেকে তাঁকে নবগঠিত কংগ্রেসের বিরোধী মনে করতেন। কংগ্রেসের বিরোধী না হলেও তার কর্মতংপ্রতা সম্পর্কে তিনি স্বতন্ত্র মনোভাব পোষণ করতেন:

'কংগ্রেদের প্রতি আমার সহাত্বভূতি নাই, একথা আমি কখনই বলিতে পারি না— উহার উদ্দেশ্য অতি মহৎ, তিষিয়ে কাহারও কোন সন্দেহ নাই; কিন্তু যে প্রণালীতে উহার কার্য্য পরিচালিত হইতেছে, আজ পর্যান্ত উহা সাধারণের যোগদানের উপযুক্ত হয় নাই। উহার সমন্ত আন্দোলন যেন ক্ষণস্থায়ী ও অন্তঃসারশৃশ্য বলিয়া প্রতীয়মান হয়। উহা এখনও সমন্ত দেশের লোকের সাধারণ সম্পত্তি হয় নাই। দেশের সাধারণ লোকদিগকে দ্রে ও

অন্ধকারে রাখিয়া কতিপয় শিক্ষিত লোকের অভিপ্রায় অন্থরপ কার্য্য সাধিত হইলে কখনই উহার গৌরব বর্দ্ধিত হইবে না এবং দেশের লক্ষ লক্ষ লোক কখনই উহার আবশ্যকতা ও মহত্ত্ব অন্নতব করিতে সমর্থ হইবে না…।' ২১

উপরের উদ্ধৃতি থেকে দেশে নবোভূত দলীয় রাজনীতি সম্পর্কে তাঁর সম্যক্ষ ধারণা ও গণতান্ত্রিক চেতনার পরিচয় পাওয়া যায়। বাংলার সমকালীন বৃদ্ধিজীবীদের মতো তিনিও দিপাহিবিদ্রোহকে সমর্থন করেন নি। আবার দীনবন্ধু মিত্রের একান্ত বান্ধব বঙ্কিমচন্দ্র নীলকরদের অত্যাচার প্রত্যক্ষ করেও সে-বিষয়ে নীরব থাকেন। এথানে রামমোহনের সঙ্গে তাঁর কিছুটা মিল দেখা যায়, যদিও রামমোহন জন্ আাজাম প্রবর্তিত সংবাদপত্রের স্বাধীনতা সংকোচন-নীতির প্রতিবাদ করেছিলেন; কিন্তু বঙ্কিমচন্দ্র লিটনের ভার্নাকুলার প্রেস আাক্ট, ১৮৭৮' বিতর্কের সময় দেশীয় সংবাদপত্রের স্বাধীনতার বিক্রদ্ধে অভিমত প্রকাশ করেন। ২২ অন্তদিকে রামমোহন ও কেশবচন্দ্রের মতো তিনিও ইংরেজশাসনকে অন্ততঃ সাময়িকভাবে স্বাগত জানিয়েছিলেন।

বঙ্কিমচন্দ্রের সাহিত্যিক হজনশীলতা মোটামুটি তিনটি পর্যায়ে বিভক্ত। প্রথমটি অপরিণত চিন্তা ও রোমাণ্টিক উপস্থাদের যুগ। 'সংবাদপ্রভাকর' পত্রিকায় বাল্যরচনার শুরু (১৮৫২) এবং 'চূর্গেশনন্দিনী'র (১৮৬৫) প্রকাশসহ 'বঙ্গদর্শন' পত্রিকার আবির্ভাবের (১৮৭২) প্রাক্কাল অবধি এই পর্যায়ের বিস্তার। এই পর্যায়ে চিন্তানায়ক বন্ধিমচন্দ্র দেখা দেন নি। বঙ্গদর্শনের প্রকাশকাল থেকে 'আনন্দমঠ' (১৮৮২) রচনার পূর্ববর্তী সময়কে দ্বিতীয় পর্যায় বলা চলে। এই পর্বে 'বিষবুক্ষ' (১৮৭৩), 'কুষ্ণকান্তের উইল' (১৮৭৮) প্রভৃতি দামাজিক উপত্যাদের দঙ্গে 'বঙ্গদেশের কৃষক' (১৮৭২), 'সাম্য' (১৮৭৯), 'বিজ্ঞানরহস্থা' (১৮৭৫), 'কমলাকান্তের দপ্তর' (১৮৭৩), 'লোকরহস্তু' (১৮৭৪), 'বিবিধ প্রবন্ধ (১৮৮৭) প্রভৃতি প্রকাশিত হয়। এইসব রচনায় তাঁর দর্শন, রাজনীতি, সাহিত্য, ইতিহাস ইত্যাদি বিষয়ক চিন্তার প্রথম পরিচয় মেলে। বস্তুতঃ এই পর্যায়টিই তাঁর মননশীল জীবনের সার্থক পরিচয় বহন করে। আনন্দমর্চ (১৮৮২) থেকে জীবনের শেষাবধি তৃতীয় পর্যায় বিস্তৃত। দ্বিতীয় পর্যায়ে বঙ্গদর্শনের প্রকাশ যেমন এক ঐতিহাসিক ঘটনা, তৃতীয় পর্যায়ে তেমনি 'প্রচার' পত্রিকার প্রকাশনও (১৮৮৪) তাঁর অপর এক ক্লতিম্বের পরিচিতি। উক্ত পর্যায়েই তাঁর রাজনৈতিক চিন্তাধর্মী তিনটি উপন্তাস 'আনন্দমঠ' ও 'দেবীচৌধুরাণী' (১৮৮৪) এবং 'সীতারাম' (১৮৮৭) প্রকাশিত হয়। মানসিকতার ক্রমবিবর্তনে এইসময়ে তাঁর চিন্তায় আমূল

পরিবর্তন দেখা দেয়, যার পরিণতি 'রুষ্ণচরিত্র' (১৮৮৬) ও 'ধর্মাতত্ব' (১৮৮৮) গ্রন্থভূটিতে স্থপরিস্ফুট।

# ছুই : ইতিহাসচিন্ত।

বিষ্ণমচন্দ্র জাগতিক গতিশীলতা ও ঘটনাপরম্পরার পশ্চাতে সং, চিং ও আনন্দের অন্তিত্ব নির্দেশ করেন। জগতে যা কিছু বিছ্যমান বা সত্য বলে প্রতীয়মান তা সেই সং-এর প্রকাশ; জাগতিক প্রক্রিয়ায় বিশৃষ্খলার মধ্যে শৃষ্খলা, বহুত্বের মধ্যে একটি ঐকতান অন্তরণিত হওয়ার পিছনে এক অনন্ত ও অনির্বচনীয় শক্তি বিজ্যমান—যা থেকে বিশ্বচরাচর জন্মায়, যার সাহায্যে ক্রিয়াশীল হয় এবং পরিণামে তারই সঙ্গে লীন হয়ে যায়—সবকিছুই সেই চিতের উপর নির্ভর করে। সতে যে চিতের অস্তিত্ব—তারই প্রভাবে জাগতিক শৃষ্খলা ও তাতেই জীবনের সার্থকতা এবং আনন্দযুক্ত সেই সার্থকতায় জীবের মুথ বর্তায়।

জন্মজনান্তর ধরে 'কর্ষণ' করে জীবের অন্তর্নিহিত ও অব্যক্ত ঐ সচিদানন্দভাব ক্রমেই অভিব্যক্তি লাভ করে; জীবের সেই প্রচ্ছন্ন 'সদ্ধিনী, সংবিৎ ও ফ্লাদিনী' শক্তির বিকাশ ঘটে, সেই অম্বচ্ছ প্রতাপ, প্রজ্ঞা ও প্রেম বিক্ষুরিত হতে থাকে—একেই বলা হয় ক্রমবিকাশ (Evolution – E — out and volve — to roll)। ২° যে-জীবে ঐ প্রতাপ, প্রজ্ঞা ও প্রেম চরমোৎকর্ম লাভ করে, সচিদানন্দ সেক্ষেত্রে মহোজ্ঞল, তিনিই রক্ষের স্বান্ধপাসিদ্ধ, তিনিই মৃক্ত। বহিমচন্দ্রের মতে মান্থবের সহজাত সকল বৃত্তিসমূহের অন্থূলীলন দ্বারা সম্যক বিকাশ, পরিণতি ও সমন্বয়ই ধর্মের লক্ষ্য এবং তিনিই আদর্শ পুরুষ থার সকল বৃত্তি বিকশিত, পরিণত ও সামঞ্জসাময়। এই অবস্থাকেই প্রকৃত মন্থ্যাত্ব বলা হয়, এথানেই মোক্ষ। তাঁর মতে: 'ধর্ম্বের সার oulture — কর্মণ — মানবর্ত্তির উৎকর্মণই ধর্ম্ম'। কিন্তু কিসের এই কর্মণ ? হীরেন্দ্রনাথ তার ব্যাখ্যা করেছেন যে প্রকৃতির ক্ষেত্রে উপ্পর্বীজের কর্মণ। তিনি বহিমচন্দ্রের দৃষ্টিকে বিশ্লেষণ করেছেন এই বলে:

'প্রকৃতি ক্ষেত্রে যে বীজ উপ্ত হয়, বিবর্তনের ফলে তাহা অঙ্কুরিত, পল্লবিত, বিটপিত, পুষ্পিত হইয়া চরমে মহামহীকহরূপে আত্মপ্রকাশ করে।… এই যে প্রকৃতি-ক্ষেত্রে উপ্ত বীজ, যাহা কর্ষণের চরম ফলে একদিন মহামহীকহরূপে বিকশিত হইবে— ঐ বীজ ব্রহ্ম-মোক্ষিত বীজ। সেইজন্ম উহাকে ব্রহ্ম-অগ্নির বিক্ষুলিঙ্গ — ব্রহ্মসিন্ধুর বিন্দু — এককথায় ব্রহ্মথণ্ড — ব্রহ্ম সচিদানন্দস্বরূপ — তিনি একাধারে প্রতাপঘন, প্রজ্ঞাঘন ও প্রেমঘন — জীব যথন ব্রহ্মের প্রতিচ্ছবি তথন জীবের অভ্যস্তরে নিশ্চয়ই ঐ সচিদানন্দ ভাব, ঐ প্রতাপ-প্রজ্ঞা-প্রেম বিক্ষুর্ত না হইলেও অব্যক্তভাবে বিগ্রমান আছে। <sup>28</sup>

বিষ্কাচন্দ্র বিশ্বাস করতেন যে ঈশ্বর এক, কিন্তু তিনটি পৃথক সন্তায় তিনি বিভক্ত। সেই ত্রিসন্তার একজন করেন স্বজন, অগ্রজন পালন করেন ও অপরজন ধ্বংস করেন। তাঁর এই বৈদিক ত্রিদেব প্রত্যয়কে তিনি বিজ্ঞানসমত বলে মনে করতেন। এই জগৎ ব্যাপী সর্বত্র, সর্বকার্যে এক অনন্ত, অচিন্ত্য ও অজ্ঞেয় শক্তি আছে— যা সমস্ত কিছুর কারণ এবং বহির্জগতে অন্তরাত্মার স্বরূপ। বিশ্বমচন্দ্র উপনিষদ্-কথিত স্কষ্টি-তত্ত্বের সাহায্য নিয়ে বলেছেন:

'জগদীশ্বর এক ছিলেন, বহু হইতে ইচ্ছা করিয়া এই জগৎ সৃষ্টি করিলেন, ইহা প্রাদিদ্ধ অবৈতবাদের স্থুল কথা… ইহাই প্রাদিদ্ধ Evolution-বাদের স্থুল কথা। এক হইতে বহু বলিলে, কেবল সংখ্যায় বহু বুঝায় না— একাঙ্গিত্ব ও বহুবাঙ্গিত্ব বুঝিতে হইবে। যাহা অভিন্ন ছিল, তাহা ভিন্ন ভিন্ন অঙ্গে পরিণত হয়… কেবল জড়জগৎ সম্বন্ধে এই নিয়ম সত্য, এমন নহে। জড়জগতে জীবজগতে, মানসজগতে, সমাজজগতে স্বত্ত ইহা সত্য। স্মাজজগতের অন্তর্গত যাহা দে স্কলেরই পক্ষে ইহা খাটে।'২°

বিষমচন্দ্রের 'কৃষ্ণচরিত্র' গ্রন্থটিকে অংশত প্রত্নতন্ত্রবিষয়ক বলে গণ্য করা হয়। গ্রন্থটিতেধর্মতন্ত্রের দক্ষে প্রত্নতন্ত্রও আছে। তাতে তিনি মহাভারতের ঐতিহাদিকতা দর্শিয়েছেন। তাঁর মতে মহাভারত নিছক কল্পনাপ্রস্তুত মহাকাব্য নয়, ইতিহাদও। কারণ কৃষ্ণের উল্লেখ মহাভারত ছাড়া বিভিন্ন সময়ে লিখিত পুরাণগুলিতেও পাওয়া যায়। কৃষ্ণ চরিত্রটি তাই কবিমনা ভাবুকের কল্পনাজাত রূপকমাত্র নয়। প্রসঙ্গত তিনি বলেছেন যে ঋগ্বেদে কৃষ্ণের উল্লেখ পাওয়া গেলেও তিনিই বৃন্দাবনের কৃষ্ণ বাস্থদেব কিনা সেকথা বলা শক্ত। হীরেন্দ্রনাথ পুরাণাস্তর্গত কৃষ্ণবংশের একটি বংশলতিকার উল্লেখ করেছেন। এ-প্রসঙ্গে বিপিনচন্দ্র পালের একটি উক্তি উল্লেখযোগ্য:

'Bankim Chandra's story of Shree Krishna followed the main canons of modern scriptural and historical criticism that had been first introduced by the Brahmo Samaj into modern Bengali thought and literature. In building up some sort of a history out of the legends and traditions that had gathered in course of unremembered centuries around the name and character of Shree Krishna in the Hindu books, Bankim Chandra really followed the lead of Renan whose life of Jesus Christ had been at one time a favourite study with the members of the Brahmo Samaj.'

বিশ্বমচন্দ্র অবতারবাদে বিশ্বাদী ছিলেন। তিনি শ্রীকৃষ্ণকে ঈশ্বরের অবতাররূপে জ্ঞান করতেন। কিন্তু ভগবানের মহয়াদেহ ধারণ সম্ভব কিনা এবং তার প্রয়োজনই বা কি সে-সম্পর্কে বিশ্বমচন্দ্র বলেছেন:

'সম্পূর্ণ ধর্মের সম্পূর্ণ আদর্শ, ঈশ্বর ভিন্ন আর কেহ নাই। কিন্তু নিরাকার ঈশ্বর আমাদের আদর্শ হইতে পারেন না। · · · অতএব যদি ঈশ্বর শ্বয়ং সান্ত ও শরীরী হইয়া লোকালয়ে দর্শন দেন, তবে সেই আদর্শের আলোচনায় যথার্থ ধর্মের উন্নতি হইতে পারে। এই জন্মই ঈশ্বরাবতারের প্রয়োজন। · · · এমত স্থলে ঈশ্বর জীবের প্রতি করুণা করিয়া শরীর ধারণ করিবেন, ইহার অসম্ভাবনা কি ? <sup>১২ ৭</sup>

তবে কৃষ্ণচরিত্রে ঈশ্বর্থ প্রতিপন্ন করা অপেক্ষা কৃষ্ণের মানবচরিত্র উদ্ঘাটন করাই তাঁর উদ্দেশ্য ছিল। বঙ্কিমচন্দ্রের স্বধর্ম ও বর্ণাশ্রম বিষয়ক প্রতায় তৃটিও বৈশিষ্ট্যপূর্ণ। তিনি বলেছেন যে স্বধর্ম ব্যাপকার্থে গীতায় প্রযুক্ত হয়েছে, কারণ গীতার উপদেশ সংকীর্ণ ও সীমাবদ্ধ নয়, সার্বভৌম। তাঁর কথায়: 'ইহজীবনে যে, যে-কর্মকে আপনার অন্তর্গ্রেয় কর্ম বলিয়া গ্রহণ করিয়াছে, তাহাই তাহার স্বধর্মা। গীতার ব্যাথ্যানে তিনি বলেছেন, 'ব্রাহ্মণ, ক্ষব্রিয়, বৈশ্র ও শুদ্রের যে সমষ্টি তাহা পৃথিবীর লোকসংখ্যার অতি ক্ষ্মাংশ— অধিকাংশ মন্ত্রয় চতুর্বর্ণের বাহির। তাহাদের স্বধর্ম নাই ? জগদীশ্বর কি তাহাদের কোন ধর্ম বিহিত করেন নাই ?… স্লেচ্ছেরা কি তাহার সন্তান নহে ? ভাগবত ধর্ম এমন অন্তদার নহে।' ২৮

সমকালীন যুগের দাবিতে বন্ধিমচন্দ্র প্রাচীন সংস্কৃতি ও অতীতের দিকে তাকিয়েছিলেন। কিন্তু অতীতের পুনঃপ্রতিষ্ঠায় তিনি বর্তমানকে অস্বীকার না করে উভয়কে প্রয়োজনাত্র্যায়ী সমন্বিত করার প্রয়াসী হন। স্বর্ণময় অতীতকে তিনি দেশ ও কালের অতীত পরম তত্ত্বলে উপলব্ধি করতেন। এবং সে-চেতনায় দেশ-কাল নির্বিশেষে পরমতত্ত্বের প্রতিষ্ঠায় বিশ্বাসী ছিলেন।

## তিন: দর্শনচিন্তার পরিপ্রেক্ষিত

বিদ্ধিসচন্দ্রের দার্শনিক প্রতায়গুলি তাঁর 'ধর্মতত্ব' গ্রন্থটিতে সর্বাধিক পাওয়া যায়। অক্যান্ত অনেক লেখাতেও তাঁর দার্শনিক মতামতগুলি ছড়িয়ে আছে; তিনি সমন্বয়ধর্মী ও সম্পূর্ণ একটি জীবনদর্শন রচনার প্রয়াসী হয়েছিলেন। তাঁর চিন্তা-ভাবনা গভীর পাণ্ডিতা ও দার্শনিক মননশীলতার পরিচায়ক। প্রতীচ্যের নবলন্ধ জ্ঞান-বিজ্ঞানের সমন্বয়ে তিনি নিকাম ধর্ম তথা ভারতের সনাতন জীবনাদর্শকে নবরূপ দিতে চেয়েছিলেন। পাশ্চান্ত্যের দার্শনিক চিন্তাধারা তিনি গভীরভাবে অধ্যয়ন করেন। তাঁর উপর পাশ্চান্ত্য দার্শনিকদের প্রভাব সর্বক্ষেত্রে শেষাবিধি স্থায়ী না হলেও তা তাঁর মানসিকতার পরিশীলনে বিশেষ সহায়তা করে।

শিক্ষিত বাঙালীসমাজে 'পজিটিভিজম' ও 'ইউটিলিটারিয়ানিজম' মতবাদের ক্রত বিস্তার ঘটায় তত্তবোধিনী পত্রিকায় একবার অত্যন্ত ক্ষোভ প্রকাশ করা হয়। পূর্বের কোনো একটি সংখ্যা তত্ত্বোধিনীতে রাজনারায়ণ বস্থ বঙ্কিমচন্দ্রকে সরাসরি 'জঘতা কোমত্ মতাবলম্বী' বলে নিন্দা করেন। ওগুস্ত কোঁৎ (১৭৯৮-১৮৫৭)-এর দৃষ্টবাদ (Positivism) এক সময় বাঙালী বিদগ্ধসমাজকে বিশেষভাবে প্রভাবিত করেছিল। বঙ্কিমচন্দ্রও ছিলেন এই প্রভাবিতদের একজন—তথন তাঁর বয়স ও মন উভয়ই অপরিণত। কোঁৎকে তিনি আদর্শ রূপে জ্ঞান করতেন। কোঁৎ-এর মতবাদে মানবিক চিন্তাধারায় তিনটি ক্রম-পর্যায়ের কথা বলা হয়েছে: 'Theological, philosophical and the positive or scientific'। ভারতীয় চিস্তার ধারাতুদারে যাকে আধিদৈবিক, আধ্যাত্মিক ও আধিভৌতিক বলা যায়। প্রথম পর্যায়ে মান্ত্র প্রকৃতির সবকিছু বিষয়ের সঙ্গে এক-একটি দেবদেবীকে যুক্ত করে। দ্বিতীয় পর্যায়ে ঐ-সব দেবদেবী অ-দৃষ্ট প্রতীকে রূপান্তরিত হয়ে ধর্ম ও দর্শনের পথ রচনা করেন। আর তৃতীয় প্রায়টিকে 'বৈজ্ঞানিক ক্রম' মনে করা হয়। কোঁৎ-এর মতে অধ্যাত্মচর্চা নিজ্ঞল— বিজ্ঞানই একমাত্র গ্রহণযোগ্য। বিজ্ঞানের বিকাশ অন্ত্রযায়ী কোঁৎ তাকে এইভাবে ক্রমবিশ্যস্ত করেন: গণিত, জ্যোতির্বিজ্ঞান, পদার্থতত্ত্ব, রসায়ন, জীববিচ্চা ও সমাজতত্ত্ব। বঙ্কিমচন্দ্র এই বিজ্ঞানের সঙ্গে 'প্রজ্ঞান' প্রত্যয়টি যুক্ত করেন। তাঁর মতে ভৌত বিষয়কে জানতে হলে বহির্বিজ্ঞান অর্থাৎ কোঁৎ-এর প্রথম চারটি বিভাগের সাহায্য নিতে হবে। আত্মতত্ত্ব জানার জন্ম প্রয়োজন বৃহির্বিজ্ঞান, বিশেষতঃ জীববিছা এবং অন্তর্বিজ্ঞান, অর্থাৎ সমাজতত্ত্বের সাহায্য। এ-সব

জ্ঞানের উৎস তাঁর মতে পাশ্চান্ত্য বিজ্ঞান। কোঁৎ অজ্ঞাবাদী (agnostic) ছিলেন বটে, কিন্তু ধর্মকে তিনি উপেক্ষা করেন নি। কোঁৎ-এর চিন্তায় প্রত্যক্ষ তন্মলক অনুমান ব্যতীত প্রমাণান্তর নেই। ২৯ ঈশ্বর হয় কাল্পনিক, নয়তো অ-দৃষ্ট— দৃষ্টবাদীর কাছে তা পরিত্যাজ্য।

বিষ্ণিচন্দ্রের জ্ঞানতত্ত্বে বলা হয়েছে 'প্রত্যক্ষই জ্ঞানের একমাত্র মূল, সকল প্রমাণের মূল'। পরে 'বিবিধ প্রবন্ধে' সন্নিবেশিত "জ্ঞান" শীর্ষক প্রবন্ধের পাদটীকায় বিষ্ণিচন্দ্র জানিয়েছেন: 'এই সকল মত আমি এখন পরিত্যাগ করিয়াছি।' 'ধর্মতত্ত্বে'ও একথার পুনরুক্তি করে বলেছেন: 'সকল জ্ঞান প্রত্যক্ষমূলক নহে।' হার্বাট স্পেন্সার (১৮২০-১৯০৩) -এর অজ্ঞাবাদী ভাবনার অর্থাৎ যে-মতে ঈশ্বর তর্কাতীত, অচিন্তনীয় অপরিমেয় ও অজ্ঞেয়, সে-মতে বিষ্ণিচন্দ্রের আস্থা ছিল না। প্রত্যক্ষ এবং অন্থমানকেই কোঁৎ প্রমাণের পথ মনে করতেন। পক্ষান্তরে বিশ্বিমচন্দ্র আপ্রবাক্যে বিশ্বাদী ছিলেন। 'ধর্মতত্ত্বে' তার পরিচয় পাওয়া যায়:

'প্রাচীন ঋবি এবং পণ্ডিতগণ অতিশয় প্রতিভাসম্পন্ন এবং মহাজ্ঞানী। তাঁহাদের প্রতি বিশেষ ভক্তি করিবে, কদাপি অমর্য্যাদা ও অনাদর করিবে না । আমিও সেই আর্য্য ঋষিদিগের পদারবিন্দ ধ্যানপূর্বক, তাঁহাদিগের প্রদর্শিত পথেই যাইতেছি।'উ?

শ্রীমন্তগবদগীতার মূল বক্তব্য যে ভাগবত উক্তির উপর রচিত সে বিষয়ে তাঁর দৃঢ় বিশ্বাস ছিল। কোঁৎ-এর একান্ত অন্তরাগী হলেও তিনি কোঁৎ-এর প্রভাব পরবর্তীকালে বর্জন করেন।

পশ্চিমী দার্শনিকদের মধ্যে জেরেমি বেনথাম (১৭৪৮-১৮৩২)-কেও তিনি এক সময় সাহ্যরাগচিত্তে শ্রন্ধা করতেন। বেনথাম হিতবাদের (Utilitarianism) প্রবর্তক। বন্ধিমচন্দ্র লিথেছেন 'বেস্থাম হিতবাদ-দর্শনের স্বষ্ট করিয়া ইউরোপে অক্ষয় কীতি স্থাপন করিয়া গিরাছেন'। ৬১ এ-বিষয়ে বেনথামের প্রধান অহুগামীছিলেন জন্ স্টুয়ার্ট মিল (১৮০৬-৭৩)। হিতবাদের সারমর্ম হল: হ্বথ ও আনন্দই মাহুষের একমাত্র কাম্য। সেই পন্থাই মাহুষের অহুসরণীয় যাতে বছজনের হিত সাধিত হয় (Greatest good of the greatest number)। এবং হেয় ও পরিত্যাজ্য হল তা-ই বছজনের পক্ষে যা অহিতের কারণ। হিতবাদ ও স্থথবাদ (hedonism) এক নয়। এ বিষয়ে অবশ্য নানান মত আছে। হিতবাদী মতে স্থথত্ঃথই ধর্ম ও অধর্মের একমাত্র মাপকাঠি। হিতবাদের প্রয়োগ সম্পর্কে বন্ধিমচন্দ্র বলেছেন:

'যদি একদিকে একজনের হিতসাধন ও আর একদিকে দশজনের তুল্য হিত-দাধন প্রশারবিরুদ্ধ কর্ম হয়, তবে একজনের হিত পরিত্যাগ করিয়া দশজনের তুল্য হিতসাধনই ধর্ম · · এখানে good of the greatest number · · পক্ষান্তরে যেখানে একজনের অল্প হিত, আর একদিকে আর একজনের বেশী হিত পরম্পর-বিরোধী, সেখানে অল্প হিত পরিত্যাগ করিয়া বেশী হিত দাধন করাই ধর্ম · · · এখানে কথাটা greatest good.' ৬২

গীতার 'সর্বভূতহিতে রতাঃ' উল্লেখ করে বন্ধিমচন্দ্র দেখিয়েছেন প্রাচীন ভারতীয় চিস্তাধারায় হিতবাদ বিঅমান ছিল। হিতবাদকে বন্ধিমচন্দ্র অবশ্য আপেক্ষিক-ভাবে প্রয়োগের পক্ষপাতী ছিলেন, অর্থাৎ যেমন সত্য পালনে পরের অনিষ্ট আশ্বাধার্বাধাকলেও সত্যভঙ্গ অস্তায় নয়।

বেনথামের মতো মিলকেও বঙ্কিমচন্দ্র অপরিণত বয়সে আদর্শ জ্ঞান করতেন। কিন্তু পরে মিল সম্পর্কেও তাঁর মতপরিবর্তন হয়। হিতবাদকে তিনি কমলাকান্তর মুখ দিয়ে 'পুরুষার্থ' ও 'উদার দর্শন' বলে পরিহাস করলেও দ্বার্থহীন ভাষায় বলেন: 'হিতবাদ মতটা, হাসিয়া উড়াইয়া দিবার বস্তু নহে। ··· হিতবাদ ধর্ম—
অধর্ম নহে।'
ত

হিতবাদের পক্ষাপক্ষে যা কিছু বক্তব্য থাকুক না কেন মূলতঃ তা উদারনৈতিক এবং ব্যষ্টির পরিবর্তে সমষ্টির কল্যাণপন্থী। বেনথামের দৃষ্টিতে স্থথ যে-কোনও প্রকারের হোক না কেন তা সমপ্র্যায়ভুক্ত। বেনথামের অনুগামী মিল সেজন্তে স্থের শ্রেণীবিভাগ করেন এবং মান্নবের উচ্চতর সন্তা তথা মানসিক বৈশিষ্ট্যের ক্ষিপাথরে স্থাকে যাচাই করে নিতে বলেন। তাঁর মতে: 'It is better to be a Socrates dissatisfied than a fool satisfied—better to be a human being dissatisfied than a pig satisfied'। মিলের এ-কথায় বন্ধিমচন্দ্রের পূর্ণ সমর্থন ছিল। তিনি এ-প্রসঙ্গে বলেছেন:

'ভক্তি ও জাগতিক প্রীতির স্থুও উচ্চতর ও তীব্রতর, কিন্তু তাহা অনুশীলন শাস্ত্র বিদ্যা যায় না, দে-অনুশীলনও কঠিন ও জ্ঞানসাপেক্ষ।'৩৪

ক্রমবিশ্বস্ত ব তিনি তিনটি পর্যায় দেখিয়েছেন। স্থুখ ত্রিবিধ: ১. স্থায়ী; ২. ক্ষণিক কিন্তু সমাজতর। ক্রে ত্রুখশৃত্ত; ৩. ক্ষণিক কিন্তু পরিণামে ত্রুখের কারণ। হিতবাদী দর্শনে মতে ভৌত বিভা একের আত্মতাগের কারণস্বরূপ বহিমচন্দ্র বলেন যে ঈশ্বর সর্বভূতে বিভাগের সাহা সর্বজনের মঙ্গে নিজের অভেদ উপলব্ধির মধ্যে জ্ঞান, ধর্ম, প্রীতি ও বিশেষতঃ জীববিশ্ব সমস্ত জগৎকে আত্মবৎ প্রীতির আধার করাই কাম্য। হিতবাদী

প্রত্যন্ন অন্নুযান্নী ধর্মকে তার অঙ্গ মনে না করে হিতবাদকে ধর্মের অঙ্গপরূপ তথা তাঁর 'অন্নুশীলন' তত্ত্বের একটি অংশ বলে মনে করেছেন।

বিষ্কিমচন্দ্র মান্নবের অন্তর্নিহিত শক্তি ও সম্ভাবনাগুলিকে 'বৃত্তি' আখ্যা দিয়েছেন এবং সেগুলিকে শারীরিকী, জ্ঞানার্জনী, কার্যকারিণী ও চিত্তরঞ্জিনী নামে চারটি পর্যায়ে বিভক্ত করেন। এগুলিকে অবশু তিনি স্থানাস্তরে মোটাম্টি মানসিক ও শারীরিক রূপে বর্গবিদ্যাস করেছেন। ঐ-বিভাগগুলি প্রসঙ্গে তিনি বলেন:

'শারীরিক প্রত্যঙ্গ মাত্রেরই দর্বাঙ্গীণ পরিণতি না হইলে, শারীরিক দর্বাঙ্গীণ পরিণতি হইয়াছে বলা যায় না · · মানদিক বৃত্তিগুলির মধ্যে কতকগুলি জ্ঞান উপার্জ্জন করে; কতকগুলি কাজ করে বা কার্য্যে প্রবৃত্তি দেয়; আর কতকগুলি জ্ঞান উপার্জ্জন করে না, কোন বিশেষ কার্য্যের প্রবর্ত্তক নয়, কেবল আনন্দ অহুভূত করে। যেগুলির উদ্দেশ্য জ্ঞান, সেগুলিকে জ্ঞানার্জ্জনী বলিব। যেগুলির প্রবর্ত্তনায় আমরা কার্য্যে প্রবৃত্ত হই বা হইতে পারি, সেগুলিকে কার্য্যকারিণী বৃত্তি বলিব। আর যেগুলি কেবল আনন্দ অহুভূত করায়, সেগুলিকে আহলাদিনী বা চিত্তরঞ্জিনী বৃত্তি বলা যাউক। জ্ঞান, কর্ম্ম, আনন্দ, এ ত্রিবিধ বৃত্তির ত্রিবিধ ফল। 'তব্

তাঁর মতে ঐ-বৃত্তিগুলি পরস্পর ঘনিষ্ঠভাবে সম্পৃক্ত। সেগুলি কেবল বিকশিত হলেই চলবে না, তাদের মধ্যে সামঞ্জু থাকা চাই। মনের জন্ম স্কু শরীর এবং শরীরের জন্মে স্কু মন। 'তাহা হইলেই বৃত্তিগুলির উচিত অনুশীলন ও পরিণতি ঘটিবে। ইহাই ধর্ম।'

অনুশীলন-তত্ত্বে মূল-কথাই হল সকল বৃত্তি পরম্পর সামঞ্জয়বিশিষ্ট হয়ে অনুশীলিত হবে, একে অপরকে অবদমন করে বর্ধিত হবে না। অনুশীলনের স্থল কথা পারম্পারিক সামঞ্জয়। তবে বৃত্তিগুলির স্ফূর্তি ও পরিতৃপ্তি হথ নয়— হথের অঙ্ক, হুথটা ঘটে তাদের সমবায়ে। সেথানেই মনুয়াথের পরিপূর্ণতা। তাকেই বলা যায় মানুষের ধর্ম। তবে বহিমচন্দ্র একাধারে এতগুলি বৃত্তির সম্যক পরিপূর্তি ও সমন্বয় সকল ক্ষেত্রেই সম্ভব নয় বলে মনে করতেন।

দ্বার্থহীনভাবেই তিনি বলেছেন যে পশ্চিমী অহশীলনধর্মের লক্ষ্য নিছক স্থমাত্র। কিন্তু তাঁর অহশীলন-তত্ত্বে তিনি ভারতীয় ভাবধারাকে জাগ্রত করতে চেয়েছেন এবং সেটা তাঁর মতে হিন্দুধর্মের সারাংশ—এবং তারই উপর ভগবদগীতা প্রতিষ্ঠিত; তাঁর এই অহশীলন-তত্ত্বের লক্ষ্য মৃক্তি।

ভক্তিবাদের আশ্রয়ে তিনি অন্থালন-তত্ত্ব প্রচার করেছেন। ভক্তিশাসিতঅবস্থাকেই সকল বৃত্তির যথার্থ সামঞ্জ বলে অন্থত্তব করতেন এবং তাঁর কাছে
ভক্তিই অন্থালনের একমাত্র মার্গ। 'অনস্ত মঙ্গল, অনস্ত প্র্যা,
অনস্ত পোন্দর্য্য, অনস্ত শক্তি'র উৎস হলেন ঈশ্রর। ঈশ্বরভক্তিই তাঁর কাছে
মন্ত্র্যান্ধ। ভক্তির পরেই তিনি শাস্তি, প্রীতি, দয়া ও অহিংসার কথা বলেছেন।
তাঁর কাছে অহিংসা একটি প্রধান আদর্শ; ধর্মের প্রয়োজন ভিন্ন যে-হিংসা তা
থেকে বিরত হওয়াই ধর্মের নির্দেশ; অবশ্র হিংসাকারীর দমনের জন্ত্রে হিংসা
অধর্ম নয়। কামক্রোধ প্রভৃতি নিক্রন্ত বৃত্তিগুলিকে অন্থালন দ্বারা সংযত রাখা
উচিত, ধ্বংস নয়— এই ছিল তাঁর হিংসা সম্পর্কে অভিমত। 'চিত্তত্ত্বি' প্রবন্ধে
তিনি বলেছেন এশ প্রয়োজন ও নিয়ম রক্ষার জন্ত্র ইন্দ্রিয়ের আবশ্রকতা আছে।
তিন্ধির ইন্দ্রিয় সংযম অবশ্রই পালনীয়।

তাঁর 'চিত্তরঞ্জিনী' প্রত্যয়ও তাৎপর্যপূর্ণ। কথাটি নন্দনতত্ত্বর; বিদ্নমচন্দ্রের ভাষায় : 'যে-সকল বৃত্তির দ্বারা সৌন্দর্য্যাদির পর্য্যালোচনা করিয়া আমরা নির্দাল ও অতুলনীয় আনন্দ অন্তত্ত্ব করি— তাহারাই চিত্তরঞ্জিনী বৃত্তি'। ঈশ্বর অনন্ত স্থানর; তিনি একাধারে সত্য, শিব ও স্থানর। যা কিছু স্থানর তার উৎস সেই চিরস্থানর। অন্যান্ত বৃত্তির ন্যায় এই বৃত্তিকেও ঈশ্বরাভিম্থী করা প্রয়োজন। তাকেই বলা যায় নিদ্ধাম ধর্ম, চিত্তত্ত্বি ও স্থায়ী স্থথ। তার লক্ষণ ভক্তি, প্রীতি ও শাস্তি। তাকেই বলে ধর্ম। বৃদ্ধিমচন্দ্রের ব্যাখ্যাত অন্থালন-তত্ত্বটির উৎস সম্পর্কে মতভেদ আছে। বিপিনচন্দ্র পাল বলেছেন:

'তাহার অন্থালনধর্ম রাহ্মধর্মেরই নামান্তর মাত্র। · · · দেকালে মার্কিণ চিন্তা-নায়ক থিয়োডোর পার্কারের প্রভাব খুব বেনী পরিমাণে রাহ্মসমাজের উপর পড়িয়াছিল। পার্কার ও নিউম্যান তথনকার নবীন রাহ্মদের শিক্ষাপ্তরু হইয়াছিলেন। পার্কারের চত্রঙ্গ ভক্তি বা fourfold piety এই অন্থালন ধর্মেরই প্রতিষ্ঠা করিয়াছিল। বন্ধিমচন্দ্রও এই আদর্শের প্রেরণাতেই তাঁহার 'ধর্মত্ব' রচনা করেন।' ৽ ৽

উক্তিটি কিছুটা তর্কসাপেক। ব্রাদ্ধদের সঙ্গে বহিমচন্দ্রের চিস্তার সমধর্মিতা অনস্থীকার্য। কিন্তু বহিমের দৃষ্টিভঙ্গীকে তদানীস্থন ব্রাহ্মরা আদৌ স্থনজরে দেখতেন না। বস্তুতঃ 'ধর্মতের' গ্রন্থের ক্রোড়পত্রে তিনি কোঁং-এর যে উক্তিটি উদ্ধৃত করেছেন তা থেকেই যে তার ঐ তত্ত্ব মূলতঃ উৎপন্ন সেকথা সহজেই অহমের। তার ঐ তত্ত্ব স্পেনার ও মিলেরও প্রভাব ছিল। এছাড়া সমসাময়িক-

কালে প্রকাশিত হুটি বই তাঁকে প্রভাবিত করেছিল বলে মনে হয়। ছুটিরই লেথক সার জন রবার্ট সীলী (১৮৩৪-১৮৯৫)। তাঁকে বন্ধিমচন্দ্র একজন শ্রেষ্ট ধর্মতত্ত্বব্যাখ্যাকারী হিসাবে প্রশংসা করেছেন। সীলীর চিস্তার প্রাসঙ্গিক যে-অংশ বন্ধিমচন্দ্রকে প্রভাবিত করেছে বলে মনে করা হয় তার সংক্ষিপ্রসার নিয়ন্ত্রপ:

'১. এযুগে এমন কতকগুলি নতুন উপাদানকে স্বীকার করতে হবে যা হয়তো প্রচলিত খ্রীষ্টধর্মে নেই। ২. এ যুগে যে নতুন মূল্যবাধ ধর্মের প্রতিযোগী হয়ে দাঁড়াচ্ছে তা হচ্ছে দংস্কৃতি বা oulture। ৩. কালচার হচ্ছে কলা এবং বৈজ্ঞানিক বৃদ্ধির সঙ্গে সংযুক্ত। ৪. সংস্কৃতিই ধর্মের স্থান নিচ্ছে। ৫. ধর্মের সার নীতি, একথা না বলে বলা উচিত ধর্মের সার হচ্ছে সংস্কৃতি।'°

বিষমচন্দ্র যুগোপঘোগী নতুন সমাজ চেতনা স্বষ্টি করতে চেয়েছিলেন— যার উপাদান হিন্দুধর্মে নেই। সমসাময়িক যুগসমস্থা অহন্তব করে তিনিও কালচারের প্রতি ঝুঁকেছিলেন, তবে একটু অক্তভাবে, অর্থাৎ নিছক কলাকল্পনার পরিবর্তে বৃত্তির স্থসমঞ্জশ অফুশীলনকল্পে সমাজের উপযোগী ব্যক্তির স্থভাবধর্মকে কর্ষিত ও বিকশিত করে তুলতে। সীলী যেমন প্রীষ্টকে নতুন দৃষ্টিতে ব্যাথ্যার প্রয়াশী হন, বিষমচন্দ্রও তেমনি কৃঞ্চের উপরব্ধ অপেক্ষা তার মানবচরিত্র ফুটিয়ে তোলার চেষ্টা করেন। তাঁর অনুশীলনতত্ব মানবতন্ত্রী এবং অলোকিকতার্ক্তিত যুক্তিবছল বলে মনে করা হয়।

নিদ্ধাম ভক্তিকে তিনি প্রেমের দৃষ্টিতে দেখেছেন। প্রহলাদ তাঁর কাছে প্রেমের প্রতীক। প্রেম নিদ্ধাম হলেও ভক্তির পরিপূর্তি নয়। প্রীচৈতজ্ঞের প্রেম-ধর্মকে তিনি গ্রহণ করেন নি। আনন্দমঠে বলেছেন: 'চৈতগ্রাদেবের বিষ্ণু প্রেম-ময়— কিন্তু ভগবান কেবল প্রেমময় নহেন, তিনি অনন্ত শক্তিময়। চৈতগ্রাদেবের বিষ্ণু গুধু প্রেমময়— সন্তানের বিষ্ণু গুধু শক্তিময়। আমরা উভয়েই বৈফর— কিন্তু ভারেই অর্জেক বৈষ্ণব।' বিন্ধমচন্দ্র প্রিচিতজ্ঞের ভক্তিবাদকে তাঁর অন্থনীলন-তর্ব থেকে পৃথকরূপে দর্শিয়েছেন।

বৃদ্ধিমচন্দ্ৰ নিজেকে একসময় নাস্তিক মনে করতেন। ত্রুপ পরে তাঁর মতিগতি বদলায়। তাঁর ধর্মতত্ত্বের মূলে ব্রন্ধ বা জগদীখন স্বীকৃত। তাঁর কথায়: 'ব্রন্ধ বা প্রমান্ত্রার সঙ্গে জীবান্ত্রার একস্বই মৃক্তি। জীবান্ত্রার পরমান্ত্রার লীন হওঘাই মৃক্তি। ব্রন্ধজ্ঞানই মৃক্তির পথ। ঐ ব্রন্ধকে জানিলেই মৃক্তি লাভ হয়।' রামমোহনের মতো তিনিও ব্রন্ধকে সগুণ কিন্তু নিরাকার জ্ঞান করতেন। কারণ সাকার তাঁর

মতে সর্বব্যাপী হতে পারে না। ধর্মের শীর্ষে উপনীত হতে হলে তাঁর মতে কতক-গুলি স্থুল দোপান অতিক্রম করে স্থন্ধ স্তরে যেতে হয়। ধর্মের প্রথম দোপান বহু দেবের উপাসনা, দ্বিতীয় দোপান সকাম ঈশ্বরোপাসনা, তৃতীয় দোপান নিক্ষাম ঈশ্বরোপাসনা (বা বৈফ্বধর্ম) অথবা জ্ঞানযুক্ত ব্রহ্মোপাসনা। ধর্মের চরম ক্ষেপোসনা।

## চার : রাষ্ট্রদর্শন

A SUPPLIES OF SUPPLIES AND A SUPPLIE

কেশবচন্দ্রের মতো বিদ্ধিমচন্দ্রও রাজনীতিকে ধর্মের একটি অঙ্গরূপে দেখেছেন। তাঁর ধর্মীয় দৃষ্টিভঙ্গী ইতিপূর্বে আলোচিত হয়েছে। রামমোহনের আদর্শে তিনিও পশ্চিমী জ্ঞানবিজ্ঞানের সঙ্গে ভারতের প্রাচীন চিন্তাধারার সংমিশ্রণ চেয়েছিলেন। কোনোটিই তিনি অন্ধভাবে গ্রহণের পরিবর্তে যুক্তিবিচারপূর্বক উভয়ের নিম্বর্ষই তিনি গ্রহণ করেন। প্রাচীন ভারতীয় আদর্শকে তিনি দৃষ্টবাদ ও হিতবাদের আলোকে পরিমার্জনার প্রয়াসী হন। তবে ঐ ছটি মতবাদের পাশ্চান্তা প্রত্যয়কে তিনি বছলাংশে বর্জন করেন। বেনথাম মনে করতেন মান্ত্র্য মূলতঃ আত্মকেন্দ্রিক। পক্ষান্তরে বিদ্ধমচন্দ্র মানবিক হৃদয়বন্তা ও সৌন্দর্যপ্রিয়তার কথা বলেছেন। মিলের সামাজিক নিয়ন্ত্রণ-সাপেক্ষ ব্যক্তিস্বাতন্ত্রাবাদ একসময় বিদ্ধমচন্দ্রকে প্রভাবিত করেছিল। মিলের আদর্শেই তিনি স্ত্রীজাতিকে সমানাধিকার দানের সমর্থক হয়েছিলেন। অবশ্য মিলকে তিনি পরে সমালোচনা করেছেন।

বাষ্ট্রের উৎপত্তি ও পরিচালনা সম্পর্কে বিষমচন্দ্রের দৃষ্টিভঙ্গী ছিল স্বতন্ত্র। প্রাকৃতিক বা চুক্তিগত উৎপত্তি বিষয়ক প্রত্যয়ে তিনি বিশ্বাসী ছিলেন না। সমকালীন ইংরেজ দার্শনিক গ্রীনের 'ইচ্ছা'গত প্রত্যয়ে রাষ্ট্রের উৎপত্তি ব্যাখ্যাও তিনি গ্রহণ করেন নি। তাঁর মতে: 'শারীরিক বলই অ্যাপি পৃথিবী শাসন করিতেছে'। বাছবল পশুবলেরই সামিল। মাহুষকে সেই বলেরই আশ্রয় নিতেহয়; কারণ তাঁর মতে মাহুষ অংশত এখনও পশুর পর্যায়ে রয়েছে। জ্ঞান, বৃদ্ধি, সত্য, বিবেক বাছবলেরই অধীনে আবদ্ধ। রাষ্ট্রনীতির ক্ষেত্রে কথাটা আরও তাৎপর্যপূর্ণ।

জাতীয়তাবাদ ও স্বদেশপ্রেমের উদ্গাতা মেকিয়াভেলির সঙ্গে বঙ্কিমচন্দ্রের তুলনা করা হয়। ১৯ মেকিয়াভেলির মতো বঙ্কিমচন্দ্রও স্বদেশপ্রেমকে যথোচিত গুরুত্ব দিয়েছেন। তবে উভয়ের মধ্যে মৌল প্রভেদ এই যে বিদ্নমচন্দ্র তাঁর রাষ্ট্রদর্শনকে নীতিশাস্থ্রের উপর প্রতিষ্ঠিত করেছেন। মেকিয়াভেলির রাষ্ট্রতত্বে নীতিকথার স্থান গোণ; দেখানে রাষ্ট্রের যুপকাষ্ঠে নীতিকথা শৃঙ্খলিত। পক্ষান্তরে
বিদ্নমচন্দ্রের রাষ্ট্রনীতি ও নীতিতব্ব সম্পৃক্ত। পারিবারিক স্নেহভালবাদাকে
তিনি সারা মানবসমাজে সম্প্রদারিত করতে চেয়েছেন। সারা মানবজাতির মঙ্গল
কামনায় তাঁর দেশভক্তি ব্যঞ্জনা লাভ করেছে। তাঁর কথায়: 'সমাজ ধ্বংদে সমস্ত
মন্ত্যের ধর্মধ্বংদ ও সমস্ত মন্ত্যোর সকল প্রকার মঙ্গল ধ্বংস। যদি তাহাই হইল,
তবে সব রাখিয়া আগে সমাজ রক্ষা করিতে হয়।' স্বার্থ ও পরার্থের সামগ্রস্থেত

'দর্বভূতে প্রীতিব্যতীত ঈশ্বরভক্তি নাই, মহুশ্বত্ব নাই ধর্ম নাই · · আত্মপ্রীতি, স্বজনপ্রীতি, স্বদেশপ্রীতি, পশুপ্রীতি, দয়া— এই প্রীতির অন্তর্গত। ইহার মধ্যে মহুগ্রের অবস্থা বিবেচনা করিয়া স্বদেশপ্রীতিকেই দর্বশ্রেষ্ঠ ধর্ম বলা উচিত · · · পর-সমাজের অনিষ্টসাধন করিয়া আমার সমাজের ইষ্ট সাধন করিব না, এবং আমার সমাজের অনিষ্টসাধন করিয়া কাহারেও আপনার সমাজের ইষ্ট সাধন করিতে দিব না। ইহাই যথার্থ সম দর্শন এবং ইহাই জাগতিক প্রীতি ও দেশপ্রীতির সামঞ্জন্ত ।'8°

বিষমচন্দ্রের রাষ্ট্রচিন্তায় ব্যক্তিমান্থ্যের অধিকার অপেক্ষা তার দামাজিক দায়দায়িত্ব অধিক গুরুত্ব পেয়েছে। সেজন্তে তাঁর চিন্তায় রাষ্ট্র ও তার বিধি-বাবস্থার তাত্ত্বিক নির্দেশ বিশেষ পাওয়া যায় না। তাঁর চিন্তায় রাষ্ট্র অপেক্ষা সমাজেরই প্রাধান্ত ছিল বেশি; উত্তরকালে তা রবীন্দ্রনাথকে বিশেষ প্রভাবিত করে। উভয়েরই মতে জনচিত্ত ও জীবনের ধারক ও বাহক হল সমাজ; রাষ্ট্রের স্থান সেখানে গোণ। সমাজের নিরাপত্তা ও য়্থবদ্ধ সমাজজীবনের স্কুই পরিচালনার তাগিদেই রাষ্ট্রের আবশ্রকতা। বিদ্নমচন্দ্র রাষ্ট্র ও সরকারকে একার্থে দেখতেন। তিনি মহুয়জীবন ও সমাজজীবনের অহক্রম সম্পর্কে কিছু না বললেও, স্পেন্সারের চিন্তায় তিনি প্রভাবিত বলে মনে করা হয়— অর্থাৎ কালের প্রবাহে সমাজের উৎপত্তি ঘটেছে বলে তাঁর বিশ্বাস ছিল। জনকলাণে রাষ্ট্রের ভূমিকায় তাঁর তেমন আস্থা ছিল না। সমাজোন্নয়ন ও সংস্কারের জন্তে আইনাহুগ বিধিব্যবস্থার চেয়ে মান্থ্রের সমাজ-চেতনায় তিনি অধিক গুরুত্ব দিয়েছেন। তাঁর মতে লোকে আইনভঙ্গ ও অন্থচিত কাজ করলে একদিন সমাজের কাছেই জবাবদিহি করতে হয়। সমাজকে তিনি রাষ্ট্র থেকে পৃথকরূপে দেখতেন।

তাঁর চিন্তায় কল্যাণকর রাষ্ট্রের প্রকৃত বনিয়াদ হল মানুষের শুভ প্রবণতা; মেজন্মে তিনি লোকের শুভ বোধ ও আচরণ, নীতিপরায়ণতা ও চেতনার উন্মেষ চাইতেন। গোঁজামিলের পথ বেয়ে রাষ্ট্রাধিকার করায়ত্ত করার তিনি বিরোধী ছিলেন। সমকালীন ইংরেজী কেতাত্বস্ত ব্যক্তিদের বিদেশী রীতিনীতি, ভাব ও ভাষায় আন্দোলন সৃষ্টির কোনও মূল্য দিতেন না। নগরকেন্দ্রিক রাজনৈতিক আন্দোলনে मংখ্যাগরিষ্ঠ গ্রামীণ অধিবাসীরা উপেক্ষিত হয়ে থাকে। তিনি আরও অহুভব করেন যে ভুঁইফোড় নেতাদের মধ্যে ত্যাগ ও সংকল্প বলে কিছু নেই। কমলাকান্তর মুখ দিয়ে তিনি তাই বলিয়েছেন : 'আমার উপর পলিটিকেল চাপ কেন ? আমি রাজা, না থোশামুদে, না জুয়াচোর, না ভিক্ত্ক, না সম্পাদক, যে আমাকে পলিটিকস লিখিতে বলেন ?' বাষ্ট্রনীতিকদের বাকসর্বস্থতায় তাঁর কোনও কচি ছিল না; রাষ্ট্রনীতিকরা ইংরেজদের যে-কোনও একটা কারণে কিছু সমালোচনা করলেই নিজেদের রাষ্ট্রনৈতিক সিদ্ধিলাভ হয়েছে বলে মনে করেন। সরকারকে অহেতুক নিন্দা করাতেও তাঁর স্পৃহা ছিল না। সমকালীন রাজনৈতিক আন্দোলনে তাঁর অরুচির প্রধান কারণ মনে করা হয় যে তিনি ভিন্নপথে জাতির নবজাগরণ স্বষ্টর প্রয়াদী ছিলেন। জাতীয় আন্দোলন সম্পর্কে উচ্ছাসপূর্ণ চিন্তাহীন আবেগের পরিবর্তে তাঁর তত্ত্বগত একটা স্কুপষ্ট আদর্শ ছিল।

বাছবল কথাটি তিনি ব্যক্তিবিশেষের শারীরিক শক্তির অর্থে বলেন নি। সংঘবদ্ধ, বলদপী জাতির শক্তিমন্তার দিক থেকে তিনি কথাটি ব্যবহার করেছেন। বাছবল সভ্যতা ও প্রগতির পরিপন্থী; অবশু প্রতিক্রিয়াশীলদের রুথতে হলে বাছবলের আবশুকতাকে তিনি অস্বীকার করেন নি। বাছবল জনমতের (অর্থাৎ বাক্যবল) কাছে নগণ্য। কারণ রক্ত-ঝরা পথে বাছবলের আধিপত্য বিরাজ করে—জনমতের সমর্থন ব্যতিরেকেই বাছবল অভীপ্ত লক্ষ্যবস্ত অর্জন করে থাকে। বস্তুতঃ জনমতেই মাছ্যের পরার্থচিন্তার উন্মেষ ঘটে। সামাজিক উৎপীড়নের অবসান একমাত্র জনমতের দার্যাই সম্ভব। অবশু জনমতের পশ্চাতে অনেক সময় বাছবলের প্রয়োজন হয়। বাছবলের প্রয়োজনকে বিদ্বমন্তন্ত্র ভিনার্থে সমর্থন জানিয়ে শারীরিক রন্তির বিকাশ কামনা করেছেন; চেয়েছেন মাছ্যেরের সবল স্বাস্থ্য। অহিংসাবাদকে যে তিনি সর্বার্থে গ্রহণ বা বর্জন করেন নি সেকথা আগেই আলোচিত হয়েছে।

ধর্মকর্মের স্থবিধার্থে ও প্রয়োজনেই সমাজের আবিশুকতা ঘটে বলে তিনি মনে করতেন; সমাজবদ্ধ না হলে মান্তবের জৈব অস্তিত্ব ছাড়া আর কিছু থাকে না। জ্ঞানার্জন-বৃত্তির বিকাশ সাধিত হয় না, ভালমন্দ বোঝার ক্ষমতাও জন্মায় না এবং ঈশ্বরোপলন্ধির চেষ্টা ব্যাহত হয়। তাই ধর্ম রক্ষার্থে সমাজের প্রয়োজন। সমাজের অহিতকর বিষয়গুলি সম্পর্কেও বৃদ্ধিমচন্দ্র সচেতন ছিলেন।

সমাজের উৎপত্তির পূর্বে প্রাকৃতিক সম্পদে সকলেরই অধিকার সমান ছিল। প্রয়োজনের অতিরিক্ত ভোগাবস্তুতে মাহুষের লোভ থাকত না। সঞ্চয়েরও কোনও প্রয়োজন তথন ছিল না। কাজেই ধনবৈষ্যাের কোনও প্রশ্ন উঠত না। প্রাক্সমাজজীবনে মাহুষ বর্বর ছিল বলে হব্দ অভিমত প্রকাশ করেছেন। বঙ্কিমচন্দ্র সেকথায় বিশেষ আপত্তি না করলেও প্রাক্ত-সমাজজীবন ছন্দ্রবিধুর ছিল বলে তিনি স্থীকার করেন নি। বঙ্কিমচন্দ্র ক্রেদাের অহুরাগী ছিলেন। ক্রুনোর প্রাক-সামাজিক স্বর্ণজীবনের প্রতায় তাঁকে প্রভাবিত করে। তবে সংগ্রহ ও সঞ্চয় প্রবৃত্তি যে মাহুষের আদিম জীবনেও ছিল সেকথা তাঁর মনে উদিত হয় নি।

সমাজ মান্থবের স্বাধিকার হরণ করে বলে তিনি মনে করতেন। যুথবদ্ধ সমাজের নিগড়ে মান্থব তার অনেক স্বাতন্ত্রাই হারায়; অবদমিত হয় তার ইচ্ছা; সমাজের পক্ষে স্থবিধাজনক ও কার্যকর কোনও ব্যবস্থা হয়তো ব্যক্তিস্থাতন্ত্রোর পরিপথী হয়ে দাঁড়ায়। সমাজ ব্যবস্থার স্থাকল ও কুফল সম্পর্কে সচেতন থেকে সমাজের কাছে মান্থবকে তিনি অন্থাত থাকতে উপদেশ দেন:

'সমাজকে ভক্তি করিবে। ইহা স্মরণ রাখিবে যে, মহুয়োর যত গুণ আছে, সবই সমাজে আছে। সমাজ আমাদের শিক্ষাদাতা, দণ্ডপ্রণেতা, ভরণপোষণ ও রক্ষাকর্তা। সমাজই রাজা, সমাজই শিক্ষক। ভক্তিভাবে সমাজের উপকারে যত্নবান হইবে।'<sup>8</sup>

সমাজকে বিষ্ণমচন্দ্র বাট্রের উপরে স্থান ও প্রাধান্ত দিলেও রাষ্ট্র বা সরকারের গুরুত্ব অস্বীকার করেন নি। জনজীবনের স্থষ্ট্র পরিচালনের জন্তে সরকারের প্রয়োজন। রাজা অর্থাৎ শাসক সরাই হতে পারে না। সেজন্তে একজনকে শাসনকর্তা হতে হয়। সমাজকে তিনি পরিবারের মাপকাঠিতে বিচার করতেন। পরিবারে যেমন একজন গৃহকর্তা থাকেন, সমাজেরও তেমনি কর্তা হলেন রাজা। পিতার পরিবার পালনের মতো রাজা রাজাপালন করেন। সেজন্তে পিতার সমত্ল রাজাও শ্রারার পাত্র। রাজা বলতে তিনি রাজশক্তি মনে করতেন; এবং তৎপ্রতি শ্রন্ধা ও আমুগত্যেরও পার্থক্য অমুভব করতেন; অনেকটা যেমন গণতত্ত্বে পার্লামেন্টের সদস্তদের প্রতি শ্রন্ধা না থাকলেও পার্লামেন্টের প্রতি নতি স্বীকার করতে হয়। সার্বভৌম রাষ্ট্রশক্তির প্রতি মান্থবের শ্রন্ধা ও আমুগত্যে না

থাকলে সে-শক্তি তুর্বল হয়ে পড়ে— কারণ রাষ্ট্রশক্তির উৎস হল নাগরিকরাই:

'গৃহস্থ পরিবারের যে গঠন, সমাজের সেই গঠন। গৃহের কর্জার ন্যায়, পিতা মাতার ন্যায় রাজা সেই সমাজের শিরোভাগ। তাঁহার গুণে, তাঁহার দণ্ডে, তাঁহার পালনে সমাজ রক্ষিত হইয়া থাকে। পিতা যেমন সন্তানের ভক্তির পাত্র, রাজাও সেইরূপ প্রজার ভক্তির পাত্র। প্রজার ভক্তিতেই রাজা শক্তিমান— নইলে রাজার নিজ বাহুতে বল কত ? রাজা বলশ্ন্য হইলে সমাজ থাকিবে না।'8২

বিষমচন্দ্রের রাষ্ট্রতত্ত্বেরাজা কোনও ব্যক্তিবিশেষ নয়,রাজশক্তির প্রতিভূ। রাজশক্তি যদি প্রজাপীড়ক হয় তাহলে তা আর ভক্তির পাত্ররূপে বিবেচিত হবে না। স্বেচ্ছাচারী রাজাকে ভক্তির পরিবর্তে স্থশাদনে বাধ্য করাই জনগণের উচিত কাজ বলে তিনি 'ধর্মতত্বে' অভিমত প্রকাশ করেছেন। কিন্তু তার প্রণালী সম্পর্কে নিশ্চুপ থেকে গিয়েছেন; অবশু আনন্দমঠে ভবানন্দর মুথ দিয়ে বিদ্রোহের কথা বলেছেন; কিন্তু সে-বিদ্রোহের রূপ কি তা তিনি সবিস্তারে বলেন নি। প্রজার পালন ও রাজার প্রতি আহুগত্য— এই তৃইয়ে মিলে সার্বভৌম শক্তি গঠিত হয়। প্রজাপালনে বিরত হলে তাদের আহুগত্যে রাজার কোনও অধিকার থাকে না। তবে কার দ্বারা এবং কি পদ্ধতিতে ভালমন্দের যাচাই হবে সে প্রসঙ্গে তিনি মান নি।

ব্যক্তিস্বাধীনতায় তিনি বিশ্বাসী ছিলেন। পরিণত বয়সে মিল্কে তিনি পরিহার করলেও মিলের 'স্বাধীনতা' প্রতায়কে তিনি বর্জন করেন নি। এ বিষয়ে স্পোনারও তাঁকে কিছুটা প্রভাবিত করেন। তিনি মনে করতেন যে ভালমন্দ বিচারের শীর্ষাসনে অধিষ্ঠিত সার্বভৌম শক্তি যদি ব্যক্তিবিশেষের স্বার্থ প্রণোদিত সমাজবিরোধী ও অকল্যাণকর কাজে বাধা দেয় তবে তাতে অক্যায় কিছু নেই। নতুবা নিজের হিতাহিত নিধারণে মাহুষের স্বাধিকারহরণ ও রাষ্ট্রশক্তির হস্তক্ষেপ অবাঞ্চনীয়। তাবলে রাষ্ট্রীয় অবদমনের প্রয়োজনকে তিনি সর্বক্ষেত্রে বর্জন করেন নি।

সাম্যের পূজারীব্ধপে বঙ্কিমচন্দ্র স্থপরিচিত। এ সম্পর্কে লেখাগুলি তাঁর বঙ্গদর্শনে ১৮৭৩-৭৫ সাল নাগাদ প্রকাশিত হয়েছিল। পরে গ্রন্থাকারে সেগুলি প্রকাশের পর বঙ্কিমচন্দ্র লিখেছিলেন ষে ঐ বিষয়ে তাঁর মতের পরিবর্তন ঘটে। ভূমিকায় তিনি আগেই বলেছিলেন যে তাঁর সেইসব আলোচনা পাশ্চান্ত্য চিন্তার ধারাবহ নয়। কারণ পাশ্চান্ত্য রাষ্ট্রদার্শনিকরা সাম্যকে নাগরিক ও রাজনৈতিক

দৃষ্টিতেই শুধু বিচার করেছেন; আর একদল করেছেন অর্থ নৈতিক দিক থেকে।
পক্ষান্তরে বন্ধিমচন্দ্র মূলতঃ সামাজিক দৃষ্টিকোণেই সাম্যের আলোচনা করেছেন।
তিনি মনে করতেন যে নাগরিক ও রাজনৈতিক সাম্যা ইংরেজদের আফুক্ল্যে
এদেশে অল্পবিস্তর প্রবর্তিত হয়ে থাকলেও সাধারণ মান্ত্য সেগুলির উপকার
থেকে বঞ্চিত; কারণ এদেশের সমাজেই সাম্য প্রতিষ্ঠা পায় নি। মান্ত্রে মান্ত্রে
কৃত্রিম বৈষম্য থাকলে আইনান্ত্রগ সাম্য নিক্ষল হয়। তাই বন্ধিমচন্দ্র সামাজিক
সাম্যকেই প্রাধান্ত দিয়েছেন। আর অর্থ নৈতিক সাম্যকে তিনি গ্রহণ করেছেন
সামাজিক সাম্যের তাগিদেই। বৈষয়িক উন্নতি অবশ্রুই চাই; গ্রাসাচ্ছাদনের
নিরাপতা না থাকলে সমস্ত নীতিবাকাই নিঃদার বলে প্রতিপন্ন ইয়।

অসাম্যকে বছদিক থেকে তিনি প্রত্যক্ষ করেছেন— রাজনৈতিক, সামাজিক, প্রাকৃতিক ওবর্গ বৈষম্যমূলক। প্রাকৃতিক সাম্যে তিনি বিশ্বাস করতেন না; প্রকৃতি মানুষকে অসমরূপেই স্কলন করে; কেউ স্থূলর, কেউ কুৎসিত, কেউ রোগা আবার কেউ বা মোটা। তবে ব্রাহ্মণ বৈশ্য কিংবা বাঙালী ইংরেজের অসাম্য প্রকৃতিগত নয়।

দেশের যতকিছু ছুর্গতির মূলে তিনি ক্কৃত্রিম অসাম্যকেই দায়ী করেন। অস্তান্ত দেশে অসাম্য দূর করার জন্মে বিভিন্ত পদ্ধার মধ্যে বৈপ্লবিক পথ অন্থতত হয়েছে। প্রাচীন রোমে 'পেত্রিধীয়' ও 'প্লিবীয়'দিগের লোকেরা পারস্পরিক বোঝাপড়ার মধ্যে দিয়ে সাম্যের প্রতিষ্ঠা করে। পক্ষান্তরে ফ্রান্স ও যুক্তরাষ্ট্রে সাম্য প্রতিষ্ঠার জন্মে বৈপ্লবিক নীতি অবলম্বিত হয়েছে। মহান চিন্তানায়করা প্রথমটিকেই শ্রেম মনে করেছেন।

সাম্যপ্রতিষ্ঠায় বিদ্ধমচন্দ্র ইতিহাসে তিনজনকৈ পথপ্রদর্শক মনে করতেন, যথা বৃদ্ধ, যিশু ও রুসো। বৃদ্ধদেব শুদ্রদের ব্রাহ্মণদের স্তরে উন্নীত করার প্রয়ামী হয়েছিলেন; ফলে সেইসময়ে ভারতীয় সভ্যতার গতিবেগ বৃদ্ধি পায়। যিশু প্রীষ্ট কৃতদাসদের শুদ্ধালমোচনে সচেষ্ট হয়েছিলেন; পশ্চিমের প্রগতিকে যিশুই বেগবান করে তোলেন। ভলটেয়ারের স্থায় বিদ্ধমচন্দ্র রুসোর অর্থ নৈতিক সাম্যকে অপছন্দ করতেন। তবে ফরামী বিপ্লবের পশ্চাতে রুসোর চিস্তাই গতিবেগ সঞ্চার করে বলে তিনি বিশ্বাস করতেন। ফরামী বিপ্লব পশ্চিমী সভ্যতার মোড় ফিরিয়ে দেয়। বিদ্ধমচন্দ্র মনে করতেন যে রুসোর সমাজ-সামোর চিন্তাই তার প্রধান প্রেরণা ছিল। রুসোকেই তিনি সাম্য ও সমাজবাদের জনক বলে অভিহিত করেন। উত্তরকালে ইউরোপের সমাজতন্ত্রী চিস্তানায়করা রুসোর ছারা অনেকাংশে প্রভাবিত

হয়েছিলেন। বিষ্ণমচন্দ্রের লেখার সমকালীন সাম্যবাদী চিস্তার সম্যক পরিচয় ও 'ইন্টারগ্রাশনাল'-এর উল্লেখ পাওরা যায়। মার্কসীয় চিস্তা ও আদর্শ জানার স্বযোগ হয়তো তিনি পান নি; কারণ মার্কসের রচনা তথন ইংরেজীতে সহজ লভ্য ছিল না। 'ইন্টারগ্রাশগ্রাল' বলতে তিনি মার্কস-প্রতিষ্ঠিত প্রথম আন্তর্জাতিক সংস্থার (১৮৬৪-৭৪) কথাই হয়তো বলতে চেয়েছেন।

উত্তরাধিকারস্থরে প্রাপ্ত সম্পত্তি সম্পর্কে মিলের চিন্তা বিশ্লেষণ প্রসঙ্গে বিদ্ধিষণ প্রসঙ্গের বিদ্ধিষণ প্রসঙ্গের বিদ্ধেষণ বালনপালনে যেটুকু প্রয়োজন তার বেশি পৈতৃক সম্পত্তির অধিকার সন্তানসন্ততিদের না থাকাই কাম্য, বাকিটা সমাজের কর্তৃত্বাধীনে যাওয়াই সংগত। সাম্য ও সমাজবাদের জয় যে অবশ্রস্তাবী সেবিষয়ে তাঁর দৃচপ্রত্যয় ছিল। তবে সাম্যবাদ সম্পর্কে চিন্তায় অম্বচ্ছুতা থাকার ফলে তাঁর মনোভাবে কিছুটা নৈরাজ্যবাদী প্রবণতা লক্ষ্য করা যায়।

সাম্য সম্পর্কে বঙ্কিমচন্দ্রের চিন্তা পরবর্তীকালে পরিবর্তিত হয়ে যায়। তবে সাম্য সম্পর্কে ভ্রান্ত ধারণার নিরসনকল্পে পূর্বেই তিনি তাঁর 'সাম্য' নিবন্ধের উপসংহারে লিখেছিলেন :

'আমরা সাম্যনীতির এরপ ব্যাখ্যা করি না যে, সকল মন্থ্য সমানাবস্থাপর হওয়া আবশুক বলিয়া স্থির করিতে হইবে। তাহা কখন হইতে পারে না। যেখানে বৃদ্ধি, মানসিক শক্তি, শিক্ষা, বল প্রভৃতির স্বাভাবিক তারতম্য আছে, সেখানে অবশু অবস্থার তারতম্য ঘটিবে— কেহ রক্ষা করিতে পারিবে না। তবে অধিকারের সাম্য আবশুক— কাহারও শক্তি থাকিলে অধিকার নাই, বলিয়া বিম্থ না হয়। সকলের মৃক্তির পথ মৃক্ত চাহি।'৪৩

বিষ্ণিমচন্দ্রের স্বাধীনতার প্রত্যয়ও ছিল স্বতন্ত্র। স্বাধীনতা বলতে তিনি নিছক রাজনৈতিক আত্মনৃত্তি বা অর্থ নৈতিক স্থাস্বাচ্ছল্য মনে করতেন না; ঐ তুটি বিষয়ের পরিপূর্তি হলেই মানুষের অন্ত সবকিছু উৎকর্ষ সাধিত হবে সেকথা ঠিক নয়। তাই তিনি বলেন: 'স্বাধীনতা দেশী কথা নহে, বিলাতী আমদানি, 'লিবার্টি' শব্দের অন্তবাদ, · · ইহার এমন তাৎপর্য্য নয় যে, রাজা স্বদেশীয় হইতে হইবে।' রাজা বা রাষ্ট্রশাসনকে তিনি শান্তিশৃঙ্খলা বজায় রাখার জন্মেই চাইতেন। সেটা যেন অনেকটা বাইরের ব্যাপার। ভিতরের বিধিব্যবস্থা স্বতন্ত্র —অর্থাৎ সেটা সামাজিক, রাষ্ট্রিক নয়। প্রকৃত সামাজিক শাসনেই পূর্ণাঙ্গ মানবস্থার বিকাশ সম্ভব। রাষ্ট্রক শাসনকর্তার জাতবিচার তাঁর কাছে গোণ।

### পাঁচ: সমাজতত্ত্ব

বঙ্কিমচন্দ্র হেনরি টমাস বাক্ল্-এর (১৮২১-৬২) চিন্তায় অত্যন্ত প্রভাবিত হয়েছিলেন। বাক্ল্ মনে করতেন যে জলবায়, জমির উর্বরতা ও খাছাভাাস মান্ত্ষের চরিত্র গঠনের সহায়ক। এগুলি পর্যাপ্ত ও অন্তকূল না হওয়ায় মান্ত্ষের সঞ্যপ্রবৃত্তি ও জ্ঞানার্জনী বৃত্তি উদ্দীপিত হয়। মননশীল ক্ষ্ম একটা গোষ্ঠী শুধু জ্ঞানার্জনে রত থাকে যাদের হাতে থাকে প্রচুর অবসর; সেটা ব্যাপকভাবে সম্ভব হয় যদি উৎপাদনের একটি অংশ ভোগের পরও উদ্বত্ত থাকে। মননশীল ঐ গোটা তাদের ভোগ্যবম্বর উৎপাদনে অংশ নেয় না। বিত্তের সঞ্মই শুধু নয়, বণ্টন ব্যবস্থাতেও প্রকৃতির প্রভাব বিজ্ঞমান। সঞ্চয় থেকেই ক্রমে বিত্তবান ও বিত্তহীন সম্প্রাদায় উদ্ভূত হয়। চাহিদা ও সরবরাহের প্রতিদ্বন্দিতামূলক প্রক্রিয়ায় শ্রমের মূল্য নিধারিত হয়। জনসংখ্যা বেশি হলে মজুরি যায় কমে। পক্ষান্তরে যেসব দেশে জমির উর্বরতা ও জলবায়ু অন্তুক্ল সেথানকার মান্তবের জীবন ধারণের চাহিদা কম, কিন্তু জনসংখ্যা বেশি। ঠাণ্ডা দেশের চেয়ে গ্রম দেশে শ্রমিকদের মজুরি কম। বাক্ল্ তাঁর তত্ত্ব বিশ্বের বিভিন্ন দেশের ক্ষেত্রে প্রয়োগ প্রসঙ্গে বলেছেন যে ভারতীয়রা অধিকাংশই চাউলভোজী, তাদের প্রজনন প্রবণতাও অধিক; দেখানে শ্রমজীবীদের অবনত রাখার জন্মে বর্ণবৈষম্য প্রবর্তিত হয়েছে। বঙ্কিমচন্দ্র বাক্লের এই তত্ত্তিকে ভারতীয় প্টভূমিকায় বিচার করেছেন। সেইসঙ্গে তিনি মিলের মতকেও গ্রহণ করেছেন। মিল বলেছেন যে পুঁজি ও জনসংখ্যার অহুপাতে তারতম্য ঘটলে মজুরির হেরফের হয়। শ্রমজীবীর সংখ্যা হ্রাস না হলে মজুরির পরিমাণ বাড়ে না। বঙ্কিমচন্দ্র জনসংখ্যা বৃদ্ধিকে প্রাক্তিক প্রক্রিয়া মনে করতেন। বসবাসের জন্মে দেশাস্তরে চলে যাওয়া কিংবা বিবাহ নিয়ন্ত্রণ ছাড়া জনসংখ্যাহ্রাসের আর কোনও উপায় নেই। ছটি পম্বাই এদেশে অপরিজ্ঞাত। খাতের বিশেষ অভাব না থাকায় লোকে বিবাহ সংকোচনে যত্ন নের নি ; কাজেই জনসংখ্যা বেড়েই চলেছে। ওদিকে প্রমের মূলা হ্রাস পাওয়ায় শ্রমজীবীদের জীবন হয়ে পড়েছে ছবিষহ। তাদের জীবনে অবসর না থাকায় মনন ও চিন্তনে তারা অন্তরত। শিক্ষিত লোকেরা সেই স্থযোগটা সম্পূর্ণ ই গ্রহণ করে থাকে। 88

বাক্লের ব্যাখ্যান ছাড়াও বঙ্কিমচন্দ্র এদেশবাসীর তুইচিত্ত জীবন বিশ্লেষণ করতে গিয়ে দেখিয়েছেন যে হিন্দু ও বৌদ্ধর্য মান্থ্যকে বিষয়বিমৃথ করেছে ও কুন্দ্রনাধনে ইন্ধন যুগিয়েছে। মধাযুগের ইউরোপেও চার্চ-তন্ত্র অন্তর্মণ পথ প্রদর্শন করত। রেনেসাঁদের ধাকার দে-সংস্কার নিশ্চিক্ত হয়ে গিয়েছে। ভারতে শান্ত্রীয় অনুশাসন মার্চ্বকে জীবনবিম্থ করে তোলার ফলে সামাজিক অসাম্য বৃদ্ধি পেয়েছে। শৃদ্রের অবদমনে রান্ধা, বৈশু, ক্ষত্রিয় সবাই ক্ষতিগ্রস্ত হয়েছে। হতাশা, নিরুৎসাহ ও নিক্ষিয়তার ফলে শৃদ্র উৎপাদনকার্যে যত্রবান হয় নি; ফলে ব্যবসাবাণিজ্যের ক্ষতি হয়েছে; বৈশ্য হয়েছে বিপন্ন, এবং ক্ষত্রিয়রা ভোগলিপ্সায় হীনবীর্য হয়ে পড়ে; অর্থনৈতিক ত্র্বিপাক ও অশিক্ষার ফলে জনগণ শাসকদের দায়িরপালনে বাধ্য করতে পারে নি। রোম ও ইংলণ্ডে জনশক্তি প্রবল থাকায় রাজশক্তি সংযত ছিল। ভারতে শৃদ্রদের অবদমনে বৈশ্য ও ক্ষত্রিয়দের অবক্ষয় ক্রত বৃদ্ধি পায়। রান্ধানরা শাস্ত্রের বজ্র-আঁটুনি আরও শক্ত করে তোলে; ফলে সমাজের লাভের পরিবর্তে অবনতি ঘটে।

বিষমচন্দ্রের মতে গুপ্ত আমলের পর থেকেই ভারতে সাংস্কৃতিক ও বৈষয়িক বৈষমা দেখা দেয় ও সাম্যের সমাধি রচিত হয়। মিলের প্রভাবে তিনি এদেশে নারীজাতির প্রতি অসামা আচরণের নিন্দা করেন। রামমোহনের পদান্ধ অফুসরণ করে তিনি খ্রীজাতিকে সম্পত্তির সমানাধিকারে নীতিগতভাবে সমর্থন জানান। 'কৃষ্ণকান্তর উইল' উপস্থাসে ভ্রমরের মৃথ দিয়ে তিনি অবিবেচক স্বামীর বিরুদ্ধে খ্রীর বিদ্রোহ করার অধিকারকে তুলে ধরেছেন।

## ছয়: আর্থনীতিক চিন্তা

অর্থ নৈতিক উন্নয়নে রাষ্ট্রিক দায়িত্বের উপর রামমোহন ও অক্ষয়কুমার যথেষ্ট গুরুত্ব দিয়েছিলেন; কারণ মায়্বের দর্বাধিক কল্যাণদাধন রাষ্ট্রেরই কর্তব্য বলে তারা মনে করতেন। পক্ষান্তবের বিদ্ধিচন্দ্র রাষ্ট্রের এই সর্বগ্রাদী চিত্রকে ভাল চোথে দেখেন নি, তিনি মনে করতেন যে বাক্তির যাকিছু বিকাশ তা আধ্যাত্মিক হোক বা অর্থ নৈতিক হোক তাতে রাষ্ট্রের অন্থপ্রনেশ অবাঞ্ছনীয়; সমাজের যে-কোনও উনয়ন বা সংস্কারকর্মে রাষ্ট্র অপেক্ষা সমাজের ভূমিকাই তাঁর কাছে অধিক কার্যকর বলে মনে হয়েছিল। আইনের দাছায়ে সমাজসংস্কার প্রচেষ্টা নিক্ষল হয় যদি মায়্বের যথোচিত বোধ ও চেতনা না থাকে। দেজত্যে তিনি শিক্ষার উপরই

সর্বাধিক গুরুত্বদানের পক্ষপাতী ছিলেন। তাঁর অর্থ নৈতিক চিন্তায় মিলের প্রভাব দেখা যায়।

ব্যবদাবাণিজ্যে সরকারী অন্ধপ্রবেশকে তিনি সমর্থন করতেন না। বাজিস্থাতন্ত্রেই তাঁর সবচেয়ে বেশি আস্থা ছিল। রাষ্ট্রায়ত্ত অর্থনৈতিক উত্তম বা ব্যবদাবাণিজ্যে সরকারী হস্তক্ষেপ ও নিয়ন্ত্রণকে তিনি জনকল্যাণের পরিপন্থী বলে মনে
করতেন। অর্থনৈতিক সংরক্ষণ (protection) সেহিদাবে অহিতকারী। এথানে
তাঁর জাতীয়তাবাদী চিন্তার বিচ্যুতি লক্ষণীয়। রামমোহন কিন্তু আমদানি-শুল্বের
প্রয়োজনকে দেশীয় শিল্পের সংরক্ষণ ও রাজস্ব বৃদ্ধির দিক থেকে সমর্থন করেন
ছিলেন। বৃদ্ধিম অবাধ বাণিজ্য (free trade) নীতিকে সমর্থন করেন।

তিনি মনে করতেন যে যেহেতু ভারত একটি উফদেশ ও এথানকার ভূমি উর্বর, সেইহেতু ভারতীয় সভ্যতার গোড়া থেকেই লোকে অলস ও কায়িক শ্রুমে বিমৃথ; এবং জ্ঞানের আলোচনায় এক শ্রেণীর মান্তবের মধ্যে অধিক প্রবণতা দেখা যায়। উফ্কতাজনিত শারীরিক শৈথিল্য, পরিশ্রমে নিস্পৃহতা ও ভিন্ন দেশে গমনেচ্ছার অভাবে দেশের ধনোৎপাদন যথোচিত বর্ধিত হয় নি; ফলে দেশে সামাজিক তারতম্য বিস্তার লাভ করেছে—শ্রমজীবীদের দারিদ্রা, মূর্থতা ও দাসত্ব ক্রমে স্থায়ী হয়ে দেশকে অবনতির দিকে নিয়ে গেছে। প্রতিকারস্বরূপ তিনি দেশান্তর গমন ও বিবাহপ্রবৃত্তির নিয়ন্ত্রণ দ্বারা জনসংখ্যা বৃদ্ধিকে সংকোচনের উপদেশ দিয়েছেন।

রামমোহন থেকে দাদাভাই নৌরজী পর্যন্ত অনেকেই দেথিয়েছেন যে ইংরেজ শাসনের ফলে এদেশের ধনৈশ্বর্য বছলাংশে ইংলণ্ডে পরিবাহিত হয়ে থাকে যা 'Drain Theory' নামে পরিচিত। বঙ্কিমচন্দ্র এ বিষয়ে ভিন্ন মত পোষণ করতেন:

'এ সকল তত্ত্ব যাঁহারা বুঝিতে যত্ত্ব করিবেন, তাঁহারা দেখিবেন যে, কি আমদানিতে, কি রপ্তানিতে, বিদেশীয় বণিকেরা আমাদের টাকা লইয়া যাইতেছেন না, এবং তরিবন্ধন আমাদিগের দেশের টাকা কমিতেছে না। বরং বিদেশীয় বাণিজ্য কারণ আমাদিগের দেশের ধন বৃদ্ধি হইতেছে। যাঁহারা মোটাম্টি ভিন্ন বৃঝিবেন না, তাঁহারা একবার ভাবিয়া দেখিবেন, বিদেশ হইতে কত অর্থ আসিয়া এ দেশে বায় হইতেছে।'৪৫

তিনি একথাও মনে করতেন যে 'ইউরোপীয় কোন রাজ্যের সহিত তুলনা করিতে গেলে, বাঙ্গালা দেশ নির্ধন বটে, কিন্তু পূর্ব্বাপেক্ষা বাঙ্গালা যে এক্ষণে নির্ধন, এক্লপ বিবেচনা করিবার কোন কারণ নাই। বর্ত্তমান কাল অপেক্ষা ইতিপূর্ব্ব- কালে যে বান্ধালা দেশে অধিক ধন ছিল, তাহার কিছু মাত্র প্রমাণ নাই। বরং এক্ষণে যে পূর্ব্বাপেক্ষা দেশের ধন বৃদ্ধি হইতেছে, তাহার অনেক প্রমাণ আছে।'<sup>৪৬</sup>

তবে একথা তিনি বলেছেন যে ব্রিটিশ শাসনের ফলে দেশের যে আয় বেড়েছিল, তা মৃষ্টিমেয় মান্তবের ভোগেই চলে যায়। দেশের এই আয়-বৃদ্ধির উপকার থেকে বৃহত্তর জনসাধারণ বঞ্চিত হয়েছে।

ক্ষুকদের তৎকালীন ত্রবস্থা বঙ্কিমচন্দ্র সবিস্তারে উদ্ঘাটিত করেন। বাংলার ক্রযকদের সমস্তা তাঁর চেষ্টাতে সরকারের গোচরীভূত হত। সরকারি বিধিব্যবস্থা বিশেষ করে চিরস্থায়ী বন্দোবস্তের তিনি সমালোচনা করেছেন; কিন্তু একেবারে রদ করতে চাননি; শাসকদের উপর তাঁর বিশেষ অনাস্থা ছিল না; তিনি চাইতেন সরকার সদয় হয়ে রুষকদের তুর্গতি দূর করুক। কর্নওয়ালিসের আমল থেকে ডালহোসির শাসনকাল অবধি ভূমি সংস্কারে কর্তৃপক্ষ যেটুকু উত্যোগী হয়েছে তা সদাই জমিদারদের স্বার্থান্তকূলে এবং কৃষকদের স্বার্থের বিপরীতে গিয়েছে বলে তিনি মনে করতেন। চিরস্থায়ী বন্দোবস্তে অতিধনবানকে জমির মৌরদী স্বত্বের অধিকার দেওয়া ইংরেজদের এক মস্ত ভুল। বস্তুতঃ যে-ব্যক্তি জমি চাষ করে এবং আবহমানকাল ধরে জমির স্বত্ব ভোগ করে আসছে তাকেই ঐ বন্দোবস্তে জমির মালিকানা দেওয়া উচিত বলে তিনি অভিমত প্রকাশ করেন। এবিষয়ে রামমোহনের দঙ্গে বঙ্কিমচন্দ্রের মতভেদ স্থপরিস্ফুট; বঙ্কিমচন্দ্র মনে করতেন চিরস্থায়ী বন্দোবস্ত বাংলার যাকিছু তুর্গতির মূল। তবে এক বিষয়ে তাঁর সঙ্গে রামমোহনের মতের মিল ছিল যে চিরস্থায়ী বন্দোবস্ত প্রবর্তনকালে ক্লয়কদের মঙ্গলার্থে যে-সব বিধিব্যবস্থার প্রতিশ্রুতি পালিত হয় নি তার মধ্যে রামমোহন অধিক থাজনা আদায় করা ও প্রজাদের উৎথাত করায় জমিদারদের অধিকার যাতে না থাকে সে-দম্পর্কে নীতিগতভাবে স্বীকৃতি আদায় করেছিলেন।

জমির প্রত্যক্ষ মালিকানা ত্যাগ ও ভূমিরাজস্ব বৃদ্ধির জন্মে তিনি সরকারকে তারিফ করেন। কিন্তু সম্পত্তির বন্টনে তিনি সরকারি হস্তক্ষেপ চান নি। তিনি একথাও অহতেব করেন যে চিরস্থায়ী বন্দোবস্তে জমিদারদের বিত্তের বহর বেড়ে গিয়েছে এবং সংখ্যাগুরু চাষীরা ক্রমেই নিঃস্ব হয়ে পড়ছে। বিত্তকে বৃদ্ধিমচন্দ্র গোবরের সঙ্গে তুলনা করেন; জমে গেলে তা থেকে পচা গন্ধ বেরোয়— আর তা ছড়িয়ে দিলে জমির উর্বরতা বাড়ে। চিরস্থায়ী বন্দোবস্ত দেখা না দিলে বাংলার অধিবাদীরা তাদের ভাগ্য ও ভবিষ্যৎকে স্কুষ্ঠভাবে গড়ে তোলার স্থ্যোগ পেত;

তিনি মনে করতেন যে তৎকালীন ব্রিটিশ ইণ্ডিয়ান অ্যাসোসিয়েশনের কতিপয় বাবুর গুঞ্জনধ্বনির পরিবর্তে সমৃদ্রের কর্ণভেদী গর্জনের মতো প্রতিবাদের আওয়াজ উথিত হওয়া প্রয়োজন। জমিদারি প্রথার ভালমন্দ প্রসঙ্গে তিনি বলেন:

- সকল জমিদার অত্যাচারী নহেন। ছোট জমিদার কিংবা জমিদারি ব্যবস্থায়
  মধ্যস্বত্বভোগীদের অত্যাচারই অধিক।
- ২. নায়েব গোমস্তাদের উৎপীড়ন অনেক সময় জমিদারের অজ্ঞাতসারেই ঘটে।
  ৩. অনেক জমিদারের প্রজাও ভাল নয়; পীড়ন না করলে থাজনা দেয় না।<sup>8 °</sup>
  'বঙ্গদেশের রুষক' গ্রন্থটিতেই বঙ্কিমচন্দ্রের অর্থনীতিতত্ত্বের স্থগভীর চিস্তার পরিচয়
  পাওয়া যায়। 'অর্থশাস্ত্রঘটিত ভ্রাস্তি' উপলব্ধি করে তিনি কিছুকাল তাঁর ঐ-গ্রন্থের
  প্রচার বন্ধ করে দেন।

### সাত: শাসন ও দণ্ডনীতি

ভারতের প্রশাসন ও বিচার বিষয়ক বিধিব্যবস্থা সম্পর্কে রামমোহন কর্তৃপক্ষের কাছে লিখিতভাবে সাক্ষ্যদান করেছিলেন। এ বিষয়ে রামমোহনের মতো বিদ্ধমচন্দ্রেরও জ্ঞান ও অভিজ্ঞতা ছিল প্রত্যক্ষ; ছজনেই সরকারি কর্মচারী ছিলেন এবং ছজনেই সমকালীন প্রশাসন ও বিচারব্যবস্থার তীব্র সমালোচনা করেছেন। জুরিপ্রথা, হেবিয়াস কর্পাস আইন, বিচারকার্যে অধিক সংখ্যায় ভারতীয়দের নিয়োগ ইত্যাদি বিষয় সম্পর্কে রামমোহন যা স্থপারিশ করেছিলেন তা কালক্রমে অল্পবিস্তর রূপায়িত হয়। তবুও তার চার যুগ পরে বিদ্ধমচন্দ্রকে ক্রসব বিষয়ে পুনরায় নতুন করে সোচ্চার হতে হয়। বিচারালয় ও বেশ্যালয়কে তিনি সমপ্র্যায়ভুক্ত করেন— যেখানে টাকা না ফেললে প্রবেশাধিকার মেলে না।

তিনি স্পষ্টই অভিযোগ করেন যে দেশের আইন ব্যবস্থা ধনীর উৎপীড়ন থেকে দরিদ্রকে রক্ষা করতে অক্ষম। যারা উকিল নিয়োগ, সাক্ষীর ব্যবস্থা, আমলা ও চাপরাশিদের উৎকোচ দিতে পারে তাদেরই কাছে দেশের বিচারালয়ের দ্বার উন্মৃক্ত। যদি কেউ নিজের সর্বস্থ পণ করেও আদালতের শরণাপন্ন হয় তাহলেও সে স্থবিচার সম্পর্কে নিশ্চিন্ত হতে পারে না। 'বঙ্গদেশের রুষক' গ্রন্থে তিনি রায়তের উপর জমিদারি অত্যাচার ও উৎপীড়নের এক করুণ চিত্র তুলে ধরেছেন।

তিনি বলেছেন যে উত্তম আইনকান্থন থাকা সত্ত্বেও আইনত অপরাধী জমিদার্দের কোনও সাজা হয় না, পরিবর্তে নিরীহ তুর্বল ব্যক্তিরাই নিগৃহীত হয় ও শাস্তি পায়। আইন-আদালতের তিনি পাঁচটি ত্রুটি দেখিয়েছেন:

- 'মোকদ্দমা অতিশয় বায়দাধা···।'
- 'আদালত প্রায় দ্বস্থিত। যাহা দ্বস্থ, তাহা ক্ষকের পক্ষে উপকারী হইতে পারে না। ক্ষক ঘর বাড়ী চাষ প্রভৃতি ছাড়িয়া দ্বে গিয়া বাদ করিয়া মোকদ্দমা চালাইতে পারে না…।'
- ৩. 'বিলম্ব। সকল আদালতেই মোকদ্দমা নিষ্পন্ন হইতে বিলম্ব হয়…।'
- ৪. 'বর্তুমান আইনের এইরূপ অয়োক্তিকতা এবং জটিলতা…।'
- ৫. 'বিচারকবর্গের অযোগ্যতা· ।'85

ইংরেজদের বিচারব্যবস্থার প্রতি তিনি যতই কশাঘাত করে থাকুন না কেন সে-ব্যবস্থা হিন্দুশাসনকালের চেয়ে যে উন্নততর তা তিনি দ্বর্থহীন ভাষায় ব্যক্ত করেছিলেন। হিন্দুরাজত্বে ব্রাহ্মণদের দাপটে শুদ্ররা ছিল অসহায়। সে হিসাবে ইংরেজ আমলে অব্রাহ্মণরাও বিচারকর্মের অধিকারী— প্রাচীনকালে যা ছিল অচিন্তনীয়। অবশ্য প্রাচীন সমাজব্যবস্থা সম্পর্কে যথেষ্ট তথ্য না থাকায় সে বিষয়ে বিস্তারিত কিছু বলা যে শক্ত তাও তিনি উল্লেখ করেছেন।

স্থাধীন ও পরাধীন ভারতের তিনি একটি তুলনামূলক বিচার করেছেন। পূর্বে অর্থাৎ স্থাধীন ভারতে রাজা এথানেই বদবাদ করতেন— আর এথনকার রাজা থাকেন বিলাতে। রাজা নিজ বাদভূমির স্থার্থে অধীনস্থ স্থান্থ দেশের স্থার্থ দম্পর্কে উলাদীন। প্রাচীন কালে এদেশের রাজারা জনসাধারণকে অত্যাচারে অতিষ্ঠ করে তুলতেন— কাজেই উভয়ের মধ্যে তকাৎ কিছু নেই। এথানে অত্যাচারী কোন্ দেশ বা জাতের লোক দে-প্রশ্ন গৌণ— তিনি দেশীয়ই হোন অথবা বিদেশী হোন প্রকৃতিতে তাঁরা সমস্থানীয়। আমলাতান্ত্রিক প্রশাদনকে বিশ্বিমন্ত যন্ত্রের মধ্যে কেউ ব্যক্তিগতভাবে ভাল কি মন্দ তাতে কিছু যায় আদে না।

বান্ধণ শৃদ্রের সম্পর্কের চেয়ে ইংরেজ ভারতীয়দের সম্পর্ক অপেক্ষাকৃত অনেক ভাল বলেই তিনি মনে করতেন। ব্রিটিশ-শাসিত ভারতবর্ষে কি ইংরেজ, কি ভারতীয়— সবাই একই নিয়মের অন্তর্গত। কিন্তু প্রাচীন ভারতে ব্রাহ্মণ ও অব্রাহ্মণদের প্রতি প্রযোজ্য আইন ছিল স্বতন্ত্র। ভারতীয়েরা ইংরেজদের বিচার করতে পারে না; কিন্তু শৃদ্রেরা কি ব্রাহ্মণদের বিচার করতে পারত ? তিনি প্রশ্ন করেছেন যে দ্বারকানাথ মিত্র হাইকোর্টের একজন জজ, রামরাজ্যে তাঁর স্থান কোথায় ছিল ? প্রাচীনকালে ব্রাহ্মণ ক্ষত্রিয়দের ছিল দোর্দণ্ড দাপট, কিন্তু ইংরেজ আমলে এ রূপ শ্রেণীর জোরে কেউ আধিপত্যে অধিকারী নয়।

ভারতীয়রা রাজনৈতিক ক্ষমতা থেকে বঞ্চিত; ফলে প্রশাসনের যথোচিত
শিক্ষা তারা পাচ্ছে না এবং তাদের সহজাত গুণগুলিও উন্মেষের পথ পাচ্ছে না
বলে তিনি অন্থতন করেন। রামমোহন উপলব্ধি করেছিলেন যে রাজনৈতিক
অধিকার চলে গেলেও ইংরেজশাসন প্রবর্তিত হওয়ায় এখানকার মান্ত্র্য ব্যক্তিন
স্বাধীনতা পেয়েছে। বন্ধিমচন্দ্রও তেমনি উপলব্ধি করেন যে স্বাধীনতার পরিবর্তে
ভারতীয়রা আধুনিক জ্ঞানবিভার অধিকারী হয়েছে। তিনি একথাও বলেন যে
রাক্ষণ-ক্ষত্রিয়ের প্রতাপ অস্তে গিয়েছে, উদয় হচ্ছে শৃদ্রের প্রাধান্ত। বন্ধিমচন্দ্রের
এই প্রতায়টি পরবর্তীকালে স্বামী বিবেকানন্দের কর্মেও ধ্বনিত হয়।

## আট: বঙ্কিমচন্দ্র ও জাতীয়তাবাদ

উনবিংশ শতকে ইউরোপ থেকে আগত যে-ছটি মতবাদ ভারতে নবজাগরণের জোয়ার স্বান্ট করেছিল, তার একটি উদারতন্ত্র, অপরটি জাতীয়তাবাদ। ঐ-শতকের দিতীয়ার্ধে 'গ্রাশন্তাল' শব্দটির ব্যবহারে ক্রত বিস্তৃতি দেখা যায়। গ্রাশন্তাল পত্রিকা, গ্রাশন্তাল পার্টি, গ্রাশন্তাল মেলা ইত্যাদি। কিন্তু জাতীয়তাবাদী চিন্তাভাবনা দে সময়ে একদল শিক্ষিত লোকের মধ্যে ধোঁয়াটে বা অস্পষ্ট আবেগ মাত্রই ছিল। বন্ধিমচন্দ্র নব-অন্ধ্ররিত ঐ-আবেগকে স্ক্রস্পন্ট দার্শনিক পরিপ্রেক্ষিতে পূর্ণান্ধ ও স্থানবন্ধর উপস্থাপিত করেন। ব্যক্তি ও জাতির সর্বাত্মক কল্যাণ-সাধনায় তিনি সকলকে আত্মনিয়োগ করতে আহ্বান জানান। তিনি মনে করতেন যে যথন স্বাই একই আদর্শে অন্থ্রাণিত হয়ে উঠবে তথন সকলের মনোভাব ও আচরণ একই থাতে প্রবাহিত হবে।

জাতীয়তাবাদের প্রধান একটি লক্ষণ বিভিন্ন জাতির স্বার্থকে পৃথকরপে বিবেচনা করা। এক জাতির কল্যাণ অপর জাতির পক্ষে অকল্যাণকর হতে পারে। তুটি জাতির মধ্যে সংঘাত দেখা দিলে উভয়েই অপরের ক্ষতিসাধন করে স্বীয় স্বার্থের দিদ্ধি কামনা করে। এ-মনোভাব বন্ধিমচন্দ্রের মতে ভাল বা মন্দ যাই হোক না কেন, যে-জাতি এই আদর্শে উদ্বৃদ্ধ তারাই শ্রেষ্ঠত্ব অর্জন করে। জাতীয়তাবাদের এই লক্ষণ সমকালীন ভারতে অনুপস্থিত ছিল বলে তিনি মনে করতেন। আর্ধরা এদেশে যখন এসেছিল তখন তাদের মধ্যে ঐক্য বিরাজ করত। পরে তারা যখন সারা দেশময় ছড়িয়ে পড়ে এবং বিভিন্ন গোষ্ঠাতে বিভক্ত হয়ে যায় তখন তাদের মধ্যে ভাষাগত ও ধর্মীয় বিভেদ দেখা দেয়, পূর্বের ঐক্য আর থাকে না। সমকালীন ভারতের বিভিন্ন ধর্ম ও সম্প্রদায়ের মধ্যে ও প্রদেশান্তর্গত মানুষ্বের মধ্যে একতার অভাব তিনি অত্যন্ত অন্থতব করেন; এমনকি একই জাত ও ধর্মের মধ্যেও যে যথেষ্ট অনৈক্য দেখা যায় তার কারণ বিশ্লেষণ প্রসঙ্গে তিনি বলেন:

'বছকাল পর্যান্ত বছ সংখ্যক ভিন্ন জাতি এক বৃহৎ দামাজ্যভুক্ত হইলে ক্রমে জাতিজ্ঞান লোপ পাইতে থাকে। ভিন্ন ভিন্ন নদীর মুথনির্গত জলরাশি যেমন সমুদ্রে আদিয়া পড়িলে, আর তন্মধ্য ভেদজ্ঞান করা যায় না, বৃহৎ দামাজ্যভুক্ত ভিন্ন জাতিগণের সেইরূপ ঘটে। তাহাদিগের পার্থক্য যায়, অথচ ঐক্য জ্বে না। রোমক দামাজ্যমধ্যগত জাতিদিগের এইরূপ দশা ঘটিয়াছিল। হিন্দুদিগেরও তাহাই ঘটিয়াছে।' ১৯৯

তার মতে প্রাচীন ভারতে সাধারণ মান্থবের সঙ্গে শাসকদের কোনও স্বার্থান্থিত সম্পর্ক বিরাজ করত না। রাষ্ট্রীয় ক্ষমতা সমাজের শ্রেণীবিশেষের একচেটিয়া ছিল, সে-শ্রেণী ছিল ক্ষত্রিয় শ্রেণী। রাজা ও প্রজার স্বার্থ এক না হওয়ায় সাধারণ মান্থবের স্বাধীনতাবোধ বলে কিছু ছিল না; লোকে চাইত ভাল রাজা, স্বাধীনতা নয়; রাজশক্তির প্রতি সাধারণের মনোভাব ছিল সম্পূর্ণ উদাসীন। রাজতক্তে যেই বস্থক না কেন, থাজনা মকুব করত না। সাধারণের চোথে তাই শাসক দেশীয়ই হোন বা বিদেশীই হোন তাতে কিছু যায় আসে না। স্বাধীনতার বাণী ও জাতীয়তাবাদের চেতনা ইংরেজরাই এদেশবাদীকে দিয়েছে বলে তিনি মনে করতেন। তাঁর কথায়:

'ইংরেজ ভারতবর্ষের পরমোপকারী। ইংরেজ আমাদিগকে নৃতন কথা শিথাইতেছে। যাহা আমরা কথন জানিতাম না, তাহা জানাইতেছে; যাহা কথন দেখি নাই, গুনি নাই, বুঝি নাই, তাহা দেখাইতেছে, গুনাইতেছে, বুঝাইতেছে; যে পথে কখন চলি নাই, দে পথে কেমন করিয়া চলিতে হয়, তাহা দেখাইয়া দিতেছে। দেই সকল শিক্ষার মধ্যে অনেক শিক্ষা অমৃল্য। যে সকল অমৃল্য রত্ন আমরা ইংরেজদের চিত্তভাগ্ডার হইতে লাভ করিতেছি, তাহার মধ্যে ছইটির আমরা এই প্রবন্ধে উল্লেখ করিলাম— স্বাতন্ত্রপ্রিয়তা এবং জাতিপ্রতিষ্ঠা। ইহা কাহাকে বলে তাহা হিন্দু জানিত না।' ° °

এদেশে 'জাতীয়তাবাদ' প্রত্যয়টি যে পুরোপুরি বিদেশ থেকে আমদানি করা হয়েছে দে বিষয়ে বন্ধিমচন্দ্র নিঃদংশয় ছিলেন। এশিয়ার ঘট বৃহত্তম দেশ চীন ও ভারতে জাতীয়তাবাদী চেতনার অস্তিত্ব ছিল না। চীন ও ভারতের সাধনা ছিল বিশ্বজনীন। নবাগত জাতীয়তাবাদকে তিনি ধর্মের ব্যঞ্জনায় প্রচার করেন। কারণ তিনি জানতেন যে ভারতবাসীর হৃদয়জয়ের একমাত্র পথ হল ধর্ম। দেশ-প্রেমকে তাই তিনি শ্রেষ্ঠ ধর্ম বলে অভিহিত করেন। তিনি বুঝেছিলেন যে জাতীয়তাবোধ সম্পর্কে এদেশবাসীর নির্বিকার মনোভাব ঘোচাতে হলে জাতীয়তাবাদের একটা ধর্মীয় আদর্শ স্থাপন করা প্রয়োজন।

রাষ্ট্রদর্শনে বঙ্কিমচন্দ্রের সর্বাপেক্ষা উল্লেখযোগ্য অবদান দেশকে জননীরূপে কল্পনা করা। দেবী তুর্গাকে তিনি বঙ্গভূমির সঙ্গে একাত্মরূপে দেখেছেন। তাঁর জাতীয়তাবোধের এই লক্ষণীয় বৈশিষ্ট্য সম্পর্কে শ্রীঅরবিন্দ বলেছেন:

'The third and supreme service of Bankim to his nation was that he gave us the vision of our Mother... It is not till the Motherland reveals herself to the eye of the mind as something more than a stretch of earth or a mass of individuals, it is not till she takes shape as a great Divine and Maternal power...'a;

বিষমচন্দ্রকে এদেশে জাতীয় চেতনার অন্ততম জনকরপে অভিহিত করা হয়। বহুশত বৎসর পূর্বে ভারতমাতার যে স্বর্ণমূর্তি দীনতার অন্ধকারে নিমজ্জিত হয়েছিল তাকে পুনকদ্ধারের জন্ম দেশবাসীর প্রতি তাঁর ব্যাকুল আহ্বান ব্যর্থ হয় নি। জাতীয়তাবাদের নবমন্ত্রে দীক্ষিত দেশবাসী তাঁর সে ডাকে সাড়া দেয়। ভারতীয় স্বাধীনতা সংগ্রামের প্রারম্ভে তাঁর 'আনন্দমঠ' প্রস্থটি মান্থবের মনে এক নতুন প্রেরণা ও উদ্দীপনার সঞ্চার করেছিল। পূর্বরচিত 'বন্দেমাতরম' সংগীতকে তিনি তাঁর ঐ গ্রন্থে দন্ধিবেশিত করেন। উত্তরকালে দেশের স্বাধীনতাসংগ্রামীদের কাছে এ-সংগীত প্রেরণার প্রধান উৎসম্বর্ধপ হয়ে দাঁড়ায়। সংগীতের প্রথম শন্ধটি ('বন্দেমাতরম') স্বাধীনতা সংগ্রামের প্রথম শন্ধটি ক্রেলান ভারতের স্বাধীনতা সংগ্রামের প্রথম শন্ধটি দ্বামান' হিদাবে ব্যবহৃত হয়ে এদেছে। ভারতের স্বাধীনতা সংগ্রামের প্রথম শন্ধীদ মদনলাল ধ্রিংড়া ফাঁসির মঞ্চে আরোহণকালে 'বন্দেমাতরম' ধ্বনি উচ্চারণ করেছিলেন।

বঙ্কিমের 'বন্দেমাতরম' শব্দটি জাতীয় আবেগের এক মূর্ত ছোতনা, যার স্পন্দন ভারতবাদীর নাড়ীতে যেন অন্তব করা যায়।

প্রদক্ষতঃ একটি কথা উল্লেখ করা প্রয়োজন যে বঙ্কিমচন্দ্র ভারতীয় জাতীয়তা-বাদের দীক্ষাদাতা হলেও আকস্মিকভাবে ইংরেজের এদেশ পরিত্যাগ তাঁর অভিপ্রেত ছিল না। কারণ ইংরেজের কাছ থেকে নবলব্ধ জাতীয়তাবাদের চিন্তা শুধু শিক্ষিতদের মধ্যে নয়, সর্বস্তরের মান্তবের মনে তার আগে সঞ্চারিত হওয়া প্রয়োজন বলে তিনি উপলব্ধি করেন।

বিষমচন্দ্রের জীবদ্দশায় তাঁর বাণী দেশবাসীর কানে সম্পূর্ণ না পৌছোলেও একদিন যে তাঁর কথা প্রণিধানযোগ্য বলে বিবেচিত হবে সে-সম্পর্কে তিনি ভবিশ্বদাণী করেছিলেন। ভারতবাসীর মানসনেত্রে দেশমাতৃকার রূপ ও শক্তি দর্শিয়ে তিনি এক অভূতপূর্ব আবেগ ও উদ্দীপনার স্বাষ্টি করেন। দেশের শক্তি শ্রেণীবিশেষের মধ্যে সীমিত বলে তিনি মনে করতেন না; শক্তির ধারক ও বাহক সারা দেশ। আনন্দমঠে তিনি জাতীয় মৃক্তিসেনা গঠনের ইঙ্গিত করেছেন। শ্রেণীবিশেষকে তিনি ক্ষমতাসীন করতে চান নি; তাঁর চিন্তায় ক্ষমতার বিকেন্দ্রী-করণ প্রত্যর স্পষ্টই দেখা যায়।

ব্যক্তিকে তিনি সমষ্টির অঙ্গরণে দেখেছেন; সমষ্টিগত দেহের প্রাণ হল জন্মভূমি; মান্থবের যাবতীয় মূল্যবন্তার উৎস মাতৃভূমি। ব্যষ্টি ও সমষ্টির এরপ সমন্বয়চিস্তা ব্যতিরেকে ঐসময়ে দেশকে ঐক্যবদ্ধ করা সম্ভব ছিল না। দেশাত্ম-বোধকে শ্রেষ্ট ধর্ম হিসাবে অভিমত প্রকাশের সঙ্গেই তিনি দেশমাতৃকার দেবীতৃল্যার্মপ বর্ণনা করেছেন। একটি কথা এখানে স্মরণ করা দরকার যে বন্ধিমচন্দ্র নিরাকারবাদী হলেও অনগ্রসর উপাসকদের কাছে রামমোহনের মতো তিনিও মূর্তিপূজার প্রয়োজনকে মানতেন। কারণ মূর্তিপূজার অভ্যস্ত ও বিশ্বাসী লোকের কাছে বিমূর্ত উপাসনার প্রস্তাব গ্রহণযোগ্য হয় না। সেজত্যে দেবীমূর্তির সাহায্যে তিনি দেশমাতৃকার বন্দনা করেন। উত্তরকালে অনেকের মধ্যে বিপিনচন্দ্র পালও তার এই চিন্তায় প্রভাবিত হন।

আনন্দমঠের বিভিন্ন ঘটনা ও চরিত্রের মধ্য দিয়ে বন্ধিমচন্দ্রের রাষ্ট্রচিস্তার পরিচয় পাওয়া যায়। ভবানন্দের মৃথ দিয়ে তিনি ব্যক্ত করেছেন যে সন্তানদের কাছে দেশ ছাড়া আর কোনও জননী নেই। বন্ধিমচন্দ্রের রাষ্ট্রচিস্তা পরবর্তীকালে বাংলার বিপ্লবীদের বিশেষ প্রভাবিত করে। 'অন্থশীলন দলে'র নামকরণ হয়েছিল তাঁরই 'অন্থশীলন-তত্ব' থেকে। স্বামী বিবেকানন্দও বন্ধিমচন্দ্রের গুণগ্রাহী ছিলেন।

অরবিন্দ একসময়ে 'আনন্দমঠে'র অন্তকরণে 'ভবানী মঠ' গঠনের চেষ্টা করে-ছিলেন।

'আনন্সঠ' সম্পর্কে লার্ড বোনাল্ড শে লিখেছেন: '...the secret societies modelled themselves closely upon the society of the children of Ananda Math, 'Bandemataram!' the battle cry of the children became the war cry not only of the revolutionary societies, but of the whole of nationalist Bengal...' \*\*

'আনন্দমর্চ' রচনার পরিকল্পনা কোন হতে হয়েছিল দে সম্পর্কে প্রচলিত মত এই যে ১৭৭২ সালের সন্ধানীবিদ্রোহ এবং ঐ সময়কার ছর্ভিক্ষ থেকেই গ্রন্থটির উপকরণ সংগৃহীত হয়। 'এনসাইক্লোপিডিয়া বিটানিকা'তে বলা হয়েছে: '...His outstanding work, however, is the Ananda Math a story of the sannyasi rebellion of 1772. The rebels gained a crushing victory over the 'British' and Mohammedan forces.'

এ বিষয়ে বিমানবিহারী মজুমদার এক তথ্যপূর্ণ আলোচনায় দেথিয়েছেন যে 'আনন্দমঠ' রচনার উদ্ভাবনা বাস্তদেব বলবস্ত ফাদ্কে নামক এক বিপ্লবীর দশস্ত্র বিদ্রোহ প্রচেষ্টার বিবরণ থেকে ঘটে। বঙ্কিমের সমসাময়িককালে দাক্ষিণাত্যে নিজামের রাজ্যে ফাদ্কের বৈপ্লবিক কর্মতৎপরতার কথা জানা যায়। ৫৪ রমেশচন্দ্র মজুমদারের মতে ফাদ্কে ভারতের জঙ্গি জাতীয়তাবাদের প্রথম পথপ্রদর্শক। ৫৫

তবে বৃদ্ধিসচন্দ্রকে কেবল বিপ্লববাদের তত্ত্তক্তর মনে করা ভূল। রাষ্ট্রবিপ্লবের পরিবর্তে গঠনমূলক সমাজোন্নয়নচিস্তা ও প্রচেষ্টায় তাঁর অধিক আগ্রহ ছিল। গোথলের 'সার্ভ্যান্টস অব ইণ্ডিয়া সোসাইটি'র উদ্দেশ্য ও কার্যক্রম বৃদ্ধিসচন্দ্রের আদর্শে রচিত হয়েছিল।

আবেগ ও উচ্ছাদ থেকে মৃক্ত রাখার জন্ম তিনি জাতীয়তাবাদকে একটি স্থান্ত দার্শনিক পটভূমিতে দাঁড় করাতে চেয়েছিলেন। তাঁর ধর্মাতত্ত্ব গ্রন্থটি এ কথার প্রমাণ। তাঁর উপর কোঁৎ-এর প্রভাব ইতিপূর্বেই আলোচিত হয়েছে। সমস্ত জৈবিক প্রবণতা ও উন্নত বৃত্তির সামঞ্জ্যসাধনের মধ্য দিয়ে 'মানব দেবী'-র পূজাই ছিল উভয়ের আদর্শ। পার্থক্য এই যে যেখানে কোঁৎ-এর নিরীশ্বরবাদী দৃষ্টবাদ 'has love for its principle, order for its basis, and progress for its end', সেথানে বিশ্বচন্দ্রের ধর্মের প্রতায় পুরোপুরি ঈশ্বরবাদী। শান্তিলোর ভক্তিস্ত্র বিশ্লেষণপ্রসঙ্গে তিনি সকল বৃত্তিকে ঈশ্বরাভিম্থী করার সময় মানব-

হিতের প্রশ্নকেও সমধিক গুরুত্ব দিয়েছেন। মানবপ্রেমই প্রকারান্তরে আত্ম-উপলব্ধি তথা ঈশ্বরোপাসনা।

দেশপ্রেমের পশ্চাতেও তাঁর সেই মানবপ্রেমের কথাই পাওয়া যায়। সর্বভৃতেই ঈশ্বর বিভ্যমান। সেজভ সকল জীবকেই নিজের মতো করে ভালবাসা দরকার। আত্মরক্ষার চেয়ে দমাজরক্ষা অধিক প্রয়োজন; কারণ দমাজবহিত্ ত ব্যক্তির অস্তিত্ব অসম্ভব। ব্যক্তি ও পরিবার দমাজেরই অংশ। সেজভ দমষ্টির মঙ্গলার্থে ব্যক্তির স্বার্থত্যাগ আবশুক। একথা আগেই আলোচিত হয়েছে যে তিনি দেশ, জাতি, দমাজ ও রাষ্ট্রকে একই আকারে কল্পনা করেছেন। অভ্যজাতির আক্রমণ থেকে আত্মরক্ষা প্রতি জাতির মোল কর্তব্য; তথন ধর্ম ও স্থনীতি অস্তর্হিত হয়; দেই বিষয়ে সজাগ থেকে তিনি মানবিক দৃষ্টিকোণে দেশ-প্রেমকে রূপায়িত করেছেন; তাঁর কাছে জাতীয়তা ও আন্তর্জাতিকতার প্রভেদ নেই; বিশ্বপ্রেমকে আদর্শ করলে স্বদেশভক্তিকে জলাঞ্জলি দিতে হবে এমন কথা তাঁর মতে অর্থহীন। তিনি চেয়েছিলেন জাতি, ধর্ম ও বর্ণের সমমর্যাদা ও সমানাধিকার; একে যেমন অপরের অনিষ্ট্রমাধন করবে না, তেমনি অপরকেও নিজ অনিষ্ট্রসাধনের স্থযোগ দেওয়া অন্তর্চিত। নিঃস্বার্থ স্বাদেশিকতা মান্ত্র্যের মনে ও কর্তব্যে সঞ্চারিত হলে বিভিন্ন জাতির মধ্যে আর সংঘাত দেখা দেবে না।

দকল জীবের প্রতি প্রীতিকেই তিনি আদর্শ করেছিলেন। কিন্তু বিবদমান বিশ্বে স্বাদেশিকতার প্রাবল্য অনস্বীকার্য। কোঁৎ-এর দেশাত্মবোধ ছিল সংকীর্ণ। উদারতন্ত্রী বন্ধিমচন্দ্র ধর্মকে প্রেম ও প্রীতির সঞ্চারকরপে দেখেছিলেন; মান্ত্র্য নির্বিশেষে সবারই মঙ্গল ছিল তাঁর কামনা। ব্যক্তিবিশেষের কাছে বৈশ্বিক বোধ ও চেতনা আয়ন্ত করা আয়ানসাধ্য বলে দেশভক্তিই তার কাছ থেকে আশা করা হয়। বন্ধিমচন্দ্র সেই দেশভক্তিকে আধ্যাত্মিক আলোক ও আত্মোপলন্ধির সাহায্যে পরিশীলিত করেন।

এক সময়ে ইউরোপের রাষ্ট্রীয় ধারায় ধর্মের প্রতাপ ছিল খুবই প্রবল। ক্রমে ধর্মের স্থান অধিকার করে জাতীয়তাবাদ। বন্ধিমচন্দ্র ধর্ম ও জাতীয়তাবাদের সমন্বয় সাধন করেন। হিন্দুধর্মের উদার্যে পরিমার্জিত বন্ধিমমানস জাতীয়তাবাদের সংকীর্ণতা সম্পর্কে যথোচিত সচেতন ছিল। পাশ্চান্ত্যের দেশপ্রেমিকতা তাঁর কাছে আদৌ কচিকর ছিল না। তিনি বলেছেন:

'ইউরোপীয় Patriotism ধর্মের তাৎপর্য্য এই যে, পরসমাজের কাড়িয়া ঘরের সমাজে আনিব। স্বদেশের প্রীবৃদ্ধি করিব, কিন্তু অন্ত সমস্ত জাতির দর্সনাশ করিয়া তাহা করিতে হইবে। এই ত্রন্ত Patriotism প্রভাবে আমেরিকার আদিম জাতিসকল পৃথিবী হইতে বিলুপ্ত হইল। জগদীশ্বর ভারতবর্ষে যেন ভারতবর্ষীয়ের কপালে এরপ দেশবাৎসল্য-ধর্ম না লিখেন। বিভ্রাদীরা 'greatest good of the greatest number'-এর যে-আদর্শ তুলে ধরেছিলেন বন্ধিমচন্দ্র তাকে বৈশ্বিক চেতনায় গ্রহণ করেন। দৃষ্টবাদীরাও 'মানব দেবী'-র বন্দনা করেছেন। কিন্তু ঐসব মহান আদর্শ ইউরোপীয় মনকে স্পর্শ করতে পারে নি। বন্ধিমচন্দ্র গ্রীক, রোমান ও ইছিদ সভ্যতা এবং ঐষ্টিধরের ব্যর্থতার কথাও উল্লেখ করেছেন, যেজন্মে ইউরোপে জাতীয়তা ও আন্তর্জাতিকতার সমন্বয় ঘটে নি বলে তাঁর মনে হয়েছে। এবিষয়ে বন্ধিমচন্দ্রকে নির্ভূল বলা যায় না; কারণ ইউরোপের বিভিন্ন দার্শনিক মতবাদের বিভিন্ন সময়ে বৈশ্বিক আদর্শ ঘোষিত হয়েছে।

বিষ্ণাস করতেন যে ইউরোপীয় রেনেসাঁসই সেথানকার জাতীয়তাবাদের উৎস। রেনেসাঁসের প্রভাবে বিভিন্ন দেশে স্বীয় বৈশিষ্টো ভাষা, শিল্প, সাহিত্য প্রভৃতির উৎকর্ষ সাধিত হয়। তারই মধ্যে দিয়ে স্বষ্ট হয়েছিল জাতীয় আবেগ ও উদ্দীপনা। এদেশেও রেনেসাঁসের প্রবর্তনে বিষ্ণাচন্দ্রের সাগ্রহ উৎসাহ ছিল। সেজন্তে প্রথমে তিনি রামমোহনের মতো ভাষা ও সাহিত্যের উৎকর্ষ-বিধানে তৎপর হন। ঐসময়ে এদেশের বিদগ্ধ সমাজ ইংরেজী ভাব ও ভাষার বস্তায় ভেসে চলেছিল; সে-বস্তাকে বিষ্ণাচন্দ্রই স্থপটু প্রয়াসে রোধ করেন। তিনি সকল কাজে বাংলাভাষা ব্যবহারের প্রস্তাব করেন; জাতীয় জীবনের ইক্যবন্ধনকল্পে বাংলাভাষার উন্নতি বিধানের জন্ত সোচ্চার হন। তবে তিনি সর্বভারতীয় ভাষা হিসাবে ইংরেজীর পক্ষপাতী ছিলেন। সেইসঙ্গে একথাও উপলব্ধি করেন যে ইংরেজীর মাধ্যমে দেশের সাধারণ মান্ত্রয় নিজেদের চিন্তাভাবনা ও আকাজ্র্যা ব্যক্ত করতে অক্ষম এবং একটি বিদেশী ভাষা জাতীয় ঐক্যেরও অন্তরায়। তাই তিনি 'বঙ্গদর্শন' পত্রিকায় বাংলাভাষায় সর্বস্তরের মান্ত্র্যকে সমাজসচেতন করে তোলার প্রয়াসী হন।

জাতীয় বোধ ও চেতনা স্ষ্টির জন্ম তিনি ইতিহাস রচনায় উচ্চোগী হন।
তবে সে-ইতিহাস রাজপুরুষদের প্রতাপ ও ঐশ্বর্যের বর্ণনা নয়— দেশের শিক্ষা,
সাহিত্য, ধর্ম, অর্থনীতির কালায়ক্রমিক ম্ল্যায়নই তাঁর ইতিহাস রচনার বৈশিষ্ট্য।
ভারতীয় জাতীয়তাবাদের পথিকং বন্ধিমচন্দ্রের চিস্তাভাবনা ম্লতঃ প্রাদেশিক
বিষয়েই সীমিত ছিলেন; শুধু বাংলার কথাই তিনি বলেছেন। অবশ্য প্রাদেশিক

সংকীর্ণতা তাঁর ছিল না এবং স্বতম্ব বঙ্গ রাষ্ট্র গঠনের কথা তিনি ভাবেন নি। তবে সর্বভারতীয় জাতীয় আবেগ ও ঐ সম্পর্কে তাঁর স্থম্পষ্ট চিস্তা এবং উদার দৃষ্টিভঙ্গীর পরিচয় পাওয়া যায়। 'বঙ্গদর্শন' পত্রিকার উদ্দেশ্য প্রসঙ্গে তিনি লিখেছেন: 'ভারতবর্ষীয় নানা জাতি একমত, একপরামর্শী একোছোগী না হুইলে ভারতবর্ষের উন্নতি নাই। এই মতৈক্য, একপরামর্শির, একোছাম কেবল ইংরাজির দ্বারা সাধনীয়; কেন না এখন সংস্কৃত লুগু হুইয়াছে। বাঙ্গালি, মহারাষ্ট্রী তৈলঙ্গী, পাঞ্জাবী, ইহাদের সাধারণ মিলন-ভূমি ইংরাজি ভাষা। এই রজ্জুতে ভারতীয় এক্যের গ্রন্থি বাঁধিতে হুইবে।' ব

### নয়: শিক্ষাচিন্তা

দামাজিক অসংবদ্ধতাকে তিনি ভারতীয় রাষ্ট্রচেতনার অন্তরায় বলে মনে করতেন; প্রাচীন কাল থেকেই নানাবিধ বৈষম্যমূলক বিধিব্যবস্থায় দেশবাসী জর্জরিত ছিল; তাই তিনি সাম্যের জয়গান করেছিলেন; চেয়েছিলেন মাকুষ নির্বিশেষে সকলের সমান স্থযোগ ও অধিকারের প্রতিষ্ঠা; তবে আইনের পথ বেয়ে সাম্য ও গণতন্ত্র প্রতিষ্ঠা করা যায় না— তাতে লোকের তুর্গতি ঘোচে না—
মান্থয়ে মান্থয়ে বৈষম্যও বিদ্রিত হয় না। সেজন্তো তিনি সমস্তার আরও গভীরে গিয়ে তার সমাধানের পথ খুঁজেছেন। সে-সমাধানের পথ ব্যাপক শিক্ষাবিস্তারের মধ্যেই রয়েছে বলে তিনি অন্থভব করেন। উত্তরকালে রবীন্দ্রনাথ, মানবেন্দ্রনাথ প্রমুখ চিস্তানায়করাও অনুরূপ সিদ্ধান্তে উপনীত হয়েছেন।

বিষ্ণমচন্দ্র যে-শিক্ষার তাগিদ অন্থভব করেন সে-শিক্ষা পুঁথিগত নয়।
মান্থবের অন্তর্নিহিত সম্ভাবনার নিরঙ্কুশ বিকাশ, কার্যকুশলতা, দায়িত্ব ও কর্তব্যে
যথোচিত চেতনাই সে-শিক্ষার মূলকথা। 'ধর্মতত্ত্বে' তিনি মান্থবের চতুর্বিধ
বিকাশের রূপ ও পদ্ধতি দর্শিয়েছেন। বলা বাহুল্য ঐ শিক্ষাতত্ত্ব এবং তার প্রয়োগ
পুঁথিগত নয়। নজির হিসাবে তিনি এদেশের ধাত্রীদের কথা বলেছেন যারা
তথাকথিত শিক্ষিত বাবুদের চেয়ে কোনও অংশে কম শিক্ষিত নয়। প্রাচীন
ভারতে লোকশিক্ষার প্রচার ও প্রসার তাঁর মতে অন্থয়ত ছিল না। মহাভারতকে
তিনি উদাহরণ হিসাবে দেখিয়েছেন। সে-যুগে সমাজের নিম্নস্ভরের মান্থ্য এমনকি

স্বীলোকেরাও যে শিক্ষার আলোকে বঞ্চিত ছিল না সে সম্পর্কে তাঁর দৃঢ় প্রত্যয় দেখা যায়।

রামমোহন থেকে সমকালীন সমাজের নেতৃস্থানীয় ব্যক্তিরা এবিষয়ে তেমন যত্ন নেন নি বলে বিষ্কিচন্দ্র অভিযোগ করেছেন। বস্ততঃ লোকশিক্ষার বিষয়ে কেরি, হেয়ার, বিভাসাগর, কেশবচন্দ্র, অক্ষয়কুমার প্রম্থ অনেকেই যথেষ্ট যত্নবান হয়েছিলেন। বিষ্কিচন্দ্র অন্থভব করেছিলেন যে শিক্ষিত লোকেরা কৃষক ও সাধারণ মান্থয়ের শিক্ষা সম্পর্কে নিশ্চেষ্ট ও উদাসীন। তাঁরা বক্তৃতামঞ্চে বড় বড় কথাই শুধু বলে থাকেন, পত্রপত্রিকায় গালভরা কথাও লেখেন অনেক—উদ্দেশ্য আর কিছু নয়— কর্তাদের সপ্রশংস দৃষ্টি আকর্ষণ করা। অথচ আসল সমস্যাটি অবহেলিতই থেকে গিয়েছে। বিষ্কিচন্দ্র তৎকালীন দেশের ছ-কোটি মান্থরের অন্তর্নিহিত অসীম সম্ভাবনার কথা উপলব্ধি করেন; কিন্তু সে-সম্ভাবনা বিকাশের স্থযোগ পায় না। তাঁর মতে দেশের আপামর মান্থয়কে শিক্ষিত করে তুলতে পারলে শুধু রাজনৈতিক স্বাধীনতাই নয়, নিপীড়ন থেকেও তারা পরিত্রাণের পথ খুঁজে পাবে। যথোচিত শিক্ষা পেলে খ্রীলোকেরাও স্বাবলম্বী হতে পারে। সেজন্মে তিনি লোকশিক্ষার ব্যাপক বিস্তার কামনা করেন।

জনসাধারণকে সংস্কৃতিবান করার কাজে নিরক্ষরতার অস্কৃবিধা সম্পর্কে তিনি অবহিত ছিলেন। বিকল্প ব্যবস্থাস্থরূপ কথকতার সাহায্যে সাধারণ মানুষকে জ্ঞাতব্য নানা কথা শোনানো যায়। শিক্ষিত লোকদেরও লোকশিক্ষায় সমত্ন উৎসাহ থাকা প্রয়োজন। চিত্তাকর্ষক বক্তৃতাদির সাহায্যে ও আলাপ-আলোচনার মাধ্যমে শিক্ষিতরা শিক্ষাহীনদের সহজেই জ্ঞানের আলো দেখাতে পারেন। সংবাদপত্রগুলিকেও লোকশিক্ষার বাহন হতে হবে। শিক্ষার বিস্তারে গুরু ও সন্ম্যাসীদের কর্মপন্থা অবলম্বনের তিনি স্থপারিশ করেছেন। তাঁর প্রায় সকল গ্রন্থেই শিক্ষাদাতার ভূমিকায় গুরু বা সন্ম্যাসীর চরিত্র দেখা যায়।

# দশ : উপসংহার

বিশ্বিমচন্দ্র নিজের সময় ও সমাজকে সামনে রেখে নতুন সমাজবোধ ও জীবনাচার স্থিটি করতে চেয়েছিলেন। যুক্তির সাহায্যে তিনি নবাগত জীবনবোধকে উপলব্ধি করেন, কিন্তু সমসাময়িক সমাজমনে আবদ্ধ ধারণায় নবকলেবরে হিন্দু-অতীতকেই চলমান করে তুলতে চান। পরাধীনতার গ্লানিময় জাতির অনিশ্চিত বর্তমান ও ভবিশ্বতের বিকল্পস্বরূপ অতীতম্থিতাই তাঁর কাছে ছিল সহজ্বর পথ।

রামমোহনের ব্যাবহারিক বিচারবুদ্ধিপ্রস্ত বিদ্রোহী চিন্তা, সমাজবিপ্পবী নব্যবদদলের দৃষ্টিভঙ্গী এবং বিভাগাগর ও অক্ষয়কুমারের ইহলোকিক বস্তবাদী জীবনাদর্শের উত্তরাধিকারী হয়েছিলেন তিনি। পশ্চিমী সংস্কৃতির যুক্তিবাদ, ব্যক্তিস্বাতস্ত্র্য ও উদারতস্ত্রী আদর্শও বিষ্কিমচন্দ্রের মনে প্রথম দিকে রেথাপাত করে। কিন্তু তাঁর চোথের দেখা মনের জড়তার বাধাপ্রাপ্ত হওরায় সেই উত্তরাধিকার নিক্ষল হয়ে যায়। জীবনের প্রথমার্ধে তিনি ছিলেন যুক্তিবাদী, ঐহিক ব্যক্তিস্থাতন্ত্রে বিশ্বাসী এবং সংগ্রামী মনোভাবাপন্ন। পরিণত জীবনে বিমৃত্তাব ও সর্ববিষয়ে পরমত্বের আতিশয়ে ঘটিয়ে পূর্ব-অত্নস্তত মত ও পথ থেকে তিনি সরে দাঁড়ান। চিস্তা ও প্রযুক্তির মধ্যে বিরোধ ছিল যথেপ্ট। যুক্তিবিরোধী যুক্তিজালের সাহায্যে তিনি গুরুবাদ ও সমষ্টিবাদের পথ স্থগম করে দেন। রামমোহনের রেফর্মেশন আন্দোলন বিশ্বমচন্দ্রের কাউন্টার-রেফর্মেশনে পরিণতি লাভ করে।

রামমোহনের মতো তিনিও মননশীল দৃষ্টিতে ধর্মের বিচার-বিশ্লেষণ করেন। প্রীষ্টানদের সমালোচনা, তিয়ম্থী বান্ধদের ক্রিয়াকলাপ, দয়ানন্দ ও শশধর তর্ক-চ্ডামণি কর্তৃক সনাতন আদর্শের প্রচার প্রভৃতির মধ্যে থেকে তিনি পৃথক পথ কেটে স্বতন্ত্র সমাজাচার এবং ব্যক্তি, সমাজ, রাষ্ট্র ও ধর্মের বিরোধ ও অসংগতি দূর করে সমন্বিত জীবনাদর্শ স্থাপনকল্পে যুগোপযোগী এক তত্ত্বের সন্ধান করেন। তিনি মনে করতেন: 'কেবল হিন্দুধর্ম সম্পূর্ণ ধর্ম। অন্য জাতির বিশ্বাস যে, কেবল ঈশ্বর ও পরকাল লইয়াই ধর্ম। হিন্দুর কাছে ইহকাল, পরকাল, ঈশ্বর, মহুয়্য, সমস্ত জীব, সমস্ত জগৎ— সকল লইয়া ধর্ম। এমন সর্ব্বব্যাপী, সর্বস্থিময়, পবিত্র ধর্ম্ম কি আর আছে।' প্রই বিশ্বাদের পিছনে ছিল তাঁর অন্থূনীলন-তত্ত্, যার মূলকথা হল ঈশ্বরত্তি। ঈশ্বর সর্বলোকে বিরাজমান, কাজেই সর্বলোকে প্রীতিই ধর্মের প্রধান নির্দেশ। তারই পৃষ্ঠপটে তিনি নতুন জীবনাচারের চিত্র অন্ধন করেছেন। পরমাত্মাকে উপলব্ধি করতে হলে চাই সর্বলোক ও আত্মার অভিন্নতা বোধ—

একমাত্র দেই চেতনাতেই জ্ঞান, কর্ম ও ধর্মাচরণ নির্ভরশীল। সেই জ্ঞান থেকেই আসে ব্যক্তি ও সমান্ধজীবনে হুখ ও শান্তি। হিন্দুধর্মের মধ্যেই তিনি সেই চেতনার ইঞ্চিত পেয়েছিলেন।

প্রাচীন ম্ল্যবোধের সাহায্যে নতুন জীবনাদর্শে তিনি সমকালীন শিক্ষিত মান্তবের পরাধীনতার গ্লানি থেকে মৃক্তি এবং দেশগরিমা স্প্রের প্রাদী হয়েছিলেন। আত্মশক্তি ওগরিমায় মান্ত্যকে ঐভাবে উদ্বৃদ্ধ করে তোলা ছাড়া জাতীয় চেতনা-স্প্রের ভিন্ন কোনও পথ তিনি সে সময়ে খুঁজে পান নি। জাতিবিদ্নেয়কে তিনি ভিন্নার্থে দেখেছিলেন: 'বিপক্ষের সঙ্গে প্রতিযোগিতা ঘটে, স্বপক্ষের সঙ্গে নহে। উন্নত শক্রু উন্নতির উদ্দীপক, উন্নত বন্ধু আলস্তের আশ্রয়। আমাদিগের সোভাগ্য-ক্রমেই ইংরেজের সঙ্গে আমাদিগের জাতিবৈর ঘটিয়াছে।' "

তাঁর প্রাচীনতার চিত্র ছিল আধুনিক চেতনার আলোকে উদ্বাসিত। অনেকটা যেন নতুন পাত্রে পুরোনো মদিরার মতো। দেশের প্রাচীন স্থিতিকে তিনি প্রতীচ্যের জ্ঞানবিভায় গতিশীল করতে উভ্যোগী হন। বর্তমানের সাহায়ে অতীতের ভালোমন্দ গ্রহণ ও বর্জনের মধ্য দিয়ে তিনি যে-নতুনের সন্ধান দিয়েছিলেন তা প্রকারান্তরে ভবিশ্বতের এক ভিন্ন নিশানা দেখায়। তাঁর প্রচারিত হিন্দুধর্মের জাগরণ ও হিন্দুশান্রাজ্যের চিত্র উত্তরকালে হিন্দু জাতীয়তাবাদের রূপ পরিগ্রহ করে।

বিম্র্ত ভাবের আতিশয়ে তিনি স্বদেশচিন্তায় ব্যক্তিস্বাতয়াকে থর্ব করে ফেলেন; দেশের প্রতি দৈব ব্যঞ্জনার প্রয়োগ এবং ধর্ম ও রাজনীতির সমন্বিত চিন্তা পরবর্তীকালে ভারতীয় রাষ্ট্রীয় আন্দোলনকে সংকীর্ণ জাতীয়তাবাদ ও দাম্প্রদায়িকতার পথে নিয়ে যায়। তাঁর স্বদেশপ্রীতি, জগৎপ্রীতি, আত্মপর ভেদশ্রতা প্রভৃতি প্রতায় পরম অর্থে (absolute) ব্যবহৃত। অর্থাৎ দেশ, কাল ও সমাজের অতীত ও উর্ধে ঐ পরমতত্ত্ব চিরন্তন— মাহুষ তার ক্রীড়নক মাত্র। দাম্যের প্রথম প্রবক্তারূপে ক্রমাকে তিনি আদর্শ করেছিলেন। ক্রমো সমষ্টির ইচ্ছায় (General Will) পরমত্ব আরোপ করেন। ক্রমোর মতে সমষ্টির ইচ্ছাঝীন নয় এমন কোনও ব্যক্তি ও প্রতিষ্ঠানের অন্তিত্ব অসহনীয়। সমষ্টির ইচ্ছাকে মানতে অনিচ্ছুক স্বাইকে সমষ্টি তার নির্দেশ মান্ত করতে বাধ্য করবে। সমষ্টিকে বলীয়ান করার তাগিদে ক্রমো ব্যক্তিকে সমষ্টির উপর স্বাংশে নির্ভর্মীল করেন। সমষ্টির কাছে ব্যক্তির নির্বিচার আহুগত্য ক্রমোর দৃষ্টিতে শ্রেষ্ঠ সমাজের পরিচায়ক। ক্রমোর প্রভাবেই বৃদ্ধিমচন্দ্র সমাজকে ভক্তি করার উপদেশ দেন; ভক্তি ভিন্ন

উপায় নেই। ভক্তির পাত্র সমাজই শিক্ষাদাতা, দণ্ডপ্রণেতা, ভরণপোষণ এবং বক্ষাকর্তা। রাজাই হল সমাজ এবং সমাজ আমাদের শিক্ষক। এথানে হেগেলীয় চিস্তার সঙ্গেও তাঁর মিল দেখা যায়। হেগেলের মতে রাষ্ট্র দিব্য অভাপ্সার প্রতীক। ব্যক্তিগত প্রশ্ন ও বিচারের উধ্বের্ব রাষ্ট্রের নির্দেশ ঈশ্বরেরই নির্দেশ। জাতীয় ব্যক্তিত্বের (National Spirit) মধ্যে নিজের ক্ষুদ্র ব্যক্তিত্বকে নির্বিচারে মিশিয়ে দেওয়াই নাগরিকমাত্রের মহান কর্তব্য।

বিষ্কিমচন্দ্রের শিল্পকৃতি পুরোপুরি কলাকৈবল্যবাদী নয়। তবে উদ্দেশ্যমূলক বা প্রচারধনী আথা না দিয়ে বরং তাকে নীতিধর্মমূলক বলাই ভাল। তাঁর শিল্পীমনের সঙ্গে সমকালীন সামাজিক ভণ্ডামি ও রাজনৈতিক আন্দোলনের অসারতার সংঘাত তাঁর বিভিন্ন রচনায় স্থপরিব্যক্ত। তথনকার প্রকাশ্য কোনও আন্দোলনেই তিনি নিজেকে জড়াতে চান নি। তাঁর দৃষ্টিভঙ্গী ছিল স্বতন্ত্র। তিনি মনে করতেন জনজীবনের সাংস্কৃতিক বনিয়াদ শক্ত না হলে সামাজিক, অর্থনৈতিক, রাজনৈতিক প্রভৃতি যাবতীয় বিষয়ের উন্নয়নপ্রয়াস নিক্ষল হবে। তাই জনমনকে পরিশীলিত করাই ছিল তাঁর লক্ষ্য।

বিধবাবিবাহের যৌক্তিকতা ও বছবিবাহের অপকার সম্পর্কে তত্ত্বগত চেতনা ও উদার মনোভাব থাকলেও প্রয়োগের দিক থেকে তিনি ছিলেন দ্বিধাগ্রস্ত । এথানে তাঁর যুক্তিবােধ ও প্রচলিত নীতিবােধের সংঘাত স্থাবিস্ফুট । রামমােহন ও কেশবচন্দ্রের প্রভাবেই তিনি ইংরেজ শাসনকে স্বাগত জানিয়েছেন এবং জমিদারদের অত্যাচার প্রত্যক্ষ করেও তাদের পক্ষ নিয়ে কথা বলেছেন । বঙ্কিমচন্দ্রকে সাধারণতঃ মুসলমান বিদ্বেষী মনে করা হয়। এ কথার প্রতিবাদ ঐতিহাসিক যহনাথ সরকারের লেথায় পাওয়া যায়।৬° তবে বঙ্কিমচন্দ্রের চিস্তায় ভারতের অত্যাত্য প্রদেশবাসীদের হুঃথছ্র্দশা ও আশা-আকাজ্যার কথা অহন্তে রয়ে গিয়েছে। তিনি কেবল বাঙালীর সমস্তাকেই প্রত্যক্ষ করেছিলেন। সেদিক থেকে রামমােহন, স্বরেক্রনাথ, কেশবচন্দ্র প্রমুথ তদানীস্তন নায়কর্ম্প ভারতের অত্যাত্য প্রদেশবাসীর সঙ্গে সমস্থ্রে বাঙালীকে যুক্ত করেন।

মহাপুরুষদের চরিত্র ও প্রতিভায় প্রায়শঃই এক বর্ণবৈচিত্র্য দেখা যায়। তাঁর কোন্ বর্ণটি যে সমসাময়িক যুগচিত্ত্বে প্রতিফলিত হবে তা শুধু তাঁর উপরেই নির্ভর করে না, যুগচিত্ত্বের উপরেও করে। ইতিহাসে মহামানবদের যে-চিত্র ফুটে ওঠে তা তাঁর ও সেই সময়ের সংমিশ্রিত পরিচিতি। বর্ণবৈচিত্র্যের ফলেই মহান নায়কদের রূপ ও পদার যুগের দাবিতে আক্রতি লাভ করে। বঙ্কিমচন্দ্রের যুক্তি ও শাম্যের বাণী একদা সমাজচিত্তে প্রতিহত হয়ে ফিরে এসেছিল। কিন্তু তাঁর দেশাত্মবোধের আধ্যাত্মিক আবেদন ও দেশমাত্মবার মন্ত্রম্থ কল্পনা জনমনে স্থায়ী আসন অর্জন করে। উত্তরকালে তা ভাবাবেগসর্বস্ব, উচ্ছ্যুসপ্রবণ, উগ্রজাতীয়তাবাদে পরিণত হয়।

#### नि र्फ भि का

- ১. শ্রীম। 'শ্রীশ্রীরামকৃষ্ণ কথামৃত'। খণ্ড ৫, ১৩৭১ বঙ্গাব্দ। ২১৪ পৃষ্ঠার শ্রীরাম-কুম্বের দক্ষে বঙ্কিমচন্দ্রের কথোপকথনের বিবরণ দ্রপ্টব্য।
- ২. গিরিজাশঙ্কর রায়চৌধুরী। 'শ্রীঅরবিন্দ ও বাংলায় স্বদেশীযুগ'। ১৯৫৬। ১১১ পৃষ্ঠায় ব্রজেন্দ্রনাথ শীলের উক্তিটি উদ্ধৃত।
- ৩. প্রভাতকুমার মুখোপাধ্যায়। 'রবীন্দ্রজীবনী'। খণ্ড ১, পু ১৮৫।
- কালীনাথ দত্ত। "বঙ্কিমচন্দ্র", স্বরেশচন্দ্র সমাজপতি সংকলিত 'বঙ্কিম প্রাসক'
   গ্রন্থের ২৩৭ পৃষ্ঠা।
- ৫. বিপিনচন্দ্র পাল। 'নবযুগের বাংলা'। ১৩৬৪। পৃ ১৯০।
- ৬. 'বঙ্কিম রচনাবলী'। সংসদ সংস্করণ, থগু ১, ১৩৬১ বঙ্গাব্দ। পূ ৬৬৮। ("ধর্মতত্ত্ব")।
- ৭. বিপিনচন্দ্র পাল। 'নবযুগের বাংলা'। পু ১৫৮-১৬०।
- ৮. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ।
- ৯. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ।
- ১০. হীরেন্দ্রনাথ দত্ত। 'দার্শনিক বঙ্কিমচন্দ্র'। ২০ পৃষ্ঠায় উদ্ধৃত।
- ১১. 'বঙ্কিম রচনাবলী'। সংসদ সংস্করণ, খণ্ড ২, পৃ ১০৩২। (২য় বিজ্ঞাপন, "রুষ্ণচরিত্র")।
- ১২. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পৃ ৬৩৩। ( "ধর্মাতত্ত্ব" )
- ১৬. বিপিনচন্দ্র পাল। 'নবযুগের বাংলা'। পৃ ১৬०।
- E. R. A. Seligman, ed. Encyclopaedia of the Social Sciences. 1959, vol. 5-6, pp. 527-531
- ১৫. বিপিনচন্দ্র পাল। 'নবযুগের বাংলা'। পৃ ১৫৯।

- ১৬. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ।
- ১৭. ভবতোষ দত্ত। "বঙ্কিমচন্দ্ৰ ও বঙ্গদৰ্শন", অৰুণ ভট্টাচাৰ্য সম্পাদিত 'দাময়িক পত্ৰ ও বাংলা সাহিত্য'। ১৩৭০ বঙ্গাৰ, ২৫-৩৩ পৃষ্ঠা।
- ১৮. পূর্বোক্ত গ্রন্থ।
- ১৯. 'রবীন্দ্র রচনাবলী'। পশ্চিমবঙ্গ সরকার প্রকাশিত সংস্করণ, থণ্ড ১০, পৃ ৫৫।
- Rengal Past and Present. vol. 8, part 2, no, 16, April-June, 1914, p. 279.
- ২১. 'বঙ্কিম রচনাবলী'। সংসদ সংস্করণ, খণ্ড ১, পৃ ২৪। যোগেশচন্দ্র বাগল লিখিত ভূমিকায় উদ্ধৃত।
- ২২. ব্রজেন্দ্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যায় ও সজনীকান্ত দাস। 'বন্ধিমচন্দ্র চট্টোপাধ্যায়', সাহিত্য-সাধক-চরিতমালা ২২। ১৩৬১ বঙ্গান্দ। পু ৯১।
- २७. शैरतन्त्रनाथ पछ । 'पार्यनिक विषयान्त्र'। १ ५५८।
- ২৪. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ১১২-১১৩।
- २৫. 'विश्विम वहनावनी'। मःभन मःऋवन, थख २, १९ ८००। ("कृष्णहित्रेख")
- 3. Bipin Chandra Pal. Beginning of Freedom Movement in India. 1959, p. 52.
- २१. 'विक्रिम तहनावनी'। मःमम मःस्वत्रा, थछ २, १९ ४००। ("कृष्णहित्व")
- ২৮. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৭৬১, ৬৯৩-৬৯৪।
- ২৯. হীরেন্দ্রনাথ দত্ত। 'দার্শনিক বঙ্কিমচন্দ্র'। পু ৪৩।
- ৩০. 'বঙ্কিম রচনাবলী'। সংসদ সংস্করণ, খণ্ড ২, পু ৬৬৬। ("ধর্মাতত্ত্ব")
- ৩১. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৫৪। ("কমলাকান্ত")
- ৩২. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৬৫৩-৫৪। ("ধর্মাতত্ত্ব")
- ৩৩. পূর্বোক্ত গ্রন্থ।
- ৩৪. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৬৫৯ ( "ধর্মাতত্ত্ব" )
- ৩৫. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৫৯২, ৫৯৪-৫।
- ৩৬. বিপিনচন্দ্র পাল। 'নবযুগের বাংলা'। পৃ ১৯০-১৯১।
- ৩৭. ভবতোষ দত্ত। 'চিন্তানায়ক বন্ধিমচন্দ্র'। ১৯৬১। পৃ ৬৮-৬৯।
- ৩৮. শ্রীশচন্দ্র মজ্মদার। "বিদ্নিমবাব্র প্রসঙ্গ", স্থরেশচন্দ্র সমাজপতি সংকলিত 'বিদ্নিম প্রসঙ্গ' গ্রন্থের ১৯৪ পৃষ্ঠা।
- ಾ. B. B. Majumdar. History of Political Thought. p. 402.

- ৪০. 'বঙ্কিম রচনাবলী'। খণ্ড ২, পু ৬৭১। ('ধর্মতত্ত্ব')
- ৪১. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পৃ ৬১৯।
- ৪২. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পৃ ৬১৬।
- ৪৩. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৪০৬। (উপদংহার, "দামা")
- ৪৪. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৩০১। ("বঙ্গদেশের কৃষক")
- ৪৫. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৩১৩।
- ৪৬. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৩১০।
- ৪৭. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পৃ ২৯৭-৮।
- ৪৮. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৩০৭-৮।
- ৪৯. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পৃ ২৪০। ("বিবিধ প্ৰবন্ধ")
- ৫০. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পৃ ২৪০-১।
- 45. Sri Aurobindo. Bankim Tilak Dayananda. 1955. p. 12.
- ez. Earl of Ronaldshay. The Heart of Aryavarta. 1927, p. 114.
- es. Encyclopaedia Britannica. 1960, vol. 5. ('Chatterji, Bankim-Chandra')
- 48. B. B. Majumdar, Militant Nationalism in India. 1966. Appendix.
- ee. R. C. Majumdar, ed. The History and culture of the Indian People. vol. 10, part 1, British Paramountcy and Indian Renaissance, 1965. pp. 908-914.
- ৫৬. 'বন্ধিম রচনাবলী'। খণ্ড ২, পৃ ৬৬১। ("ধর্মতত্ত্ব")
- ৫৭. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। থণ্ড ১, পৃ ১৬-১৭। যোগেশচন্দ্র বাগল লিখিত ভূমিকায় উদ্ধৃত।
- ৫৮. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। থণ্ড ২, পৃ ৫৯৬ ( 'ধর্মতত্ব' )
- ৫৯. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। খণ্ড ১, পৃ ২২। যোগেশচন্দ্র বাগল লিখিত ভূমিকায় উদ্ধৃত।
- ৬০. রেজাউল করীম। 'বঙ্কিমচন্দ্র ও মুসলমান সমাজ'। ১৩৬১ বঙ্গান্ধ। যহনাথ সরকার লিথিত ভূমিকা ত্রষ্টব্য।

## এক : ভূমিকা

রামমোহনের আমল থেকে বিষমচন্দ্রের সময় অবধি এদেশে যে-স্বাজাত্যবোধ ও জাতীয়তাবাদী চেতনা উত্তরোত্তর বিকশিত হয় তা মোটাম্টি ছটি ধারায় বিভক্ত ছিল: একটি সাংস্কৃতিক, অপরটি রাজনৈতিক। জীবন ও সাধনায় রামমোহন ছটিকেই যুক্ত করেন। রাজনৈতিক আন্দোলনে তিনি ছিলেন মডারেট অর্থাৎ নরমপন্থী। আর রাষ্ট্রচিস্তায় ছিলেন উদারনৈতিক নিয়মতন্ত্রে বিশ্বাদী। তাঁর সেই আদর্শেরই বিস্তার দেখা যায় পরবর্তীকালের রাজনীতিকদের চিস্তায়। উনিশ শতকের শেষাবিধি দেশের সংঘবদ্ধ রাজনৈতিক আন্দোলনে পর্যায়ক্রমে মডারেট নেতৃর্ন্দেরই একাধিপত্য ছিল। রানাডে, নোরজী, ফিরোজ শাহ্ মেটা, গোখলে, ফ্রেন্দ্রেনাথ প্রম্থ যে-শীর্ষস্থানীয় রাষ্ট্রনীতিকবৃন্দ রামমোহনের মডারেট রাষ্ট্রচিস্তার পরিপৃষ্টি সাধন করেন, তাঁদের মধ্যে স্থ্রেন্দ্রনাথের স্থান ছিল স্বকীয় বৈশিষ্ট্রোই অনক্যসাধারণ। সারা ভারতের নবজাগ্রত অথচ অসংবদ্ধ জাতীয়তাবোধকে একই 'নেশন'-এর চেতনায় আবদ্ধ করার প্রথম কৃতিত্ব স্থ্রেন্দ্রনাথের।' তিনি যথন সক্রিয় রাজনৈতিক জীবনে প্রবেশ করেন (১৮৭৫) সে সময়ে দেশের সংঘবদ্ধ রাষ্ট্রীয় আন্দোলন ও দলীয় রাজনীতি ক্রমশঃ স্থম্পষ্ট হয়ে উঠছিল। উক্ত ধারার উৎপত্তি ও বিকাশ এই প্রসঙ্গে শ্বরণ করা প্রয়োজন।

১৮৩০ দালের ১০ ডিনেম্বর তারিখটি ভারতের আধুনিক রাজনৈতিক ইতিহাসে স্মরণীয়। সেদিন কলকাতার টাউন হলে ফরাসি বিপ্লব দিবস উদ্যাপিত হয়। সভায় ছইশতাধিক নাগরিক যোগদান করেছিলেন। আজকের দৃষ্টিতে সেদিনের ঐ সভার তাৎপর্য পুরোপুরি উপলব্ধি করা হয়তো সম্ভব নয়—কারণ দেশের রাষ্ট্রচেতনার তথন দবেমাত্র শুরু। সে বছরেই বড়দিনে অর্থাৎ ২৫ ডিসেম্বর অক্টারলোনি মহুমেন্টে ফরাসি বিপ্লবের ত্রিবর্ণরঞ্জিত পতাকা উত্তোলিত অবস্থায় দেখা যায়।

রামমোহন ফরাসি বিপ্লবাদর্শের অন্তরাগী ছিলেন। তাঁর বিলাত্যাত্রার পর বাংলাদেশে ঘূটি রাজনৈতিক গোষ্ঠী দেখা দেয়। প্রথমটি তাঁর চিস্তায় আংশিক- ভাবে প্রভাবিত 'ইয়ং বেঙ্গল' নামে পরিচিত ডিরোজিও-শিশুদের দল। দিতীয় দলটি ছিল তাঁর উদারতন্ত্রী ও নরমপন্থী আদর্শের অন্তবর্তী। সম্ভবতঃ ইয়ং বেঙ্গল দলের সদস্যরাই মন্ত্যেণ্টে পতাকা উত্তোলন করেছিলেন।

হিন্দু কলেজকে (পরবর্তীকালের প্রেদিডেন্সি কলেজ) কেন্দ্র করে ইয়ং বেঙ্গল দলটি গড়ে ওঠে। তথন রামমোহন দেশেই ছিলেন। পশ্চিমী রাষ্ট্রদর্শনে উদ্বুদ্ধ এবং যুক্তিবাদী স্বাধীনচিন্তায় বিশ্বাদী এই দলের দীক্ষাদাতা ছিলেন হিন্দু কলেজের অধ্যাপক হেনরি লুইদ ভিভিয়ান ডিরোজিও(১৮০০-৩১)। ডিরোজিওর শিস্তদের মধ্যে যে-চারজনের বিশেষ প্রাধান্ত দেখা যায় তাঁরা হলেন: রিদকরুষ্ণ মল্লিক, দক্ষিণারঙ্গন মুখোপাধ্যায়, রুষ্ণমোহন বন্দ্যোপাধ্যায় ও রামগোপাল ঘোষ। দলের দ্বিতীয় পারির অন্ততম ছিলেন হরচন্দ্র ঘোষ, শিবচন্দ্র দেব, রামতত্ম লাহিড়ী, রাধানাথ শিকদার, প্যারীচাঁদ মিত্র প্রমুথ চিন্তানায়কগণ। আবার সরাসরি ডিরোজিওর শিস্তু না হলেও অক্ষয়কুমার দত্ত তাঁর ভাবাদর্শে প্রভাবিত হয়েছিলেন। ডিরোজিও এবং তাঁর অন্থগামীদের স্বাধীন ও যুক্তিবাদী চিন্তার ফলে সমসাময়িক-কালে তাঁদের প্রতি যথারীতি কুৎসা বর্ষিত হয়। হিন্দু কলেজ থেকে ডিরোজিওর কর্মচ্যুতি ঘটে। যথেপ্ট কুখ্যাতি সত্ত্বেও নব্যবঙ্গ-গোষ্ঠীর স্বাই যে নান্তিক ছিলেন এমন কথা বলা যায় না। ধর্ম ও সমাজসংস্কারে তাঁরা অনেকেই বিশেষ তৎপর হয়েছিলেন।

দর্শন, বিজ্ঞান, সমাজতত্ত্ব প্রভৃতি বিষয়ে স্বাধীন চিন্তা, বিচারবিতর্ক ও পা্রম্পরিক সংযোগের এক মিলনকেন্দ্র হিদাবে ভিরোজিও 'আাকাডেমিক আাদোসিয়েশন' (১৮২৮-৩৯) স্থাপন করেছিলেন। ভিরোজিওর মৃত্যুর পর আাদোসিয়েশনের পরিচালনা ভার গ্রহণ করেন ডেভিড হেয়ার। নব্যবঙ্গ দল রামমোহনের আধ্যাত্মিকতা-মিশ্রিত নরমপন্থী রাষ্ট্রদর্শন গ্রহণ করেন নি। তাঁরা রামমোহন-প্রস্তাবিত ভারতে ইংরেজ উপনিবেশ স্থাপনের পরিপন্থী ছিলেন। স্বায়ত্তশাসন ও রাজনৈতিক স্বাধীনতাই ছিল তাঁদের স্বপ্ন। ধর্মনিরপেক্ষ রাজনীতির চর্চা এবং সমাজচিন্তার স্থবিধার্থে তাঁরা 'সাধারণ জ্ঞানোপার্জিকা সভা' প্রতিষ্ঠা করেছিলেন (১৮৩৮)। নব্যবঙ্গ দলের ম্থপত্র 'জ্ঞানান্বেষণ' (১৮৩১) পত্রিকায় বিভিন্ন রাজনৈতিক প্রমঙ্গ এবং The Enquirer (১৮৩১) পত্রিকায় ধর্ম ও দর্শন সংক্রান্ত নানাবিধ আলোচনা থাকত।

দ্বিতীয় যে-রাজনৈতিক গোষ্ঠীর কথা পূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে সেটিকেই বলা চলে রামমোহনের রাষ্ট্রনৈতিক ভাবনার যথার্থ উত্তরাধিকারী। উদারনৈতিক

রামমোহন চেয়েছিলেন নরমপন্থী ও নিয়মতান্ত্রিক ধারায় এবং সংঘবদ্ধ আন্দোলনের মাধ্যমে দেশের রাজনৈতিক উন্নতি। ইংরেজদের সমতুল্য অধিকার ও মর্যাদার ভিত্তিতে তিনি ভারতের ব্রিটিশ সাম্রাজাভুক্তি কামনা করেন। লিখিতভাবে ডোমিনিয়ন স্টেটাসের চিন্তা ডারহাম রিপোর্টে (১৮৪০) প্রথম পাওয়া যায়। বস্ততঃ তার অনেক আগেই রামমোহনের মনে ডোমিনিয়ন ফেটাদের ভাবনা অঙ্কুরিত হয়েছিল। রামমোহনের মৃত্যুর অব্যবহিত পরে তাঁর ধর্মীয় এবং সামাজিক চিন্তার পরিপুষ্টিদাধনে ব্রাহ্মদমাজ (১৮২৮) এবং তৎস্ত্রে রামচক্র বিভাবাগীশ (১৭৮৬-১৮৪৫) -এর ভূমিকা বিশেষ উল্লেখযোগ্য। রামচন্দ্র বিভাবাগীশের 'নীতি-দর্শন' (১৮৪১) গ্রন্থে স্বাজাত্যবোধ ও রাষ্ট্রচিন্তার পরিচয় পাওয়া যায়। রাম-মোহনের রাষ্ট্রচিন্তার হত্তে ধরে অগ্রসর হয়েছিলেন দ্বারকানাথ ঠাকুর (১৭৯৪-১৮৪৬), প্রসন্মুমার ঠাকুর (১৮০১-৬৮) প্রমুথ শিশুবর্গ। রামমোহনের গুণাকুরাগী রেভারেও উইলিয়াম অ্যাডামও ছিলেন এই দলে। গণতাব্রিক প্রশাসন, বিচার-পদ্ধতির সংস্কার প্রভৃতি রাজনৈতিক দাবির ভিত্তিতে আন্দোলন পরিচালনার উদ্দেশ্যে এই গোষ্ঠী প্রথম দিকে আলোচনা-সভার আয়োজন এবং সেইসঙ্গে একাধিক সংবাদপত্র প্রকাশনায় উচ্চোগী হন। দ্বারকানাথ India Gazette-এর স্বত্ত ক্রয় করে তাঁর অপর একটি পত্রিকা Bengal Chronicle-এর সঙ্গে সেটিকে যুক্ত করে দেন। প্রসন্নকুমার The Reformer (১৮৩১) নামে একটি পত্রিকা প্রকাশ করেন। সংঘবদ্ধ আন্দোলনের স্থবিধার্থে এই গোষ্ঠী 'Landholders' Society' নামে একটি দল গঠন করেন (১৮৩৮)। বস্তুতঃ উক্ত নামে এই জমিদার-সভাই এদেশের প্রথম রাজনৈতিক সংগঠন। উল্লেখযোগ্য যে এই সময়ে 'ব্রহ্মসভা' ও রক্ষণ-শীলদের 'ধর্মসভা'র বিরোধ স্তিমিত হয়ে পড়ে। উভয় গোষ্ঠীর সমর্থক ও নেতৃ-স্থানীয়রা জমিদার দভায় সংযুক্ত হন। তাঁরা নিজেদের শ্রেণীস্বার্থ সংরক্ষণের দঙ্গেই সাধারণ মান্তবের রাজনৈতিক উন্নতির বিষয়কেও গুরুত্ব দিতেন। এঁরা সর্বভারতীয় সংযোগ ও সহযোগিতার গুরুত্ব উপলব্ধি করতেন। সমসাময়িককালে বোস্বাই ও মাদ্রাজে প্রতিষ্ঠিত অহ্বরূপ রাজনৈতিক দলগুলির সঙ্গে এঁদের সংযোগ ছিল। বিলাতে রাজনৈতিক প্রচারের স্থবিধার্থে রেভারেও উইলিয়াম অ্যাডাম ইংলত্তে 'ব্রিটিশ ইণ্ডিয়া সোদাইটি' নামে একটি দংস্থা গঠন করেন (১৮৩৯)। 'ল্যাওহোন্ডার্স মোনাইটি'র সঙ্গে উক্ত 'ব্রিটিশ ইণ্ডিয়া মোনাইটি'র ঘনিষ্ঠ সংযোগ ছিল। বিলাতে ভারতীয়দের, বিশেষ করে জমিদার-শ্রেণীর, স্বার্থ-সংরক্ষণের জন্ম স্থবক্তা ও স্থপরিচিত রাজনীতিজ জর্জ টমদনকে (১৮০৪-৭৮) প্রতিনিধি নিযুক্ত

করা হয়। রাজনৈতিক আন্দোলন পরিচালনায় তাঁর বিশেষ অভিজ্ঞতা ছিল। উনিশ শতকে ইংলণ্ডে ক্রীতদাস-প্রথার উচ্ছেদ আন্দোলনের স্বনামধন্য নেতা উইলবার্ফার্দের অন্যতম সহকারী ছিলেন টমসন। তিনি সেই কাজে আমেরিকাতেও কিছুকাল আন্দোলন পরিচালনা করেন। রামমোহনের বিলাত ভ্রমণের সাফল্যে উৎসাহিত হয়ে দ্বারকানাথ নিজেও প্রচারকার্মের প্রয়োজনে বার-চ্য়েক বিলাত্যাত্রা করেন (১৮৪২ ও ১৮৪৪)। বিলাত থেকে প্রথমবার প্রত্যাবর্তনের সময় তিনি টমসনকে সঙ্গে এনেছিলেন। দ্বারকানাথের উদ্দেশ্যে ছিল টমসনের সাহায্যে এদেশে নিয়মতান্ত্রিক রাজনৈতিক আন্দোলন পরিচালনা বিষয়ে শিক্ষাদানের ব্যবস্থা করা। টমসন কলকাতায় একটি রাজনৈতিক আলোচনাকেন্দ্র গঠন করেন।

ইয়ং বেঙ্গল দলের রাষ্ট্রচিন্তায় বিপ্লবী মনোভাবের প্রাধান্ত ছিল; আধুনিক কালের রাজনৈতিক পরিভাষায় তাঁদের 'বামপন্থী' বলা যেতে পারে। টমসনের প্রভাবে তাঁরা নিয়মতান্ত্রিক রাজনৈতিক আন্দোলনে উৎসাহিত বোধ করেন। রামমোহনের নরমণন্থী চিন্তার অনুসারী ছারকানাথ, প্রসন্মুমার প্রমুথ রাষ্ট্রীয় সংস্কারবাদীদের সঙ্গে ইয়ং বেঙ্গলের সেতৃবন্ধ ছিলেন তাঁরাচাঁদ চক্রবর্তী (১৮০৫-১৮৫৭)। নিজের একান্ত শিশু তারাচাদকে রামমোহন ব্রহ্মসভার প্রথম কর্মসচিব করেছিলেন। তারাচাঁদের উপর ডিরোজিওর প্রত্যক্ষ প্রভাব দেখা যায়। জ্ঞানাম্বেণ-সভায় মধাপন্থী তারাচাঁদ ও চরমপন্থী রামগোপালের মিলন ঘটে। প্রধানতঃ তারাচাঁদেরই উত্যোগে 'বেঙ্গাল স্পেক্টেটর'নামে একটি দ্বিভাষিক পত্রিকা প্রকাশিত হয় (১৮৩২-৪৩)। তারাচাঁদের অন্থ্যামীদের 'চক্রবর্তী ফ্যাক্শন'বলা হত। ৪তারাচাঁদ The Quill নামে একটি রাজনৈতিক পত্রিকা প্রকাশ করেন। টমসনের বক্তৃতায় উদ্বৃদ্ধ হয়ে ইয়ং বেঙ্গল প্রধানতঃ তারাচাঁদের নেতৃত্বে 'বেঙ্গল ব্রিটিশ ইণ্ডিয়া দোসাইটি' নামে পুরোপুরি একটি রাজনৈতিক সংস্থা গঠন করেন (১৮৪৩)। দ্বারকানাথ-প্রসন্নকুমার প্রমুথের প্রতিষ্ঠিত পূর্বোক্ত 'ল্যাওহোন্ডার্স সোসাইটি' ছিল ধনী অভিজাতসম্প্রদায়ের সমিতিবিশেষ। আর নবগঠিত 'ব্রিটশ ইণ্ডিয়া সোদাইটি' হল বুদ্ধিজীবীদের প্রতিষ্ঠান। ডিরোজিওপন্থী নব্যবঙ্গ দলের বিভিন্ন সভা ও পত্রপত্রিকার ক্রিয়াকলাপ সাধারণতঃ তাত্ত্বিক আলোচনায় সীমা-বদ্ধ থাকত। বস্তুতঃ টমসনের উপদেশেই তাঁরা উগ্র মনোভাব পরিত্যাগ করে সংঘবদ্ধ নিয়মতান্ত্রিক রাজনৈতিক আন্দোলনে পদক্ষেপ করেন।

১৮৫১ সালের ৩১ অক্টোবর তারিখটিও বাংলাদেশের সংঘবদ্ধ রাঙ্গনৈতিক

আন্দোলনের ইতিহাসে স্মরণীয়। এইদিন দেশের প্রথম 'যুক্তফ্রন্ট' গঠিত হয়ে-ছিল। ব্রহ্মণশীল, উদারতন্ত্রী, চরমপন্থী প্রভৃতি সবাই একই দলের অন্তভু ক্ত হয়ে যান। 'ব্রিটিশ ইণ্ডিয়ান আাসোসিয়েশন' নামে নতুন একটি দলে 'ল্যাণ্ডহোল্ডার্স সোসাইটি' এবং 'ব্রিটিশ ইণ্ডিয়া সোসাইটি'র সংযুক্তি ঘটে। রাধাকান্ত দেব ও দেবেক্তনাথ ঠাকুর যথাক্রমে নবগঠিত এই দলের সচিব ও সভাপতি নির্বাচিত হন।

রামমোহনের প্রত্যক্ষ সারিধ্যে অন্প্রাণিত দ্বারকানাথ, প্রদরকুমার, তারাচাঁদ প্রম্থ নরমণস্থী ও উদারতন্ত্রীদের নেতৃত্ব ১৮৪৩ সাল অবধি বিস্তৃত। অতঃপর রাম-মোহনের চিন্তায় প্রভাবিত কিন্তু সরাসরিভাবে দীক্ষিত নন যাঁরা তাঁদের উপর এই উদারতন্ত্রী ধারার নেতৃত্ব এসে পড়ে। এঁদের মধ্যে দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুর, রাম-গোপাল ঘোষ, প্যারীচাঁদ মিত্র, গিরিশচন্দ্র ঘোষ, হরিশ্চন্দ্র ম্থোপাধ্যায় প্রম্থ নেতৃর্দের তৎপরতা ১৮৬১ সাল অবধি প্রত্যক্ষ করা যায়। তারপর 'ভারতসভা' প্রতিষ্ঠার (১৮৭৬) প্রাক্কাল অবধি রামমোহনের চিন্তা ও আদর্শের বাহক ছিলেন কৃষ্ণদাস পাল, রাজেন্দ্রলাল মিত্র, শস্কুচন্দ্র ম্থোপাধ্যায় প্রম্থ বিদ্বন্বর্গ।

বিটিশ ইণ্ডিয়ান আাদোদিয়েশনের শক্তি ও কর্মতৎপরতা ক্রমশঃ স্তিমিত হয়ে আসে। সাধারণ মধ্যবিত্ত সম্প্রদায়ের সঙ্গে এর বিশেষ সম্পর্ক ছিল না। স্থানিক ভিত্তিতে তার কোনও শাখা গঠিত হয় নি; চাঁদার হার (পঞ্চাশ টাকা) সাধারণ মাছ্মের সাধ্যের অতীত ছিল। বিভাসাগর, দ্বারকানাথ মিত্র প্রম্থ সংস্কারকেরা নিয়মধ্যবিত্ত শ্রেণীর উপযোগী একটি গণতান্ত্রিক দলের প্রয়োজন অন্থতব করেন। অমুতবাজার পত্রিকার প্রতিষ্ঠাতা-সম্পাদক শিশিরকুমার ঘোষ বাংলাদেশের বিভিন্ন জেলা পর্যটন করে জেলাভিত্তিক কয়েকটি সমিতি গঠন করেছিলেন (১৮৭২)। তাঁর প্রয়াসে ঐ সমিতিগুলির সমন্বয়ে 'ইণ্ডিয়া লীগ' নামে একটি রাজনৈতিক দল গঠিত হয় (১৮৭৫)। স্বায়ন্তশাসনের প্রবর্তন ছিল লীগের অম্বতম প্রধান দাবি। শিশিরকুমার দল্টিকে একটি সর্বভারতীয় প্রতিষ্ঠানে পরিণত করতে চেয়েছিলেন। প্রথম দিকে ক্রফ্রদাস পাল, নবগোপাল মিত্র, আনন্দমোহন বস্কু, স্করেন্দ্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যায়, তুর্গামোহন দাস, প্রম্থ তদানীস্তন সকল বাঙালী রাষ্ট্রনেতাই তার সঙ্গে যুক্ত ছিলেন। আভ্যন্তরীণ বিবাদের ফলে লীগের অধিকাংশ সদস্য পদত্যাগ করে ১৮৭৬ সালের ২৬ জুলাই ভারতসভা ('ইণ্ডিয়ান আাদোসিয়েশন') স্থাপন করেন। ব

ভারতশভা প্রথম দর্বভারতীয় রাজনৈতিক দল। বাঁদের উচ্চোগে এই সভার জন্ম তাঁদের মধ্যে স্থরেন্দ্রনাথের ভূমিকা অগ্রগণ্য। স্থরেন্দ্রনাথ ও তাঁর অনুগামীদের প্রয়াদে সভা ভারতের অন্তান্ত অঞ্চলে শাখা বিস্তার করে। দেশব্যাপী প্রচার-অভিযান ও প্রথম সর্বভারতীয় প্রতিষ্ঠান গঠনের বিষয়ে অবশ্র কেশবচন্দ্রই ছিলেন পুরোগামী। কিন্তু ধর্ম ও দমাজসংস্কার ছিল তাঁর কর্মতৎপরতার
সীমানা। সেদিক থেকে স্থরেন্দ্রনাথকে দারা ভারতের প্রথম রাজনৈতিক নেতা
বলা চলে। রাজনৈতিক আন্দোলন ও সংগঠনের মধ্যে দিয়ে ভারতের বিভিন্ন
জাতিকে একই নেশনের ঐক্যম্থত্তে আবদ্ধ করার প্রথম প্রয়াসী হিদাবে স্থরেন্দ্রনাথের ভূমিকা অবিশ্বরণীয়। রামমোহনের মডারেট ও লিবারাল রাষ্ট্রচিস্তাকে
স্থরেন্দ্রনাথ অভিজাতশ্রেণীর মজলিশ থেকে মৃক্ত করে গণতান্ত্রিক প্রতিষ্ঠায় দারা
দেশে ছড়িয়ে দিয়েছিলেন।

স্থরেন্দ্রনাথের রাজনৈতিক জীবনে প্রবেশের অনতিকাল পূর্বের রাষ্ট্রীয় ইতিহাস বিচিত্র ঘটনা ও বছবিধ পরিবর্তনের সাক্ষ্য বহন করে। সিপাহি বিস্রোহের পরে ক্যোম্পানির পরিবর্তে সরাসরি ইংরেজ শাসনের প্রবর্তন; কলিকাতা বিশ্ব-বিভালয়ের প্রতিষ্ঠা (১৮৫৭); প্রথম ভাইসরয় ক্যানিং-এর ইণ্ডিয়ান কাউন্সিল আগক্ট (১৮৬১); নীল বিস্রোহ (১৮৫৯-৬০); ওয়াহবি আন্দোলনের স্ত্রধরে উত্তর বঙ্গে কৃষকবিস্রোহ (১৮৭২-৭৩); হিন্দু জাতীয়তাবাদের প্রবর্তনম্বরূপ রাজনারায়ণ বস্থ ও নবগোপাল মিত্রের উজোগে 'হিন্দুমেলা'র স্বত্রপাত (১৮৬৭); 'মহামেডান আ্যাসোসিয়েশন' (১৮৫৬) 'মহামেডান লিটারারি সোসাইটি' (১৮৬৩) এবং 'সেণ্ট্রাল মহামেডান আন্যোসিয়েশনে'র মাধ্যমে ম্সলমানদের স্বতন্ত্র স্বাজাত্য-বোধের উৎপত্তি ইত্যাদি উল্লেথযোগ্য।

ইংরেজ শাসনের সঙ্গেই এদেশে 'নেশন' ও 'ন্যাশন্যালিজম' শব্দ ছটির বিস্তৃতি ঘটে। মোগল আমলের শেষ দিকে বহুধা-বিভক্ত ভারতভূমি ইংরেজ শাসনাধীনে সংযুক্ত হয়। ক্রমে টেলিগ্রাফ, রেলপথ প্রভৃতি যোগাযোগব্যবস্থার প্রবর্তন দেশের বিভিন্ন প্রাস্তের অধিবাদীদের মধ্যে মানদিক নৈকটোর পথ প্রশস্ত করে তোলে। কিন্তু কেবল ভোগোলিক অথগুতায় নেশন গঠিত হয় না। নেশনের মূল উপাদান দেশবাদীর আবেগসম্পন্ন ঐকাত্মাবোধ। রামমোহন থেকে বিদ্ধিম পর্যন্ত ভারতের জাতীয় ঐকাত্মাবোধ ধাপে ধাপে গড়ে উঠেছিল, স্থরেক্রনাথ তাকে পূর্ণাঙ্গ নেশনের রূপ দিয়েছিলেন। ইংরেজ শাসনের সঙ্গে ক্রমে এদেশে জাতীয়তাবাদ, উদারতন্ত্র, আধুনিক প্রশাসন, সংসদীয় গণতন্ত্র ও পার্টি রাজনীতির প্রাতৃতাব ঘটে। ভারতের বিভিন্ন স্থানে গঠিত পরম্পর বিচ্ছিন্ন ও ইতস্ততঃ বিক্ষিপ্ত অরাজনৈতিক সংস্থাগুলিকে স্থরেক্রনাথ অভিন্ন স্থার্থ ও জাতীয় চেতনায় ঐক্যবদ্ধ করেন। রাষ্ট্র-

চিন্তায় তিনি পশ্চিমী আদর্শে প্রভাবিত হয়েছিলেন। সেই আদর্শকেই তিনি এদেশে রূপায়ণ করতে চেয়েছিলেন। স্বতন্ত্র ও মৌলিক কোনও রাষ্ট্রদর্শন রচনায় তিনি প্রবৃত্ত হন নি। একটি গ্রন্থই তিনি লিখেছেন— সেটি হল তাঁর আত্মজীবনী A Nation in Making। গ্রন্থাকারে কয়েক খণ্ডে প্রকাশিত স্থরেন্দ্রনাথের ভাষণগুলি থেকেই তাঁর রাষ্ট্রচিন্তার বিভিন্ন প্রত্যয়ের বিস্তারিত পরিচয় পাওয়া যায়।

স্থরেন্দ্রনাথের জন্ম এক রক্ষণশীল পরিবারে। কিন্তু পিতা ছিলেন ডিরোজিও এবং ডেভিড হেয়ারের ছাত্র; পিতার উদার্যে চিন্তা ও কাজের স্বাধীনতা পেলেও স্থরেন্দ্রনাথ পারিবারিক ধারাকে সম্পূর্ণ উপেক্ষা করতেন না; সারা জীবনেই তিনি মধ্যপথ অবলম্বী ছিলেন।

দিভিল সার্ভিদ পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হয়ে স্বদেশে প্রত্যাবর্তনের পর তিনি শ্রীহট্টে সহযোগী ম্যাজিস্ট্রেটের পদে নিযুক্ত হন (১৮৭১)। কিন্তু মাথা উঁচু রেখে তাঁর পক্ষে কাজ চালানো অসম্ভব হয়ে পড়ে। অধীনস্থ ইংরেজ আমলারা তাঁর বিরুদ্ধে একটি সাজানো অভিযোগ দায়ের করে। এক তদন্ত কমিটির কাছে তিনি দোষী সাবাস্ত হন। মাসিক পঞ্চাশ টাকার পেনসনে তাঁকে চাকরি থেকে বর্থান্ত করা হয়। স্বরেক্তনাথ বিলাতে গিয়ে এর বিরুদ্ধে প্রতিবাদ জানান— কিন্তু তাঁর সে প্রচেষ্টা নিজ্ল হয়।

দেশে ফিরে এসে তিনি বিভাসাগর মহাশয়ের মেট্রোপলিটান ইনষ্টিটিউশনে ইংরেজী অধ্যাপকের পদ গ্রহণ করেন (১৮৭৫)। বছর পাঁচেক পর সে-চাকরি ছেড়ে ফ্রি চার্চ কলেজে অধ্যাপনার কাজ নেন। ১৮৮২ সালে তিনি নিজেই একটি বিভালয় স্থাপন করেছিলেন। পরে বড়লাট লর্ড রিপনের নামে সেই বিভালয়টিকে একটি কলেজে পরিণত করেন। দেশের শিক্ষাবিস্তারকল্পে সমত্ব শ্রম ছাড়াও তাঁর প্রভূত অর্থদান উল্লেখযোগ্য।

ছাত্রদের মধ্যে রাজনৈতিক চেতনা ও দেশাত্মবোধ জাগানোর উদ্দেশ্যে আনন্দমোহন বহু 'Students' Association' নামে একটি দংস্থা গঠন করেছিলেন (১৮৭৫)। স্থরেন্দ্রনাথ তার সঙ্গে যুক্ত হন। বিভিন্ন কলেজে শাথা স্থাপন করে তিনি কলকাতা ও মফস্বলে ছাত্রদের কাছে দেশাত্মবোধক নানা বিষয়ে বক্তৃতা দেন। শিথ জাতির অভ্যুত্থান এবং মাৎসিনি ও শ্রীচৈতক্তের উপর তাঁর ভাষণ সে সময়ে বিশেষ উদ্দীপনার সঞ্চার করে। সভাগুলিতে বিপিনচন্দ্র, বিবেকানন্দ্র, চিত্তরঞ্জন প্রমুথ ভাবীকালের বহু মনীষী রাজনৈতিক প্রথম পাঠ গ্রহণ করেছিলেন।

কংগ্রেদ প্রতিষ্ঠার (১৮৮৫) দশ বছর আগে স্থরেন্দ্রনাথের দক্রিয় রাজনৈতিক জীবন শুরু হয়। শিশিরকুমারের ইণ্ডিয়া লীগে ভাঙন ধরার পর ইণ্ডিয়ান আাদোসিয়েশন প্রতিষ্ঠায় (১৮৭৬) স্থরেন্দ্রনাথকে পুরোধা হিদাবে দেখা যায়। আাদোসিয়েশনের অন্যান্ত উত্যোক্তাদের মধ্যে রুফ্দাস পাল, আনন্দমোহন বস্ক, শিবনাথ শাস্ত্রী, দারকানাথ গঙ্গোপাধ্যায়, অক্ষয়কুমার সরকার প্রমুথ বাংলার তদানীস্তন নেতৃবুন্দের ভূমিকাও শ্বরণীয়। দে কাজের সাফল্য কামনা করে আশীর্বাণী পাঠিয়েছিলেন বিভাগাগর ও বঙ্কিমচন্দ্র। আত্মজীবনী A Nation in Making গ্রন্থে স্থরেন্দ্রনাথ অ্যাদোসিয়েশনের মুথ্য চারটি উদ্দেশ্ত লিপিবদ্ধ করেছেন: ১. দেশে শক্তিশালী জনমত গঠন; ২. একই রাষ্ট্রচেতনায় সারা ভারতের ঐক্যদাধন; ৩. হিন্দু-মুসলমানের মৈত্রী স্থাপন; এবং ৪. সকল আন্দোলনে জনসাধারণের সক্রিয় সমর্থন অর্জন।

প্রতিনিধিত্বমূলক সরকার গঠনের দাবি জানানোও ছিল ভারতসভার অগ্যতম প্রধান কাজ। ভারতসচিব লর্ড সল্জবেরি ভারতীয় দিভিল সার্ভিদ পরীক্ষায় পরীক্ষার্থীদের বয়স একুশ থেকে উনিশে নামিয়ে আনায় স্থরেন্দ্রনাথ ভারতসভার প্রতিনিধি হিসাবে সারা উত্তরভারত পর্যটন করে তার বিরুদ্ধে তীব্র জনমত সৃষ্টি করেন (১৮৭৭)। উক্ত আন্দোলনের তাৎপর্য বিশ্লেষণ করে তিনি লিখেছেন:

'The true aim and purpose of the civil service agitation was the awakening of a spirit of unity and solidarity among the people of India.'\*

সেই আন্দোলনের সাফল্য তাঁকে সর্বভারতীয় নেতৃত্বের প্রথম জয়মাল্য দান করে। ১° বিদ্ধিমচন্দ্র তাঁর সেই কাজে সাফল্য কামনা করে শুভেচ্ছা জানিয়েছিলেন। ঐ সফরকালেই ১৮৭৭ সালে অন্তর্ষ্ঠিত দিল্লির দরবারে তিনি 'হিন্দু পেট্রিয়ট' পত্রিকার প্রতিনিধি হিসাবে উপস্থিত ছিলেন। সেই সময়ে তাঁর উচ্চোগে ভারতীয় সংবাদপত্র সম্পাদক ও প্রতিনিধিদের প্রথম এক সম্মেলন অন্তর্মিত হয়। সেখানে স্থেরন্দ্রনাথ 'Native Press Association' গঠন করেন। ১১

এর পর স্থরেক্রনাথকে আরও ছটি বৃহৎ আন্দোলনের নেতৃত্বে দেখা যায়।
সে-ছটির উদ্ভব ঘটে ভাইসরয় লর্ড লিটনের আমলে (১৮৭৬-৮০)। ১৮৭৮ সালে
ভার্নাকুলার প্রেস আইনের সাহায্যে দেশীয় সংবাদপত্তের স্বাধীনতা সংকোচন
এবং ১৮৭৯ সালে ভারতে ব্যাপক নিরস্ত্রীকরণের উদ্দেশ্যে 'আর্মস আর্ক্র' বিধিবদ্ধ

করার ফলে দেশে বিক্ষোভ দেখা দেয়। লর্ড রিপনের আমলে (১৮৮০-৮৪)
প্রেস আইন বদ করে দেওয়া হয়। আমলাতস্ত্রের নানাবিধ ছর্নীতির বিরুদ্ধে
স্বরেন্দ্রনাথ ক্রমেই তীব্র সমালোচনা শুরু করেন। জনমত গঠনের স্থবিধার্থে
১৮৭৯ সালে 'বেঙ্গলী' নামে একটি পত্রিকার স্বত্ব তিনি কিনে নেন। দীর্ঘকাল
তিনি পত্রিকাটির সম্পাদক ছিলেন। মন্টফোর্ড শাসনসংস্কারের (১৯১৯) পর
তিনি পত্রিকাটির সংশ্রব ত্যাগ করেছিলেন। জাতীয় আন্দোলনের গোড়ার
দিকে পত্রিকাটির ভূমিকা খুবই গুরুত্বপূর্ণ ছিল।

সমসাময়িককালে আর একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা 'ইলবার্ট বিল' আন্দোলন (১৮৮৩)। জনদরদী রিপন তাঁর আইন সচিব সার কার্টনি ইলবার্টকে দিয়ে দেশীয় বিচারকদের শ্বেতাঙ্গ আসামীদের বিচারের অধিকার দেবার জন্ম একটি বিল কেন্দ্রীয় আইনসভায় উত্থাপন করেন। বিলটি পেশ হওয়া মাত্র দেশের শ্বেতাঙ্গ অধিবাসীরা ক্ষিপ্ত হয়ে ওঠে। তারা সেই বিলের বিরুদ্ধে সংঘবদ্ধ আন্দোলন স্পষ্টি করে এবং তার বায়নির্বাহের জন্ম একটি অর্থভাপ্তার গঠন করে। বিলটি অবশ্য প্রত্যাহার করে নেওয়া হয়েছিল। ইউরোপীয়ানদের আচরণে সারা দেশে বিক্ষোভ দেখা দেয়। ইপ্তিয়ান অ্যাসোসিয়েশন এ বিষয়ে য়থারীতি সক্রিয় হয়ে ওঠে। ইলবার্ট বিল আন্দোলন ভারতীয় স্বাজাত্যবোধকে আরও জাগ্রত করে তোলে। স্থরেন্দ্রনাথও ইউরোপীয়ানদের অন্তকরণে একটি জাতীয় অর্থভাপ্তার খোলেন। জাতীয় অর্থভাপ্তার স্থাপনের প্রস্তাব এর আগে উঠে থাকলেও সংঘবদ্ধ প্রমান তাঁর নেতৃত্বেই এই প্রথম দেখা যায়। অর্থভাপ্তারের উদ্দেশ্য প্রসঙ্গেন্ত্রনাথ লিথেছেন:

'The main object, therefore, is to bring the Government of the country into harmony with national aspirations...we are anxious to have provincial self-government. We desire Parliamentary Institution'.

স্থরেন্দ্রনাথ প্রতি মহকুমাতে কমপক্ষে একটি করে কেন্দ্রের অধীনে গ্রামের মণ্ডলদের সহায়তায় গ্রামপিছু একটি ও শহরগুলির প্রতি পাড়া থেকে একটি করে টাকা সংগ্রহ করে অন্যূন ছ-লক্ষ টাকার একটি ভাপ্তার গঠনের আবেদন করেন এবং দেশের আইনজীবীদের তিনি এই অর্থসংগ্রহ অভিযানে অগ্রণী হতে আহ্বান জানান। তবে সেই সঙ্গে চাধিমজুর, দোকানি-প্সারিদের সাহচর্যপ্র কামনা করেন। বস্তুতঃ দেশের রাজনীতিতে এতদিন জমিদার ও বিত্তবানদের

আধিপত্য চলেছিল। স্থরেন্দ্রনাথ তাতে নির্ধন সাধারণ মান্থ্যের অন্প্রপ্রবেশ ঘটালেন।

ইলবার্ট বিলের উত্তাপ প্রশমিত হবার আগেই আবার এক তীব্র জনবিক্ষোভ দেখা দেয়। বেঙ্গলী পত্রিকায় একটি সংবাদ প্রকাশের দক্ষন আদালত অবমাননার দায়ে স্থরেন্দ্রনাথ ত্র-মাস কারাক্ষম হন। মৃক্তির পর ইলবার্ট বিল আন্দোলনস্থ্রে গঠিত জাতীয় অর্থভাণ্ডার নবোল্তমে সম্প্রসারণ ছাড়াও কলকাতায় ভারতসভার উল্লোগে ওপ্রম এক সর্বভারতীয় জাতীয় সম্মেলনের (Indian National Conference) তিনদিনব্যাপী অধিবেশন হয় (১৮৮৩)। সম্মেলনের দ্বিতীয় অধিবেশন অন্থর্চিত হয়েছিল ১৮৮৫ সালে যে বছর বোম্বাইতে কংগ্রেসের জন্ম হয়। দেশের নবজাগ্রত জাতীয় উদ্দীপনা ক্রমে সমন্বয়ের পথে অগ্রসর হয়। ১৮৮৪ সালে স্থরেন্দ্রনাথ প্রচারের উদ্দেশ্যে উত্তর ভারত ভ্রমণে যান। সর্বত্রই তিনি অভ্বতপূর্ব সংবর্ধনা লাভ করেন। ১৮৮৫ সালে উমেশচন্দ্র বন্দ্যোপাধ্যায়ের (১৮৪৪-১৯০৬) সভাপতিত্বে বোম্বাই কংগ্রেস ও অক্টেভিয়ান হিউমের (১৮২৯-১৯১২) সভাপতিত্বে মাদ্রাজে অন্থর্রপ এক সম্মেলন হয়। ১৮৮৬ সালে কলকাতায় তিনটি প্রয়াস সমন্বিত হয়ে ভারতীয় জাতীয় কংগ্রেস পূর্ণাঙ্গ রূপ লাভ করে।

কংগ্রেস সংগঠন ও তার নিয়মকান্তন সম্পর্কে স্থরেক্সনাথের দৃষ্টি ছিল সজাগ। কংগ্রেসকে দৃঢ়ভিত্তি করার জন্মে তিনি যুগপৎ নিচ ও উপর উভয় পর্যায়েই আন্দোলন পরিচালনার জন্মে প্রাদেশিক সম্মেলনের স্ক্রপাত (১৮৮৮) করেন।

স্বায়ন্তশাদনকে তিনি উদীয়মান রাজনৈতিক নেতাদের অভিজ্ঞতা ও শিক্ষার প্রথম পাঠ বলে মনে করতেন; তাঁর মতে স্বায়ন্তশাদনই গণতন্ত্রের তৃণমূল। ১৮৭৬ থেকে ১৮৯৯ দাল অবধি তিনি স্বয়ং পৌরসভায় প্রতিনিধিত্ব করেছিলেন। ভারতসভার মাধ্যমে প্রতিনিধিত্বমূলক স্বায়ন্তশাদন ব্যবস্থার জন্যে আন্দোলন শুরু করা হয়। ছোটলাট আলেকজাণ্ডার ম্যাকেঞ্জির কলকাতা পৌরসভার আমলাতাব্রিক দংস্কার প্রচেষ্টার বিরুদ্ধে তিনি ব্যবস্থাপক সভায় ও তার বাইরে তীব্র জনমত স্বষ্টি করেন। তথন ছিল লর্ড কার্জনের আমল (১৮৯৯-১৯০৪)। স্বরেন্দ্রনাথের বিরোধিতা ফলপ্রস্থ হয় নি। ম্যাকেঞ্জি বিল গৃহীত (১৮৯৯) হবার চিক্সিশ বছর পরে স্বরেন্দ্রনাথ পূর্বের সে-পরাজয়ের প্রতিশোধ নেন, যে-সময়ে তিনি বাংলাদেশের স্বায়ন্তশাদন বিভাগের মন্ত্রী হয়েছিলেন। তথন তিনি স্বায়ন্তশাদন আইনের আমূল সংস্কারদাধন করেন।

রাজনীতিতে যোগ দিয়ে স্থরেন্দ্রনাথ প্রথম থেকেই দেশের প্রশাসনিক

বাবস্থার গণতন্ত্রীকরণের জন্মে তৎপর হন। প্রাদেশিক ব্যবস্থাপক সভাগুলিকে যথোচিত প্রতিনিধিত্বমূলক করার জন্মে তিনি নিরবচ্ছিন্ন আন্দোলন চালিয়ে যান। কংগ্রেস থেকে ১৮৯০ সালে আর. এন. মাধোলকর, আর্ডলি নর্টন, আালান অক্টেভিয়ান হিউম ও স্থরেক্সনাথকে নিয়ে গঠিত একটি প্রতিনিধিদলকে ইংলণ্ডে পাঠানো হয়। ভারতে প্রতিনিধিত্বমূলক শাসনের অন্তক্লে সেখানে জনমত স্পষ্টই ছিল এ দলের উদ্দেশ্য।

১৮৯৩ দাল থেকে ১৯০১ দাল অবধি তিনি বঙ্গীয় ব্যবস্থাপক সভার সদস্য ছিলেন। আইনসভার মাধ্যমেই দেশের যাবতীয় স্থযোগ-স্থবিধা ও অধিকার আদায় করা যাবে বলে তিনি বিশ্বাস করতেন। জনপ্রতিনিধিত্ব, শিক্ষা, প্রশাসন, অর্থ, বিচারবাবস্থা প্রভৃতি সকল বিষয়েই তিনি অবিরাম সমালোচনা ও আন্দোলন চালিয়ে যান। দেশের অর্থনৈতিক তুর্গতি তাঁর তথ্যবহুল ভাষণগুলিতে প্রতিক্লিত হয়। ১৮৯৭ দালে তিনি প্রশাসনিক অর্থব্যয় সম্পর্কে ওয়েলবী কমিশনে শাক্ষা দিয়েছিলেন। ১৯০১ থেকে ১৯১৩ দাল পর্যস্ত তিনি আমলাতন্ত্রের প্রতিক্রিয়াশীল মনোভাবের প্রতিবাদে ব্যবস্থাপক সভা বর্জন করেন। তবে তিনি তাঁর ব্যক্তিগত অসহযোগ নীতিকে জনমনে সঞ্চারিত করতে চান নি। কারণ তথ্ন তিনি মনে করতেন যে ঐ-নীতি গ্রহণ করলে সরকারের উৎপীড়ন বেড়ে যাবে। তাঁর মতে: 'a single unwary step will land us to a setback'.

মান্ত্রাক্ত কংগ্রেসের অধিবেশনকালে অন্নষ্ঠিত এক ছাত্রদমাবেশে ছাত্রদের রাজনীতিচর্চা প্রসঙ্গে এক প্রচণ্ড বিতর্ক হয় (১৮৯৪)। খাপার্দে ও মালব্য ছাত্রদের রাজনীতিচর্চা না করাই উচিত বলে অভিমত প্রকাশ করেন। অরেক্তরনাথ বলেন যে, ছাত্ররা রাজনীতিচর্চা করবেই, তাদের আটকানো যাবে না, অক্সফোর্ড-কেমব্রিজেও ছাত্ররা রাজনীতি করে থাকে। দেখতে হবে শুধু, তারা যাতে আবেগ ও উচ্ছাসের পরিবর্তে যুক্তিনির্ভর ও বিজ্ঞানসমত প্রণালীতে স্বাধীনভাবে চিন্তা করতে শেথে। সমসামেয়িককালে যুবকদের মধ্যে অপরের মতামতে অসহিষ্ণুতা, উচ্ছুঞ্জালতাও দেশীয় আদর্শের প্রতি যে-অবজ্ঞার মনোভাব লক্ষিত হয় তার তিনি নিন্দা করেন। আশাবাদী স্থরেক্তরনাথ মনে করতেন ছাত্রদের সাময়িক অশিষ্ট উদ্দামতা অচিরেই নিবারিত হবে। তিনি ছিলেন শিক্ষাবিদ, সেজত্যে যুবকদের মতিগতি সঠিক অন্থধাবন করতে সক্ষম ছিলেন; ছাত্রদের মঙ্গলিচন্তা তাঁর নানা কথা ও কাজের মধ্যে দিয়ে বছ সময়ে ফুটে উঠেছে। কংগ্রেসের জন্ম কিছুটা তাঁর অজ্ঞাতসারেই হয়েছিল, তবে কংগ্রেসের শৈশব-

কাল থেকেই স্থরেন্দ্রনাথ তার একটি স্তম্ভস্করপ ছিলেন। ১৮৯৫ সালে পুনায় এবং ১৯০২ সালে আহমেদাবাদে অন্তুষ্ঠিত কংগ্রেস অধিবেশনে তিনি সভাপতিত্ব করেন। মডারেট দলভুক্ত হলেও বঙ্গ-বাবচ্ছেদের সময়ে (১৯০৫) তিনি ইংরেজ আমলাতন্ত্রের ছলচাতুরীতে অধৈর্য হয়ে চরমপন্থীদের সঙ্গে হাত মিলিয়েছিলেন।

১৯০৫ সালে বঙ্গভঙ্গ-বিরোধী আন্দোলনকালে স্থরেন্দ্রনাথের জনপ্রিয়তা উত্তরোত্তর বৃদ্ধি পায়। বঙ্গ-ব্যবচ্ছেদের প্রবল বিরোধিতার ফলে তাঁকে সরকারি মহলে 'Surrender not Banerjea' আখ্যা দেওয়া হয়। বিদেশী পণ্যবর্জন আন্দোলনের সময়ে জনচিত্তে বিদেশীদের প্রতি জাতিবিদ্ধেষের ভাব যাতে সঞ্চারিত না হয় সে বিষয়ে তাঁর সজাগ দৃষ্টি ছিল। স্বদেশী ব্যবসায়-বাণিজ্যের পত্তন ও প্রসারে তাঁর এক বিশেষ ভূমিকা দেখা যায়। এই সময়ে দেশে যে সন্ধারাদী তৎপরতার উত্তর ঘটে তাতে তাঁর আদৌ সমর্থন ছিল না; তবে সেজন্মে তিনি ইংরেজ শাসকদের দোষী করেন। ১৯০৬ সালে বরিশাল প্রাদেশিক সম্মেলনে সরকারি বিধিনিষেধ অমাত্য করার অভিযোগে স্থরেন্দ্রনাথ অর্থদণ্ডে দণ্ডিত হন। এই সময়ে তাঁর নরমপন্থী মনোভাবের বিরুদ্ধে দেশে একদল প্রবল সমালোচনা শুরু করেন। তথন ববীন্দ্রনাথ 'দেশনায়ক' প্রবন্ধে স্থরেন্দ্রনাথের নেতৃত্ব মেনে নেবার জন্ম দেশবাসীর কাছে আবেদন জানিয়েছিলেন। ১৪

মডারেট বা নরমপন্থী হ্ররেক্সনাথ চরমপন্থীদের সঙ্গে সোহাদ্য বজায়রাথতেন। কলকাতা কংগ্রেদের (১৯০৬) পর থেকে ঐ ছটি দলের বিরোধ স্পষ্ট হয়ে ওঠে। তার কিছুকাল পরে মেদিনীপুর প্রাদেশিক সম্মেলনে উভয় দলের বিরোধ চরম আকার ধারণ করলে তিনি ছদলের মধ্যে আপসের চেষ্টা করেন। স্থরাট অধিবেশনে (১৯০৭) ঐ-বিরোধ কংগ্রেসের ভাঙন স্থষ্টি করে। চরমপন্থীরা কংগ্রেসের নেতৃত্ব থেকে অপস্থত হন। ইতিমধ্যে দেশের রাজনৈতিক আন্দোলন কর্তৃপক্ষের ভীতির কারণ হয়ে দাঁড়ায়; ফলে লালা লাজপং ও বিপিনচক্রকে দেশান্তরে যেতে বাধ্য করা হয়; অরবিন্দ রাজনীতি থেকে সরে দাঁড়ান এবং টিলক কারাক্ষক্ত হন। চরমপন্থী দলের যেমন অস্তিত্ব নষ্ট হয়ে যায়, তেমনি নরমপন্থী চালিত কংগ্রেসেও হীনবল হয়ে পড়ে; দমনমূলক আচরণে দেশের রাজনৈতিক কর্মতৎপরতা স্তিমিত হয়ে আসে।

১৯১০ দালে স্থরেন্দ্রনাথ বিলাতে ইম্পিরিয়াল প্রেদ কনফারেন্দ্রে যোগ দিতে যান। তার আগের বছরই মলি-মিণ্টো শাসনসংস্কার প্রবর্তিত হয়ে গিয়েছিল। সেই সংস্কার তিনি সর্বাংশে সমর্থন করেন নি। বঙ্গ-ব্যবচ্ছেদ আইন রদ হয়ে গেলে তিনি কেন্দ্রীয় আইনসভায় প্রবেশ করেন (১৯১৩-১৯১৬)।

লখনে কংগ্রেসে (১৯১৬) নরম ও চরমপন্থী দলের মিলন ঘটে। তার কিছু-কাল পরে অ্যানি বেসাণ্টের উপর অন্তরীন আদেশ জারি হওয়ায় কংগ্রেসে 'Passive Resistance'-এর প্রস্তাব ওঠে। স্থরেন্দ্রনাথ সে-প্রস্তাবের বিরোধিতা করেন। কারণ বঙ্গভঙ্গ বিরোধী-আন্দোলনের তিক্ত অভিজ্ঞতা তথনও তাঁর মন থেকে যায় নি। তিনি তথন বলেছিলেন:

'Passive resistance could not succeed unless there was a over-whelming body of public feeling behind it and there were many who would be willing to suffer for the cause which had provoked it. We were not sure that these conditions existed in the present case.'>c

স্থরেন্দ্রনাথের এ-দ্রদৃষ্টি উত্তরকালে গান্ধীও উপলন্ধি করেছিলেন। ইতিমধ্যে কংগ্রেন্সের মধ্যে নরমপন্থী প্রভাব হ্রাস পেতে শুরু করে। মন্ট্রমের্ড শাসনসংস্কার (১৯১৯) নিয়ে উভয় দলের মধ্যে চরম বিরোধ দেখা দেয়। রাজদ্রোহ দমনের উদ্দেশ্যে ১৯১৯ দালের ১৮ মার্চ 'রৌলট বিল' কেন্দ্রীয় আইনসভায় বিধিবদ্ধ করার প্রতিবাদে দারা দেশে তুম্ল বিক্ষোভ শুরু হয় এবং সেইস্ত্রে ঐ বছর এপ্রিল মাসে পাঞ্চাবে সংঘটিত জালিয়ান ওয়ালাবাগ হত্যার বিষয়ে স্থরেন্দ্রনাথ নীরব থাকেন। ঐ বছরেই বোম্বাইতে অমুষ্ঠিত কংগ্রেদের এক বিশেষ অধিবেশনের পর মডারেটরা কংগ্রেদ্র থেকে বেরিয়ে আদেন এবংনভেম্বরে স্থরেন্দ্রনাথের সভাপতিত্বে তাঁদের এক স্বতন্ত্র সম্মেলন অমুষ্ঠিত হয়। ১৯১৯ দালে স্থরেন্দ্রনাথের নেতৃত্বে মডারেটরা ইংলপ্রে একটি প্রতিনিধিদল প্রেরণ করেন। ভারত-শাসন (১৯১৯) বিল সম্পর্কের জয়েন্ট্র দিলেক্ট্র কমিটিতে তিনি সাক্ষ্যদান করেছিলেন এবং ঐ বিল সমর্থনও করেন। ১৯২১ সালে স্থরেন্দ্রনাথ বঙ্গীয় ব্যবস্থাপক সভার সদস্য হিসাবে মন্ত্রিছে অধিষ্ঠিত হন। তাঁর যশ ও জনপ্রিয়তা তথন অস্ত্রমিত। ১৯২৩ সালের কাউন্সিল নির্বাচনে স্বরাজ দলের প্রার্থী রাজনীতিতে নবাগত বিধানচন্দ্র রায়ের কাছে তিনি পরাজিত হন। ১৯২৫ সালে জনচিত্রের অস্তর্রালে তাঁর জীবনাবদান হয়।

# ছুই : ইতিহাসচিন্তা

স্থরেজনাথ ইংরেজ দার্শনিক-কবি টেনিসনের উল্লেখ করে বলেছেন, তিনিও টেনিসনের এই মতে বিশ্বাদী যে-ইতিহাসের রথচক্র বিবর্তনের পথে আবর্তিত হয়; দেই যাত্রাপথের প্রতিটি পর্যায়েই পদক্ষেপ করতে হয়; লাফ দিয়ে লক্ষ্যে পৌছানো যায় না; তাই অবস্থার সঙ্গে আদর্শের সংগতি থাকা চাই। প্রকৃতি ও মানবেতিহাসের উভয় ক্ষেত্রেই প্রযোজ্য এই নীতির বিশ্লেষণ করে তিনি বলেছেন:

তাঁর মতে ইতিহাসের গতি ঐশ নির্দেশে নির্ধারিত। দিব্য নির্দেশে প্রতিটি ঐতিহাসিক ঘটনার পশ্চাতে থাকে একটি শুভ উদ্দেশ্য। তাই ইউরোপে রোমান আধিপত্য বিস্তারের সঙ্গেই সেথানকার আদিম অন্ধকারাচ্ছন্ন অবস্থায় সভ্যতার আলোকপাত এবং পরে প্রীপ্রধর্মের অভ্যুদ্য হয়েছিল। সেই দৃষ্টিতেই ইংরেজ শাসনকে রামমোহন ও কেশবচন্দ্রের মতো তিনিও ঐশ অভীঙ্গা বলে মনে করেন: 'British rule as providential, as one of the dispensations of the God of History'। ১৭ ১৮৫৮ সালের রাজকীয় ঘোষণাকে তিনি ভারতের জয়টিকা ও তার রাজনৈতিক নবজন্ম বলে অভিহিত করেছিলেন। ইংরেজের ভারত-শাসনকে তিনি তিনটি দিক থেকে দেখেছিলেন: ১০ ভারতীয় সমাজের পক্ষে অশুভজনক অবস্থার মূলোচ্ছেদ। ২০ ভারতীয় চরিত্রে আত্মনির্ভর প্রবর্তন। ১৮

তাঁর মতে মানবসভ্যতা পুব থেকে পশ্চিমে অগ্রসর হয়েছিল। এখন পশ্চিমকে তার দেনা শোধ করতে হবে। সে-দেনা পরিশোধ শুধু চিস্তার স্তরে প্রভাব বিস্তারের দ্বারা নয়—ভারতীয়দের রাজনৈতিক ভোটাধিকার দানের মধ্যে দিয়ে তা মেটাতে হবে।

টেনিসনের মতান্ত্যায়ী তিনিও বিশ্বাস করতেন যে শোণিত-চিহ্নিত পথে

মানবসভ্যতা ও প্রগতির রথ এগিয়ে চলে। আলেকজাণ্ডারের প্রাচ্য অভিযানে বক্তপাত ঘটেছে প্রচুর; কিন্তু তারই ফলে প্রতীচ্য প্রাচ্যের জ্ঞানবিছার আস্বাদ লাভ করেছিল, প্রাচ্যের পর্যবেক্ষণ ও পরীক্ষণমূলক দৃষ্টি অন্থসরণ করে প্রতীচ্যের মননধারা বিকশিত হয়। তিনি লিখেছেন:

'Observation and experiment were now to regulate Western science, as they had before regulated Eastern science. The blood therefore that was shed in the Greek expedition was not shed in vain...out of that blood, out of that treasure, there arose the proud fabric of European science.' >>>

ভারতীয় ঐতিহ্ এবং অতীত দিনের সাহিত্য শিল্প ও জ্ঞানবিজ্ঞানের সকল ক্ষেত্রে ভারতের গরিমাকে তিনি তুলে ধরেন। ব্যাস, বাল্মীকি, বুদ্ধ, শংকর, পাণিনি ও পতঞ্জলির অবদান তাঁর কাছে মহাগোরবের বিষয় ছিল। ২০ বিশ্বের সকল ধর্মকেই ভারতমাতা তাঁর কোলে স্থান দিয়েছেন বলে ভারত প্রাচ্যের এক পবিত্র পীঠস্থান। তিনি দেশের যুবমানসে নৈতিক নবজীবন সঞ্চারকল্পে আদর্শের উৎসম্বরূপ ভারতীয় সাংস্কৃতিক ধারার মহত্ব অহুধ্যান করার উপদেশ দেন; ভারতীয় ইতিহাস মাহুষকে কালজ্ঞয়ী আত্মত্যাগের শিক্ষা দেয়; তার আধ্যাত্মিক ভাবধারায় হতাশা, নৈরাশ্য ও প্রতিপক্ষের প্রতি বৈরী মনোভাব জয় করা যায়। ভারতীয় ইতিহাসের বহু বিষয়ই কালের প্রবাহে অকার্যকর ও অচল হয়ে গেলেও ভারতের লিপিবদ্ধ চিন্তার ভাণ্ডার এখনও প্রাচুর্যে পূর্ণ; বর্তমানে প্রাচীন মননশীল সাধনার অহ্বর্তন যদি সম্ভব না হয়, তাহলে নীতিনিষ্ঠ চিন্তা ও আদর্শের রূপায়ণপ্রচেষ্টা দেশের নব-উজ্জীবনের পক্ষে অহুকূল হবে।

মানবহৃদয়ে উদারতা ও অন্তায়ের বিরুদ্ধাচরণ তাঁর মতে দিব্য প্রভাব -সঙ্গাত। উদাহরণস্বরূপ দেখিয়েছেন যে শাক্ত ধর্মের নিম্করণ কঠোরতার প্রতিষেধক হিসাবে বাংলাদেশে বৈষ্ণব ভাবধারা প্রবেশ করেছে, প্রীচৈততা বাংলাদেশের ঐক্য ও সর্বধর্মসমন্বয়ের প্রেষ্ঠ প্রতিভূ। তাই প্রীচৈততাের আদর্শেই তিনি দেশবাসীকে সংঘবদ্ধ হতে আহ্বান জানান। তাঁর মতে রামমোহনের মনন ও জীবনাদর্শ যেমন পশ্চিমের ভাবধারায় গঠিত তেমনি প্রীচৈততাও মুসলমান সংস্কৃতিতে প্রভাবিত। ২১ প্রতি যুগদ্ধর ব্যক্তির মানসে সমকালীন কৃষ্টি ও চিন্তাভিবাক্তি লাভ করে, সেই ব্যক্তি সমসাময়িক চিন্তা ও প্রভাবকে অতিক্রম করে

সমাজকে উন্নত ভাবধারায় চালিত করেন; এবং সমাজ, সংস্কৃতি, রাজনীতি প্রভৃতি জনজীবনের প্রতিটি বিষয়কে উৎকৃষ্ট করে তোলেন। ২২

# তিন: রাষ্ট্রদর্শন

স্থরেন্দ্রনাথ সমকালীন মডারেট রাজনীতির অন্যতম প্রধান প্রবক্তা ছিলেন। মডারেট রাষ্ট্রদর্শনের বৈশিষ্ট্য যে, তাতে রাষ্ট্রশক্তির মূলে স্থায়নীতির প্রশ্নকে প্রাধান্ত দেওয়া হয়। বলপ্রয়োগ ও হিংসাত্মক কার্যকলাপের সঙ্গে তার সঙ্গতি নেই। হিংসাত্মক বলপ্রয়োগকে তৎকালীন মডারেটরা অশুভ পদ্বা বলে মনে করতেন; কারণ উত্তেজনার মধ্যে দিয়ে তা মনে এমন এক ক্ষতের সৃষ্টি করে যা সারিয়ে তুলতে যুগযুগান্তর কেটে যায়। তাই তাঁরা বলদণী সরকারের পরিবর্তে নীতিনির্ভর রাষ্ট্রের কল্পনা করেন। গ্ল্যাডস্টোনের বাণী তাঁদের উদ্বন্ধ করেছিল: 'Liberalism was trust in the people, tempered with discretion'। সেজন্য তাঁরা নিরন্তর জনমতের অগ্রাধিকারের দাবিতে মুখর ছিলেন। রোমের ইতিহাস উল্লেখ করে স্থরেন্দ্রনাথ বলেন যে জনসাধারণের আবেগ ও আকাজ্ঞাকে যথোচিত স্বীকৃতিদানই রোম দামাজ্যবিস্তারের মূল কারণ। জনমতকে উপেক্ষা করা শাসক ও শাসিত—উভয়ের পক্ষে ক্ষতিকর। সরকার অপেক্ষা জনমতই বিচারের উপযুক্ত অধিকারী; জনমতকে সরকারের ভাগ্য-নিয়ন্তা বলা ভাল। ক্ষমতাবান গোষ্ঠা অপেক্ষা জনমত বছলাংশে অধিক বলীয়ান, নিঙ্কলুষ ও মহান।<sup>২৩</sup> এখানে স্থরেন্দ্রনাথের চিন্তায় বঙ্কিমচন্দ্রের প্রভাব লক্ষ করা যায়। স্থরেন্দ্রনাথ ইতিহাসের নজির তুলে দেখিয়েছেন যে স্বৈরতন্ত্র, একনায়ক-তন্ত্র বা দলীয় শাসন জনমতের বিপরীতে যাওয়ায় বহু সময়ে ক্ষমতাচ্যুত হয়েছে। জনমতকে তিনি দিবা অভিপ্রায় বলে মনে করতেন। জনসেবাই প্রকারাস্তরে ঈশবের সাধনা। মান্নযের প্রগাঢ় প্রেম ও আহুগত্যের ভিত্তিতে রচিত দেশ-শাসনের পিছনে তাই জনমনের অবিচ্ছেত্ত সংযোগ থাকা দরকার। তাঁর মতে বিশ্বাস থেকেই বিশ্বাস ও আস্থা জন্মায়; ইংরেজরা ভারতীয়দের অবিশ্বাস করলে সেটা তাদের ভীরুতার পরিচয় দেবে। শাসিতদের বিষয়ে তাঁরা সাবধানতা অবলম্বন করুন; কিন্তু মুক্তিকামী মান্তবের মনে তা যেন অনর্থক সন্দেহ ও

বিদ্বেষ সঞ্চার না করে। তাহলে সেটা অধর্ম হবে। ২৪ রাজনীতিকে স্থরেন্দ্রনাথ কেশব-বন্ধিমের মতোই ধর্মের অঙ্গ বলে মনে করতেন। তাঁর মতে রাজনীতি মান্থবের কাছে আত্মগুদ্ধিকারী ও নীতিনিষ্ঠ আদর্শের উৎস:

".. Politics based upon religion or deep moral earnestness is the one thing that is needful for this country. Politics divorced from a high moral purpose becomes the paltry squabble for power in which humanity can feel no interest."

সিদেরো ও বার্কের আদর্শে তিনি রাজনৈতিক শক্তির বনিয়াদস্বরূপ নীতির উপর গুরুত্ব আরোপ করেছিলেন। মেকিয়াভেলির 'reason of state' নীতি অমুযায়ী রাষ্ট্রের দমনমূলক ক্ষমতার তিনি বিরোধী ছিলেন। পুনা কংগ্রেসে (১৮৯৫) সভাপতির ভাষণে স্থরেক্সনাথ বলেছিলেন:

'I desire to place the moral consideration in the forefront; that which is morally indefensible cannot be politically expedient. Politics divorced from morality is no politics at all.

স্থরেন্দ্রনাথের রাষ্ট্রচিস্তা ইতালির দার্শনিক জননেতা জুদেপ্লে মাৎসিনির (১৮০৫-১৮৭২) চিন্তার প্রভাবান্থিত। মাৎসিনির আত্মত্যাগ, সহদয় নিষ্ঠা ও চারিত্রিক দৃঢ়তা তাঁকে বিশেষভাবে অন্প্রপাণিত করে। মাৎসিনি আত্মবিকাশ ও আত্মনির্ভরতায় বিশ্বাসী ছিলেন।২° স্থরেন্দ্রনাথ দেশবাসীকে ইতালির এই মৃক্তি-সংগ্রামী অধিনেতার পদান্ধ অন্থ্যরণ করে দেশোন্নয়নের কণ্টকময় পথে এগিয়ে যাবার জত্তে উৎসাহিত করেন। পরবর্তীকালে অরবিন্দ, লাজপৎ রায়, স্থভাষচন্দ্র প্রম্থ বহু নেতাই মাৎসিনিকে আদর্শ করেছিলেন। দেশপ্রেম ও ঈশরাসক্তিকে স্থরেন্দ্রনাথ প্রেরণার উৎস বলে মনে করতেন। পুণা কংগ্রেস ভাষণে বলেছিলেন:

'Where will you find better models of courage, devotion and sacrifice; not in Rome, not in Greece, not even in France in the stormy days of the revolution—courage tempered by caution, enthusiasm leavened by sobriety, partisanship softened by a large-hearted charity—all subordinated to the one predominating sense of love of country and love of God'.\*\*

মাৎদিনি প্রদর্শিত ছটি আদর্শ তাঁকে বিশেষভাবে উদ্বৃদ্ধ করে। প্রথমতঃ, দেশের

রাজনৈতিক অভারতির বনিয়াদস্বরূপ স্থান্য প্রতায় ও উরত নৈতিক মান—
দেজন্যে চাই সদাচার ও নির্মল চরিত্র। দ্বিতীয়তঃ, দেশের জন্ম সর্বসাধারণের
গভীর অহুরাগ এবং জাতীয় আবেগ; শেষোক্ত আদর্শটি 'নেশন' শব্দের মূল
উপাদান। স্থরেন্দ্রনাথ মাৎসিনির বিপ্লবাদর্শের দিকটি গ্রহণ করেন নি। তিনি
মনে করতেন, ধর্মজিজ্ঞাসা থেকেই রাষ্ট্রচেতনার উৎপত্তি। তাঁর মতে:

'History teaches us the great truth that, when the spirit of enquiry has once been called forth into play in the field of religion, it is sure to vent itself in other spheres of activity and to display its energies in matters relating to the government of the country.'

এই মস্তব্যের সমর্থনে নজিরস্বরূপ তিনি ভারতীয় রাষ্ট্রচেতনার মূলে রামমোহন, কেশবচন্দ্র প্রাম্থ নেতৃর্দের নৈতিক ও ধর্মীয় আন্দোলন এবং সমাজসংস্কার -প্রচেষ্টাকে দেখিয়েছেন।

বার্ক, মেকলে, মিল, স্পেনসার প্রম্থ ইংরেজ রান্ট্রদার্শনিকদের রচনাবলী তিনি গভীরভাবে অধ্যয়ন করেছিলেন। তাঁর বক্তৃতা ও লেখায় যে উদারনৈতিক ব্যক্তিস্বাতন্ত্রাবাদ ও নীতিনির্দ্ধ আদর্শবাদের পরিচয় পাওয়া যায় তা ঐ সব দার্শনিকদের চিন্তায় প্রভাবিত। ইংলণ্ডে ছাত্রজীবনে দেখানকার ব্যক্তিস্বাধীনতা গণতন্ত্র ও যুক্তিম্থী চিন্তা তাঁর মনকে বিশেষভাবে স্পর্শ করে। কয়, পীট, শোরিজান ও বার্কের বাগ্মিতায় তিনি অন্থপ্রাণিত হন। বার্কের অতীন্দ্রিয় দৃষ্টিভঙ্গী ও নিয়মতান্থিক আদর্শের তিনি অন্থরাণী ছিলেন; পুনা কংগ্রেম ভাষণে বার্কের প্রশক্তি করেছিলেন এই বলে: 'A heaven-appointed Conservative—one made so by the Hand of Nature'। বার্কের রক্ষণশীলতার মধ্যে তিনি সংকীর্ণতার পরিবর্তে এক দার্শনিক দেশপ্রেমিকের রূপ দেখতে পান। পুনা ভারণেই তিনি বার্কের একটি চিঠির সপ্রশংস উল্লেখ করেন, যাতে বার্ক একবার বিন্টলের নির্বাচক-মণ্ডলীর কাছে পার্লামেণ্ট-প্রতিনিধির উপর নিয়ম্বণাধিকার (mandate) নীতির নিন্দা করেছিলেন।

ইংলণ্ডের সাংবিধানিক ঐতিহে অন্তর্নিহিত ব্যক্তিস্বাধীনতার আদর্শণ্ড তার মনকে বিশেষ প্রভাবিত করে। তার মতে সপ্তদশ শতকে পিউরিটান বিপ্লব এবং বিনা রক্তপাতে বিপ্লব সাংবিধানিক স্বাধীনতার প্রকৃষ্ট উদাহরণ। মিলটন, হ্যারিংটন লক প্রমুথ কবি ও দার্শনিক মৃক্তির সংগীতকে চিরস্তন রূপ দিয়েছেন। বিলাতের এই গৌরবোজ্জন সাংবিধানিক ঐতিহের বীজ তিনি ভারতে আনয়ন ও বপনের স্বপ্ন দেখেছিলেন। সমদাময়িককালে যে-সব ইংরেজ ভারতবর্ষে প্রশাসনিক সংস্কারের কথা ভারতেন, তাঁদের চিন্তা ও প্রয়াস কার্যকর হলে, ইংরেজরা সহজেই ভারতীয়দের সহ্রদয় অতুরাগ, সম্ভোষ ও আতুগত্য অর্জন করবে বলে তিনি মনে করতেন। ৩°

ভারতীয় নেশনের রূপকার স্থরেন্দ্রনাথ বিশ্বাদ করতেন যে ভারতের বিভিন্ন অঞ্চলের অধিবাদীদের ভাষা, আচার-ব্যবহার, ধর্ম ইত্যাদির মধ্যে বিস্তর প্রভেদ থাকলেও নৈতিক, মননশীল ও দামাজিক একতার ভিত্তিতে দর্বভারতীয় এক জাতীয় চেতনা অনায়াদে স্পষ্টি করা যায়। এ-প্রদঙ্গে স্থইজারল্যাও, জার্মানি ও বেলজিয়ামের ঐতিহাদিক দৃষ্টান্ত তিনি তুলে ধরেন। দেইদঙ্গে তিনি একথাও মনে করতেন, কোনও জাতির অধঃপতন ঘটলে দিব্য নির্দেশেই তার নবজীবনের স্থত্রপাত হয়। সেই নির্দেশেই গ্যারিবন্দ্রি ও মাৎসিনির নেতৃত্বে ইতালির বিভেদ ও অনৈক্য দ্রীভূত হয়েছিল। দাহিত্য শিল্প দর্শনে ইতালির মতো ভারতও একদিন শ্রেষ্ঠান্থের অধিকারী ছিল। যে-রাষ্ট্রীয় চেতনার অভাবে ভারত ঐক্যবদ্ধ হতে পারে নি দে-অভাবটুকু ইংরেজরা এদে মিটিয়ে দিয়েছে:

'If, at this moment, happily the sentiment of brotherhood has been universally evoked in the minds of the Indian races, it is because under the auspices of British rule, the varied and diversified peoples that inhabit this country have been welded together into a compact and homogeneous mass.'93

ভারতের জাতীয় চেতনা ও ঐক্যবিধানে স্বচেয়ে সহায়ক হয়েছে ইংরেজী ভাষা, যার সাহায়ে ভারতের বিভিন্ন ভাষাভাষী মান্ত্রের মধ্যে চিন্তা ও চেতনার বিনিময় ঘটেছে; ইংরেজরা রেলপথ বসিয়ে ভারতের বিভিন্ন অঞ্চলের মান্ত্র্যকে অত্যন্ত নিকট করে দিয়েছে; তারা মূলণযন্ত্র আমদানি করে এদেশের মান্ত্র্যকে আরও ঐক্যবদ্ধ হবার স্থযোগ দিয়েছে। এক সময়ে আক্বর, প্রীচৈতন্ত্র, নানক প্রমুথ সাধকেরা ভারতে জাতীয় এক্যের সাধনা করে গিয়েছেন— কিন্তু সে-সাধনা দীর্ঘস্থায়ী অথবা কার্যকর হয় নি। ত্রু

ভারতীয় জনমনের যাবতীয় আশা-আকাজ্ঞা, আত্মপ্রত্যয় ও স্বাধিকার লাভের একমাত্র পদ্বা হিসেবে জাতীয় ঐক্যকেই তিনি বড় করে দেখেন। সেজগ্রে তিনি চাইতেন দেশবাসী যেন ঈশ্বরসমক্ষে নিজেদের ভেদাভেদ ত্যাগ করে বিশেষ কোনও সংস্থাধীনে ঐক্যবদ্ধ হবার জন্ম শপথ গ্রহণ করে। তাঁর মতে ভারতের ঐক্যবিধান শুধু যুক্তিনির্ভর হলেই চলবে না, তার পশ্চাতে ভাবাবেগও থাকা দরকার। ভারতীয় ঐক্যের জন্ম চাই তার গ্যারিবল্ডি ও মাৎসিনি; তার অগ্রগতিকে অব্যাহত রাখতে হলে তার সার্বজনীন জীবনদেবতার শাশ্বত বাণীকে সমূলত রাখতে হবে। ঐক্যের মধ্যেই ভারত নবজীবন লাভ করবে।

ভারতের আগামী দিনের গৌরব ও উজ্জল্যে হ্নরেন্দ্রনাথের দৃঢ় বিশ্বাস ও আস্থা ছিল। তিনি মনে করতেন, ভারতের শাশ্বত বাণীকে তথনই আদর্শ হিসাবে তুলে ধরা সম্ভব যথন ভারত স্বাধীন সত্তা অর্জন করবে। এ-বিরাট দায়িত্ব সম্পাদনে চাই নিরবচ্ছিন্ন প্রয়াস, অদ্যা অধ্যবসায় ও অটল আত্মবিশ্বাস— সেই পথেই ভারতের অভ্যুন্নতি ও পুনকজ্জীবন সাধিত হবে। বৈষয়িক উন্নতির প্রথম সোপান রাজনৈতিক স্বাধিকার; ভোটাধিকারে বঞ্চিত মাহুষের জীবনে অর্থনৈতিক স্বাচ্ছন্দ্য আসতে পারে না। ভোটাধিকার মাহুষের একটি 'জ্লনগত দাবি' এবং মন্ত্র্যুত্বের প্রতি যথোচিত সন্মান প্রদর্শনের মানদণ্ড। ১৯১৬ সালে অন্তর্মিত লখনৌ কংগ্রেসে স্বায়ত্তশাসন প্রস্তাবে উত্থাপনের সময় তিনি বলেছিলেন:

'Political inferiority involves moral degradation...A nation of slaves would never have produced a Patanjali, a Buddha or a Valmiki. We want self-government in order that we might wipe off from us the badge of political inferiority and lift our heads among the nations of the earth and fulfil the great destinies that are in store for us under the blessings of Divine Providence.'

ঐ ভাষণে তিনি বলেন, ভারতের স্বায়ত্তশাসনের তাগিদ বৃহত্তর বৈশ্বিক মান্বকল্যাণের দিক থেকেই অধিক অন্তর্ভূত হয়েছে। মান্বসভ্যতার প্রত্যুধে ভারত মান্ত্র্যকে আধ্যাত্মিক পথের সন্ধান দিয়েছে। কিন্তু মান্বসমাজের কাছে ভারতের সেই 'মিশন' আজ অন্তপস্থিত। স্থরেক্সনাথ সেই 'মিশন'কে চরিতার্থ করতে চেয়েছিলেন:

'It is our mission to become once again the spiritual guides of mankind, but we cannot fulfil that mission unless and until we ourselves are emancipated, we ourselves are free.'98

তাঁর দৃষ্টিতে স্বায়ন্তশাসনের আন্দোলন শুধু রাজনীতির চৌহন্দিতেই সীমাবদ্ধ

নয়, তার নৈতিক ও ধর্মীয় ভূমিকাও তাৎপর্যপূর্ণ। স্বায়ত্তশাসনের মধ্যে দিয়ে মহুয়াত্ত্বের বিকাশ সাধিত হবে বলে তিনি আশা করতেন। স্বায়ত্তশাসন ঈশ্বরের এক পবিত্র বিধান। তাঁর কথায়:

'Every nation must be the arbiter of its own destinies—such is the omnipotent fiat inscribed by nature with her own hands and in her own eternal book.'\*

১৯১৬ দালে ইণ্ডিয়ান লেজিস্লেটিভ কাউন্সিলের ১৯ জন নির্বাচিত দদশ্য কর্ত্বক প্রেরিত বিখ্যাত 'Memorandum of the Nineteen'-এ স্থরেন্দ্রনাথ স্বাক্ষর করেছিলেন। সেই স্মারকপত্রে ভারতীয়দের নিকট গ্রহণযোগ্য একটি সরকার গঠনের কথা বলা হয়। পশ্চিমী সমাজের মৃক্তির মন্ত্র স্থরেন্দ্রনাথের প্রাণম্পর্মী ভাষণে ধ্বনিত হয়— যা এককালে প্রকারান্তরে দয়ানন্দ, বিবেকানন্দ ও অরবিন্দের চিন্তায় দেখা গিয়েছিল। মডারেটদের মধ্যে প্রধানতঃ স্থরেন্দ্রনাথ এবং কিছুটা রানাডের কর্প্নেই প্রাচীন ভারতের গৌরবগীতি নিনাদিত হয়। দাদাভাই নৌরজি বা ফিরোজ শাহ মেটার চিন্তায় এ-দৃষ্টিভঙ্গী বিশেষ গুরুত্ব পায় নি। ভারতের জাতীয় ঐকোর জনক স্থরেন্দ্রনাথ কিন্তু পূর্ণ স্বাধীনতার আকাজ্ঞা পোষণ করতেন না। এলাহাবাদ কংগ্রেদে (১৮৮৮) তিনি বলেছিলেন: 'We have no wish to assume sovereign authority'। তিনি ইংলণ্ডেশ্বরীর পক্ষপুটে চেয়েছিলেন শান্তি, সমৃদ্ধি, স্থবিচার ও সমানাধিকার। তবে ইংরেজ শাসনকে তিনি চিরস্থায়ীরূপে চান নি। নিজেই বলেছেন:

'Self Government is the ordering of nature, the will of Divine Providence. Every nation must be the arbiter of its own destiny.'99

তিনি মনে করতেন যে যোগ্যতা অর্জন করলে ভারত নিশ্চয় স্বাধীন হবে।
প্রাদেশিক ও সাম্প্রদায়িক সংকীর্ণতা স্থরেন্দ্রনাথকে কোনদিনই স্পর্শ করে নি।
তদানীস্তন পশ্চাৎপদ মুসলমান সমাজকে অন্তান্ত অগ্রসর সম্প্রদায়ের সমপ্র্যায়ে
উন্নীত করার জন্ত্যেও তিনি যথোচিত উৎসাহী ছিলেন। তাঁর কথায়:

'The progress of India does not mean the progress of the Hindus alone. It means the advancement of Hindus and Mohamedans alike. It means that Hindus and Mohamedans must march hand-in-hand."

আধ্যাত্মিক দৃষ্টিতে রাজনীতির বিচার ব্যাথ্যা করলেও তিনি ধর্মের সঙ্গে

রাজনৈতিক ক্রিয়াকলাপের সংমিশ্রণ ঘটান নি। এটি আধুনিক ভারতীয় রাজনৈতিক ধারায় তাঁর এক অনন্ত বৈশিষ্টা। বিপিনচন্দ্র পাল অভিযোগ করেছেন:

'স্থরেন্দ্রনাথ যে পথ ধরিয়া দেশের রাষ্ট্রীয় জীবন গড়িয়া তুলিতে চাহিয়া-ছিলেন, তাহার সঙ্গে এদেশের কি হিন্দু কি মুসলমান কোনো সম্প্রদায়েরই প্রাণগত যোগ প্রতিষ্ঠিত হওয়া অসম্ভব। এদেশের হিন্দু ও মুসলমান হুই জাতিরই ধর্মভাব অত্যন্ত প্রবল। ধর্মই তারা বোঝে, ধর্মের নামেই তারা মাতে, ধর্মের সঙ্গে যার যোগ নাই, এমন কোনো কিছু তাহাদের প্রাণকে স্পর্শ করিতে পারে না। ইহাই এদেশের জনগণের বিশেষত্ব। অথচ স্থরেন্দ্র-নাথ এবং তাঁহার সমসাময়িক রাষ্ট্রীয় কর্মনায়কগণ সকলেই স্বজাতির রাষ্ট্রীয় জীবনে জনশক্তিকে প্রতিষ্ঠিত করিবার জন্ম সচেষ্ট হইয়াও কথনই এই সর্ব্ব-জনবিদিত বিষয়ের প্রতি লক্ষ্য করিয়া চলেন নাই। তাঁহাদের রাষ্ট্রীয় আদর্শ এবং রাষ্ট্রনীতি আজ পর্যান্ত মোক্ষ সম্পর্ক বিহীন হইয়া পড়িয়া আছে। १७३ স্থরেন্দ্রনাথ স্বাদেশিকতার স্বতন্ত্র ব্যাখ্যান করেছেন। সেটা এই যে স্বদেশী

আন্দোলন নিছক একটা রাজনৈতিক ও অর্থনৈতিক আন্দোলনই তথু নয়— গণশক্তি ও উত্নমকে মৃক্তি দেবার এ এক নৈতিক ও আধ্যাত্মিক আন্দোলন। তিনি বলেছেন:

'Swadeshism does not exclude foreign ideals or foreign learning or foreign arts and industries, but insists that they shall be assimilated into the national system, be moulded after the national pattern and be incorporated into the life to the nation. Such is my conception of Swadeshism.'80

তাঁর মতে বহুমুখী জাতীয় কর্মতৎপরতার মুলাধার হবে স্বাদেশিকতা, জনচিত্তে অচিরাৎ উত্তাল তরঙ্গ স্থাষ্টর উদ্দেশ্যেই এই পদ্বা উদ্ধাবিত। দেশপ্রেমের অকুত্রিম অভিব্যক্তি হল স্বাদেশিকতা, কোনও কিছুর বিরুদ্ধে তার বিদ্বেষ নেই।

# চার: আর্থনীতিক চিন্তা

নৌরজি, গোখলে বা রমেশ দত্তর মতো স্থরেন্দ্রনাথও ভারতের অর্থ নৈতিক দৈন্ত , ও অবক্ষয় সম্পর্কে যথেষ্ট অবহিত ছিলেন। তিনি অন্থভব করতেন যে অর্থ নৈতিক ছর্বিপাকের ফলে ভারতীয় সমাজের বনিয়াদ ক্রমেই ধ্বংসপ্রাপ্ত হচ্ছে। আহমেদাবাদ কংগ্রেসে (১৯০২) সভাপতির ভাষণে তিনি দেশের অর্থ নৈতিক অবনতির প্রতিকারস্বরূপ পাঁচটি পন্থা উত্থাপন করেন: ১. ভারতের প্রাচীন উৎপাদন শিল্পের পুনকজ্জীবন এবং সেইসঙ্গে নৃতন শিল্পের প্রবর্তন। ২. জমির খাজনা নির্ধারণে এমন এক নরম পন্থার প্রয়োগ, যার দীর্ঘন্থায়ী ফলাফলে চাষী যেন নিগৃহীত না হয়। ৩. জরিদ্র করদাতার ক্ষেত্রে প্রতিকৃল কর ও থাজনার হ্রাস। ৪. প্রশাসনিক ব্যবস্থার সাহায্যে ভারতীয় ধনের নিক্ষাশন (drain) ও অবক্ষয় রোধ করা। ৫. কর্মসংস্থানকালে মোটা বেতনভুক্ত বিদেশীদের পরিবর্তে ভারতীয়-দের নিয়োগ। ৪০

তংপূর্বে পুনা কংগ্রেদের (১৮৯৫) তথ্যবহুল ভাষণেও তিনি তদানীস্তন ভারত সরকারের বাজেটকে এক মস্ত তামাশা বলে অভিহিত করেছিলেন। আমলাতান্ত্রিক অভিমন্ধি অনুযায়ী বাজেট প্রস্তুত করা হয়—ভারতীয়দের বক্ত-শোষা অর্থে ইংরেজের দামরিক অভিযান, তাদের বিভিন্ন দেশে বৈদেশিক দপ্তরের বায়নির্বাহ ইত্যাদি হয়ে থাকে। জনসাধারণের অর্থে সরকারের নানাবিধ অপব্যয় এবং গ্রীষ্মকালে সরকারি দপ্তর শৈত্যাবাদে স্থানান্তরিত করার প্রচলিত রীতির উপর তিনি তীব্র কশাঘাত করেন। নৌরজি, গোখলে, রমেশ দত্তর স্থর তাঁর কণ্ঠেও ধ্বনিত হয়: 'The Home charges constitute a serious drain, and add to the ever-increasing poverty of the country.'
ভয়েলবী কমিশনে সাক্ষ্যদানকালে তিনি ভারতের অর্থ নৈতিক ত্রবস্থার এক করুণ চিত্রতুলে ধরেছিলেন। অবারিত মাদকব্যবদায় থেকে সরকারের বিপুল শুল্ক আদায় হয়ে থাকে, অথচ শিক্ষাবাবদ বায়নির্বাহে সরকার যে কিরূপ নিস্পৃহ—বিশ্বের বিভিন্ন দেশে শিক্ষাথাতে মাথাপিছু ব্যয়ের এক তুলনামূলক বিবরণ ও তথ্যের সাহায্যে তা তিনি তুলে ধরেন। তাঁর মতে দেশে বারংবার ছর্ভিক্ষের কারণ শাসকদের অব্যবস্থা ও অকর্মণ্যতা। ৪৩

দেশের শিল্পোন্নয়নকে থর্ব করে শুধু ক্ববির উপর গুরুত্ব আরোপ করার তিনি বিরোধী ছিলেন। বিদেশীদের একচেটিয়া অধিকার ও স্থবিধা দেওয়া এবং অর্থ নৈতিক প্রতিদ্বন্দিতার কলে ভারতীয় শিল্পবাণিজ্য ক্ষতিগ্রস্ত হচ্ছে। তাই তিনি স্বদেশী শিল্পের উন্নয়ন ও সংরক্ষণের উপর গুরুত্ব আরোপ করেন। অবশ্র ক্ষরিকর্মের গুরুত্বকে তিনি উপেক্ষা করেন নি; ভূমিব্যবস্থার সংস্কার, থাজনা হ্রাস ইত্যাদি পম্বা অবলম্বনের জন্ম তিনি দাবি জানান। এছাড়া বেকারসমস্তা ও আর্থিক তুর্গতি মোচনের জন্ম তিনি উপযুক্ত কর্মসংস্থান, সেনা-ও পুলিশ-বাহিনীতে ভারতীয়দের নিয়োগ ইত্যাদি স্থপারিশ করেন। সাম্রাজ্যবাদের স্বরূপ সম্পর্কে তিনি যথেষ্ট সচেতন ছিলেন। তবে উদারতন্ত্রী রাষ্ট্রব্যবস্থার অধিকারী ইংরেজের কাছ থেকে তিনি ভিন্ন আচরণ আশা করতেন। আহমেদাবাদ ভাষণেই বলেছিলেন:

'I would welcome an Imperialism which would draw us nearer to British by the ties of a common citizenship and which would enhance our self-respect by making us feel that we are participators in the priceless heritage of British freedom.' 8 8

ব্রিটিশ ইতিহাসের নজির দেখিয়ে তিনি বলেন যে, বাষ্প-চালিত যন্ত্রের উদ্ভব ও উৎপাদন বৃদ্ধির ফলে ইংলণ্ডের জনসাধারণের বৈষয়িক উন্নতি ঘটে। হাইচিত্তে তথন তারা অধিকতর আর্থিক স্থবিধার্থে ভোটাধিকার দাবি করে। রাজনৈতিক মৃক্তি ও অধিকারের কথা তথনই তাদের মনে উদিত হয়। ক্ষমতাসীন মৃষ্টিমেয় কায়েমি স্বার্থসম্পন্ন লোকেরা তাদের সেই আবেগ থর্ব করে দিতে চায়, ফলে দেখা দেয় সংঘর্ষ। জয় হয় কিন্তু গণতন্ত্রেরই। ৪৫

দেশে প্রায়শঃই ছর্ভিক্ষ দেখা দেবার পিছনে স্থরেন্দ্রনাথ অবাধ জনসংখ্যা বৃদ্ধিকেই মূল কারণ বলে মনে করতেন। দেশে আভ্যন্তরীণ শান্তি ও শৃঙ্খলা প্রতিষ্ঠা হওয়ায় জনসংখ্যা বৃদ্ধি পেতে শুরু করেছে। অথচ থাছোৎপাদনের হার সেই অন্পাতে বর্ধিত হয় নি। মান্তবের আর্থিক সংগতি না থাকলেও এদেশের ধর্মীয় ও সামাজিক প্রথায় বিবাহটা অবশ্রুই একটি করণীয় বিষয় হিসাবে প্রচলিত; ফলে প্রাকৃতিক নিয়ম বা দিব্য ইচ্ছার সঙ্গে তার সংঘাত অনিবার্থ হয়ে পড়েছে। তাই স্থরেন্দ্রনাথ বলতে-বাধ্য হয়েছেন:

'No man should marry, until he has the means of maintaining a family. This is what Nature enjoins and the Divine Law sanctions. But we here in Bengal are violating every day and every hour the plainest precepts of the Natural and the Divine Law. And God is a jealous God. Nature

revenges herself with compound interest upon the violators of her Law.89

ম্যালথাসের তত্তাহ্নশারে স্থরেন্দ্রনাথ অহুভব করতেন যে অবারিত জনসংখ্যা বৃদ্ধির ফলে অর্থ নৈতিক ভারসাম্যের বিচ্যুতি ঘটে এবং ক্ষুধা ও অপুষ্টিজনিত ব্যাধিতে জর্জরিত মাহুষ নৈতিক বিকাশ ও রাজনৈতিক উন্নতির পক্ষে অন্তরায় হয়ে দাঁড়ায়। বৈষয়িক উন্নতি না হলে মাহুষের পক্ষে স্থায়ী মূল্যবন্তার প্রতি আরুষ্ট হওয়া অসম্ভব। এবিষয়ে অক্ষয়কুমারের সঙ্গে তাঁর সমধর্মিতা লক্ষ করা যায়।

ভূমিস্বত্থনীন ও ঋণভারে জর্জরিত রায়তের প্রতি স্থরেন্দ্রনাথের গভীর সমবেদনার পরিচয় পাওয়া যায়; সেই মনোভাবেই তিনি চিরস্থায়ী বন্দোবস্তের সমালোচনা করেন। রায়তের সর্ববিধ অধিকার প্রতিষ্ঠার জন্ম তিনি যত্মবান হয়েছিলেন। অশিক্ষা ও দারিদ্রো নিময়্ন ও জমিদারের অত্যাচারে জর্জরিত রায়তকে সচেতন করে তোলার জন্ম তিনি শিক্ষিত লোকেদের আহ্বান জানান। রুষিপ্রধান ভারতের রুষকরাই যে তার মেরুদ্ও এবং তাদের প্রতি অবহেলা পরিণামে দেশের পক্ষে অত্যন্ত ক্ষতিকর সেকথা তিনি দ্বার্থহীন ভাষায় বলেছেন। অনাহার, অশিক্ষা ও ব্যাধি থেকে গ্রামীণ জীবনকে উদ্ধার করা আন্ত প্রয়োজন বলে তিনি অমুভব করতেন।

রাজনীতির মূলে অর্থনীতির অবস্থিতি ভারতীয় মডারেটরা গুরুত্বের সঙ্গেই অমুভব করতেন, তাঁদের মতে ভারতের রাজনৈতিক অনগ্রসরতার উৎস হল অর্থনৈতিক দৈয়। তাই স্থরেন্দ্রনাথ বলেন: 'The economic condition of a people has an intimate bearing upon their political advancement।' ইংরেজ বাগ্মী ও রাষ্ট্রনীতিক জন ব্রাইটের মতামুসরণে তিনিও মনে করতেন যে, কোনও দেশের প্রশাসনিক ব্যর্থতা ও জনসাধারণের তুর্গতি মূলতঃ অর্থনৈতিক কারণেই দেখা দেয়। স্বদেশী শিল্পবাণিজ্যের উন্নতি ও সংরক্ষণকল্পে তিনি বলেন:

'Swadeshism will save us from famine and pestilence and the nameless horrors which follow in the train of poverty. Take the Swadeshi vow and you will have laid broad and deep the foundations of your industrial and political emancipation.'85

### পাঁচ: শিক্ষাচিন্তা

স্থরেন্দ্রনাথের পুনা কংগ্রেদের ভাষণকে অর্থনীতিবিদের বক্তৃতা বলা হয়। সে হিসাবে তাঁর আহমেদাবাদ কংগ্রেদের ভাষণকে শিক্ষাবিদের ভাষণ বলা চলে। কারণ তাঁর ঐ ভাষণে দেশের শিক্ষাপ্রসঙ্গ সবিস্তারে আলোচিত হয়েছিল— মুদ্রিত ভাষণের ত্রিশ পৃষ্ঠারও অধিক স্থান জুড়ে। এটা তাঁর পক্ষে খুবই স্বাভাবিক, কারণ কর্মজীবনের প্রায় পঁচিশটি বছর তাঁর শিক্ষকতায় কাটে।

পুনা ভাষণে মিল-এর মত সমর্থন করে তিনি বলেন: the ideas of the educated classes filter downwards and become the ideas of the masses। রাষ্ট্রচেতনার প্রধান উপাদান যে শিক্ষা এবং সর্বাত্মক শিক্ষা ব্যতীত জাতীয়তাবোধ ও ঐক্য সাধিত হবে না, সেকথা তিনি গভীরভাবে অম্নভব করেন। শিক্ষার আলো সমাজের একটি স্তরে সীমাবদ্ধ না রেথে সর্বত্র ছড়িয়ে দিতে চেয়ে-ছিলেন তিনি। তাই লর্ড কার্জন -নিয়োজিত বিশ্ববিচ্ছালয় কমিশনের স্পারিশগুলি তাঁর কাছে শিক্ষা-সংকোচনের নামান্তর বলে মনে হয়েছিল। কলেজের সংখা-হ্রাস, বেতনবৃদ্ধি, পাঠ্যপুস্তকের ভারবৃদ্ধি ইত্যাদি প্রস্তাবের তিনি তীত্র সমালোচনা করেন। তিনি সেই প্রস্তাবগুলির মধ্যে প্রত্যক্ষ করেছিলেন যে শিক্ষার স্ক্রফলকে কিভাবে কেবলমাত্র ধনিক শ্রেণীর মধ্যে সীমিত রাথার চেষ্টা করা হয়েছে। তাঁর কাছে কমিশনের প্রস্তাবগুলি ভার্নাকুলার প্রেস অ্যাক্ট বা দিভিশন বিলের চেয়েও অধিক ক্ষতিকর বলে মনে হয়েছিল। ১৯

## ছয়: উপসংহার

ভারতের রাষ্ট্রীয় নবজাগরণে স্থরেন্দ্রনাথের ভূমিকা বিশেষ গুরুত্বপূর্ণ। তাঁর প্রধান তুটি অবদানের প্রথমটি হল সারা ভারতকে একই নেশনের চেতনায় সর্বপ্রথম আবদ্ধ করার বহুকথিত প্রয়াস। দ্বিতীয় অবদানের গুরুত্বও কিছুমাত্র কম নয়। সেটি হল রামমোহনের আদর্শে ইংরেজের উদারনৈতিক ও নিয়মতান্ত্রিক রাষ্ট্র-চিস্তার বিস্তারসাধন।

দেশের রাষ্ট্রীয় ইতিহাসের সাম্প্রতিক আলোচনায় স্থরেন্দ্রনাথের ভূমিকা

অন্বল্লিখিত না হলেও যথোচিত স্থান পায় নি এবং বহু ক্ষেত্রেই তা বিক্নতরূপে চিত্রিত হয়েছে। কংগ্রেসের ইতিহাস লিপিবদ্ধ করতে গিয়ে পট্টভি সীতারামিয়া স্থরেন্দ্রনাথের সংগ্রামী চরিত্রের দিকটি অন্তল্ক রেখে শেষজীবনে তাঁর ইংরেজ শাসনের প্রতি আন্থগত্যের মনোভাবকে বড় করে দেখিয়েছেন। সেদিক থেকে দেখতে গেলে গোখলে, গান্ধী, চিত্তরঞ্জন প্রমুখ জননেতাদেরও বাদ দেওয়া যায় না। ইতিহাসকার পানিকর মন্তব্য করেছেন যে দেশের সাধারণ প্রমজীবীদের সমস্তাও ভারতের অর্থ নৈতিক উয়য়নের প্রশ্ন তাঁর চিন্তায় অন্থপস্থিত ছিল এবং পশ্চিমী শিক্ষাপ্রাপ্ত সংখ্যায় সম্প্রদায়ের বহিভূতি জনসমাজের সমস্তাদি সম্পর্কে তিনি অবহিত ছিলেন না। ৫০ মন্তব্যটিতে যে সত্যের কিছু অপলাপ ঘটেছে সেকথা স্থরেন্দ্রনাথের রাজনৈতিক কর্মতংপরতার বিবরণ থেকে ও তাঁর ভাষণগুলি থেকেও জানা যায়।

রাষ্ট্রীয় চেতনার দিক থেকে অপরিণত দেশের জনচিত্তে সাহস ও শক্তি-সঞ্চারকল্পে শিথ অভ্যুদয়ের কাহিনী প্রচার, স্বাধীনতার আবেগ স্প্রের জন্ম নব্য ইতালির স্বাধীনতা-সংগ্রামী মাৎসিনি ও গ্যারিবল্ডির আদর্শ স্থাপন এবং নিয়মতান্ত্রিক রাজনীতির প্রবক্তা বার্ক ও গ্লাডস্টোনের পদা গ্রহণের উপদেশ একাধারে যেমন দিয়েছিলেন, সেইসঙ্গে প্রীচৈতন্তের ভাবধারার অনুসরণে নব-যুগের বাংলায় সাম্যা, মৈত্রী ও স্বাধীনতার বাণীও প্রচার করেছিলেন স্থুরেন্দ্রনাথ। অভিজাত শ্রেণীর মৌরদিম্বত থেকে তথনকার মজলিশি রাজনীতিতে সাধারণ মান্তবের মধ্যে টেনে এনে তিনি রাষ্ট্রীয়দাধনাকে গণতান্ত্রিক রূপ দিয়েছিলেন। তাঁর এই মনোভাবের জন্মই কংগ্রেম প্রতিষ্ঠাকালে তাঁকে দূরে রাথার চেষ্টা হয়েছিল। আহমেদাবাদ ও পুনা কংগ্রেসে সভাপতিরূপে প্রদত্ত স্থরেন্দ্রনাথের ভাষণ হটিতে বৃহত্তর জনসমাজের স্থদূরপ্রসারী কল্যাণচিস্তা ফুটে উঠেছে। দেশের স্বাধীনতা-আন্দোলনের অপরিণত প্রাথমিক অধ্যায়ে স্তরেন্দ্রনাথ প্রত্যক্ষ সংগ্রামে অবতীর্ণ হয়েছিলেন। শাসকদের কাছে 'প্রার্থনা' কথাটির পরিবর্তে 'দাবি' শব্দটিকে তিনি ব্যবহার করতে চেয়েছিলেন। সরকারি আচরণের প্রতিবাদে তিনি বারো বছর আইন পরিষদ বর্জন করেন (১৯০১-১৩)। বঙ্গ-ব্যবচ্ছেদ-বিরোধী আন্দোলনকালে বিদেশী পণ্য বয়কটের নীতি সোৎসাহে সমর্থন করে তিনি নেতৃস্থানীয় মডারেট সহকর্মীদের বিরাগভাজন হয়েছিলেন। দেশের ঐক্য অক্ষম রাখার তাগিদে চরমপন্থী বিরোধী নেতাদের সঙ্গে বিরোধ অবসানের ক্লান্তিহীন প্রয়াদের মধ্যে স্তরেন্দ্রনাথের চারিত্রিক মহত্তেরই প্রমাণ মেলে।

মভারেটদের প্রতিপক্ষ চরমপন্থী দলের অগ্যতম নেতা বিপিনচন্দ্র পাল একাধিক গ্রন্থে স্থরেন্দ্রনাথের জীবন ও সাধনার বিস্তারিত আলোচনায় রাষ্ট্রগুরুকে যথোচিত স্বীকৃতি দিয়েছেন। তিনি লিথেছেন: 'স্থরেন্দ্রনাথ ইংরেজের নিকট হইতেই রাষ্ট্রনীতির যাবতীয় শিক্ষালাভ করিয়াছেন, আর ইংলণ্ডের ইতিহাসে যে পথে স্বেচ্ছাচারী রাজশক্তিকে সংযত করিয়া ক্রমে প্রজাশক্তি স্বপ্রতিষ্ঠিত হইয়া বর্তমান প্রজাতন্ত্র শাসন প্রণালীতে গড়িয়া তুলিয়াছে, সেই পথই স্থরেন্দ্রনাথের স্পরিচিত· রাষ্ট্রীয় জীবনের সংস্কার ও বিকাশসাধনে ব্রতী হইয়া স্থরেন্দ্রনাথ ইংরেজ-রাষ্ট্রনীতির চিরাভ্যস্ত পথ ধরিয়াই চলিতে আরম্ভ করেন। নিজেদের সভ্যতা, সাধনা ও প্রকৃতির অন্থ্যায়ী নৃতন পথের প্রতিষ্ঠা করিতে পারেন নাই।' ব্রুবেন্দ্রনাথ ও তাঁর সমধর্মী রাষ্ট্রনায়কগণ সর্বজনগ্রাহ্থ আধ্যাত্মিক আবেগের সঙ্গে রাজনৈতিক চিন্তা ও তৎপরতাকে সংমিশ্রিত না করার ফলে জনচিত্রে স্থায়ী আসন অর্জনে ব্যর্থ হয়েছেন বলে বিপিনচন্দ্র অভিমত প্রকাশ করেছেন। বস্তুতঃ এই অভিযোগের মধ্যে দিয়ে স্থরেন্দ্রনাথের প্রশংসাই যেন ফুটে উঠেছে। স্থরেন্দ্রনাথ প্রম্থ উদারতন্ত্রী মভারেট নেতৃর্দ্রের ধর্মনিরপেক্ষ রাজনীতির নিক্ষল পরিণাম আজ সারা ভারতের রাষ্ট্রীয় জীবনকে বিষময় করে তুলেছে।

প্রসঙ্গতঃ একটি কথার এখানে উল্লেখ প্রয়োজন। দর্শন ও বিজ্ঞানের উদ্ভাবনা বিশেষ কোনো দেশ বা কালের একচেটিয়া অধিকারে আবদ্ধ থাকে না; তা সমস্ত মানবসমাজের সম্পদে পরিণত হয়। নতুন জীবনাদর্শের দেশাতীত প্রভাব কিংবা ভিন্ন দেশ থেকে তা আহরণ করা গতিশীল সভ্যতার একটি স্বভাবগত ধর্ম। ইতিহাস-ভূগোলের গণ্ডি অতিক্রম করে জ্ঞানবিজ্ঞান বিশ্বমানবতার ক্ষেত্র প্রস্তুত করে। পারম্পরিক আদানপ্রদানের মনোভাব না থাকলে বিভিন্ন দেশের শিল্প-সাহিত্য-বিজ্ঞান-দর্শন বদ্ধ জলাশয়ের মতো গতিহীন হয়ে থাকত। পদার্থবিদ্যা বা রসায়নশাস্ত্রের যেমন কোনো দেশ বা জাত বলে কিছু নেই, রাজনীতি ও অর্থনীতির ক্ষেত্রেও তেমনি জাতিবিচার না থাকাই স্বাভাবিক। সেই দৃষ্টিতেই স্থারন্ডনাথের মনে ইংরেজ রাষ্ট্রচিন্তার প্রভাব সমর্থনযোগ্য। কোনও কিছু গ্রহণ ও বর্জনের মাপকাঠি বিজ্ঞানসম্মত যুক্তিবিচার— দেশগত ঐতিহ্যের অন্ধ অহুসরণ নয়। স্বদেশের ভাবভাণ্ডার থেকে কালোপযোগী ও কল্যাণকর উপকরণ গ্রহণে স্থারন্দ্রনাথের অনীহা দেখা যায় নি।

তত্ত্বগতভাবে রাষ্ট্রচিস্তায় নৈতিকতার সাযুজ্যে বিশ্বাসী হলেও ব্যবহারিক দিক থেকে স্থরেন্দ্রনাথ আগু কার্যকরতায় আস্থাবান ছিলেন। কার্যকালে ভাবপ্রবণ আদর্শবাদ অপেক্ষা বাস্তব অবস্থা অন্থযায়ী তিনি কর্মপন্থা নির্ধারণ করতেন। তাঁর চিন্তায় এই স্ববিরোধ সত্ত্বেও একথা বলা যায় যে অগুভ পন্থা ও ফুর্নীতিকে তিনি কোনদিন প্রশ্রেয় দেন নি। অপরিণামদর্শী ক্রিয়াকলাপ ও হুঠকারিতার পরিবর্তে তিনি সতর্ক পদক্ষেপে 'ধীরে চলো' নীতির পক্ষপাতী ছিলেন। তা বলে তিনি শান্তিপূর্ণ সংগ্রাম ও গণ-আন্দোলনে পিছপাও হন নি। রাজনৈতিক জীবনের প্রথম দিকে তাঁর মনে মৃক্তি ও প্রগতির চিন্তা সঞ্চারিত হয়েছিল। ক্রমে তিনি রাজনৈতিক রক্ষনশীলতায় প্রভাবিত হন। রানাডে ও কেশবচন্দ্রের মতো তিনিও বিশ্বাস করতে শুক্ত করেন যে ভারতে ইংরেজ শাসন বিধির নির্দেশ।

দেশবাসীর মনে শক্তি ও সাহস সঞ্চারে তিনি নিরম্ভর তৎপর থাকতেন। তাঁর অপরিণত রাজনৈতিক জীবনের গোড়ার দিকে তিনি বৈপ্লবিক গুপ্ত সমিতির সংগঠনকর্মে একসময় লিপ্ত হয়েছিলেন বলে জানা যায়; কিন্তু হিংসাত্মক কার্যকলাপকে তিনি কোনও দিন সমর্থন করেন নি। বঙ্গব্যবচ্ছেদ-বিরোধী আন্দোলনকালে তিনি হিংসার পথ থেকে সকলকে প্রতিনিবৃত্ত হতে অন্পরোধ করেন। তিনি চাইতেন বিবর্তনের ধারায় দেশের উন্নতি, বিপ্লব নয়। জনগণের মনে উত্তাপ ও উত্তেজনা স্কৃত্তির সঙ্গেই নিয়মতান্ত্রিক পথে তা চালনা করার অদ্ভূত ক্ষমতা ছিল তাঁর। নিয়মতান্ত্রিক অপ্রপ্রয়োগে তিনি বিশ্বাস করতেন। বোদ্বাই কংগ্রেদের বিশেষ অধিবেশনের (১৯১৮) পর থেকে তিনি দেশের ক্রতে পরিবর্তনশীল রাজনৈতিক পরিস্থিতি ও উত্তালতার সঙ্গে মানিয়ে চলতে অক্ষম হয়ে পড়েন। অতঃপর তিনি কংগ্রেম থেকে সরে আসেন।

শিক্ষাব্রতী, সাংবাদিক ও বাগ্মী হিসাবে স্থরেক্সনাথের নাম স্থবিদিত। কিন্তু রাজনীতিই তাঁর মনের প্রকৃত বিচরণক্ষেত্র ছিল। রাষ্ট্রচিন্তায় তাঁর মৌলিক অবদান বিশেষ না থাকলেও স্থদক্ষ সংগঠক, দ্রদর্শী ও প্রাক্ত রাজনীতিক হিসাবে তাঁর অসামান্ততার পরিচয় ইতিহাসে স্থচিহ্নিত হয়ে আছে। জাতিভেদ, বাল্যবিবাহ, পর্দাপ্রথা, বিধবাবিবাহ সম্পর্কে তিনি উদার মনোভাব পোষণ করতেন; আরক সমাজসংস্থারের কাজ সম্পূর্ণ করার জন্ম আর-এক বিভাসাগরের আবির্ভাব তাঁর কাম্য ছিল।

স্বরেন্দ্রনাথের পঞ্চাশ বছরের কর্মজীবন বিশেষ তাৎপর্যবহ। বলতে গেলে তাঁর জীবনকালেই দেশের নবজাগরণপ্রয়াস সার্থকতার শীর্ষবিন্দু স্পর্শ করে। জীবনের প্রত্যুয়ে তিনি বঙ্কিম-বিভাসাগরের স্নেহাভিষিক্ত সান্নিধ্য লাভ করেন। মধ্যাহ্নে প্রত্যক্ষ করেন কেশব-বিবেকানন্দ-রানাডে-নৌরজির প্রতিভা। আর সায়াহ্নে পেয়েছিলেন গোখলে-টিলক-বিপিনচন্দ্র-গান্ধী-চিত্তরঞ্জন-রবীন্দ্রনাথ প্রমুথ বিচিত্র মনীযীর সাক্ষাৎ।

#### নি র্দে শি কা

- ১. বিপিনচন্দ্র পাল। 'চরিত-চিত্র'। ১৯৫৮, পু ১৩১-১৩২।
- ২. বিমানবিহারী মজুমদার। "রাজা রামমোহনের রাজনৈতিক শিশুদল", 'পরিচয়'। তৃতীয় বর্ষ, দ্বিতীয় সংখ্যা, কার্তিক, ১৩৪০, পু ১৯০।
- ত. প্রভাতচন্দ্র গঙ্গোপাধ্যায়। 'ভারতের রাষ্ট্রীয় ইতিহাদের থদড়া'। ১৯৬৫, পু ২৮-২৯।
- ৪. যোগেশচন্দ্র বাগল। 'উনবিংশ শতাব্দীর বাংলা'। ১৯৬৩, পু ১৭০।
- \*a. Sushobhan Chandra Sarkar. 'Derozio and Young Bengal', In Studies in the Bengal Renaissance. ed. by A. Gupta. p. 27.
- Simanbehari Majumdar. Indian Political Associations and Reform of Legislature (1818-1917). 1965, p. 139.
- 9. Ibid. p. 141.
- E. Surendranath Banerjea. A Nation in Making. 1963, p. 39.
- a. Ibid. p. 41.
- H. J. S. Cotton. New India or India in Transition. (Popular edition.) 1886, p. 16.
- S. Natarajan. A History of the Press in India. 1962, p. 96.
- ১২. প্রভাতচন্দ্র গঙ্গোপাধ্যায়। 'ভারতের রাষ্ট্রীয় ইতিহাসের থসড়া'। ১৯৬৫। ১১০ পৃষ্ঠায় উদ্ধৃত।
- Amvika Charan Mazumdar. Indian National Evolution. 1917, pp. 40-41.
- ১৪. রবীন্দ্রনাথের 'দেশনায়ক' শীর্ষক হুটি প্রবন্ধ আছে। প্রথমটি (১৩১৩ বঙ্গাব্দ) স্করেন্দ্রনাথ এবং দ্বিতীয়টি (১৯৩৯) স্কভাষচন্দ্রের উদ্দেশে রচিত (প্রথম

- প্রবন্ধটি পরে 'সমূহ' প্রন্থে সংশোধিত আকারে প্রকাশিত হয়) 'রবীন্দ্র রচনাবলী'। বিশ্বভারতী সংস্করণ, খণ্ড ১০, পু ৬৫৪ (গ্রন্থপরিচয়)।
- Sa. Surendranath Banerjea. A Nation in Making. 1963, p. 224.
- 38. Ibid. p. 296.
- 59. Speeches of Surendranath Banerjea, 1876-84. Vol. 2, p. 49.
- ъь. Ibid. 1876-80. pp. 22, ( 'England's Mission in India' ).
- vered at the Students' Association, on 16 March, 1876, In Modern Indian Political Tradition. ed by K. P. Karuna-karan. 1962, p. 32.
- Speeches of Surendranath Banerjea, 1865-1880. ed. by R. C. Palit, p. 21.
- ?>. Ibid. p. 54. (Speech on Chaitanya at the Students' Association on July 15, 1876).
- 22. Ibid.
- Nurendranath Banerjea. Presidential address at the Ahmeda-bad Congress Session, 1902'. In Indian National Congress Presidential Speeches, G. A. Natesan & Co.
- R. Ibid.
- Speeches of Surendranath Banerjea, 1886-90 ed. by R. J Mitter, p. 71
- 8. Surendranath Banerjea, 'Presidential address at the Poona Congress Session, 1895. In Indian National Congress Presidential Speeches, G. A. Natesan & Co.
- Speeches of Surendranath Banerjea. 1876-1884, ed. by R. C. Palit. Vol. 1-2, pp. 1-24.
- ab. Ibid.
- २a. Ibid. p. 34
- Speeches of Surendranath Banerjea 1886-90, ed. by R. J. Mitter, pp. 162-163 (Speech at a meeting in Exeter).

- Association on 16 March, 1878. In *Modern Indian Political Tradition*, ed. by K. P. Karunakaran, 1962, p. 35.
- ંર. Ibid, p. 39
- oo. Speeches and Writings of Surendranath Banerjea. pp. 140-141.
- vs. Ibid.
- or. Speeches of Surendranath Banerjea. 1886-90. ed. by R. J. Mitter (Speech at Calcutta Congress Session, 1886)
- os. Ibid, p. 22.
- og. Ibid.
- or. Ibid. p. 95.
- ৩৯. বিপিনচন্দ্র পাল। 'চরিত-চিত্র'। ১৯৫৮, পু ১৩৬।
- 8. Speeches and Writings of Surendranath Banerjea, pp. 299-300 (Speech on Swadeshism)
- 8). Surendranath Banerjea. 'Presidential Address at the Ahmedabad Congress Session, 1902. In *Indian National Congress Presidential Speeches*, G. A. Natesan & Co. p. 666.
- 82. Ibid. p. 243.
- 80. Ibid. p. 279.
- 88. Ibid.
- 84. Speeches of Surendranath Banerjea. ed. by R. C. Palit. Vol. 2, p. 5.
- 8%. Ibid. p. 3.
- 89. Ibid.
- 85. Ibid. pp. 299-300.
- 85. Majumdar and Mazumdar. Congress and Congressmen in the Pre-Gandhian Era, 1885-1917. 1967, pp. 188-189.
- a . K. M. Panikkar. The Foundations of New India. 1963, pp. 90-91.
- ৫১, বিপিনচন্দ্র পাল। 'চরিত-চিত্র'। ১৯৫৮, পু ১৩৫।

# এক : ভূমিকা

ভারতীয় স্বাধীনতা আন্দোলনের ধারক ও বাহক জাতীয় কংগ্রেসের জন্মকালে দেশের সংগ্রামী রাজনৈতিক চেতনায় স্বচ্ছতা ও স্পষ্টতার যে অভাব ছিল তাতে কোনও সন্দেহ নেই। আবেদন-নিবেদন ও তোষণনীতির পথ ধরেই কংগ্রেসের তথা দেশের মৃক্তি-আন্দোলনের যাত্রা গুরু হয়েছিল। কিন্তু ক্রমে জনসাধারণের মনে অসন্তোধের ক্রফছায়া ঘনিয়ে উঠছিল, যার মৃলে অর্থ নৈতিক কারণই ছিল প্রধান। প্রথমতঃ, দেশীয় পুঁজিপতিদের উত্তরোত্তর শ্রীবৃদ্ধি সত্ত্বেও বিদেশী পুঁজিপতিদের দাপটে ভারতীয় পুঁজিপতি শ্রেণী ভালভাবে মাথা তুলতে পারছিল না; দ্বিতীয়তঃ, শিক্ষিত যুবকদের মধ্যে বেকার সমস্যা ক্রত বেড়েই চলেছিল; তৃতীয়তঃ, দেশবিভাগের (১৯০৫) ফলে স্বার্থহানিতে জমিদার ও ক্ষয়িঞ্ সামস্ত্র-তান্ত্রিকদের বিক্ষোভ বর্ধিত হয়।

বিক্ষিপ্ত জনশক্তি ও সংগ্রামী চেতনাকে স্থসংবদ্ধ রূপ দান করতে শেষোক্ত কারণটি অনেকাংশে সাহায্য করে। তদানীস্তন নেতৃর্লের উপরেও জনসাধারণের অনাস্থা স্পষ্ট হয়ে ওঠে। ঠিক এই সময়ে পশ্চিমী নাগপাশ থেকে জাপানের মৃক্তি লাভের সংবাদ (১৯০৫) ভারতীয়দের মনে নতুন উদ্দীপনার সঞ্চার করে। ফলে জাতীয় আন্দোলনের মূলাধার কংগ্রেমে এক নতুন চিস্তা ও এক নতুন নেতৃত্বের উদয় হয়। এই নব্যপশ্বীরা জাতীয় সংগ্রামের গতাত্বগতিক পথ ছেড়ে এক নতুন পথ রচনার প্রয়াদী হন। বর্তমানকালের রাজনৈতিক পরিভাষায় এঁদের বামপশ্বী বলা যায়। এই নব্যনেতৃত্বের অ্যতম পুরোধা ছিলেন বিপিনচক্র পাল।

বিনয়কুমার সরকারের ভাষায় বলতে গেলে, বিপিনচন্দ্র শুধু গলার জোরে বাংলা, মাদ্রাজ, বোষাই, পাঞ্জাবকৈ সংযুক্ত করেন নি— 'বিভায়, রাষ্ট্রনীতিজ্ঞানে, দার্শনিকতায়, বিপ্লবযুগে কর্তব্যনিষ্ঠায় বিপিন পালের ঠাই ছিল উচু অবঙ্গবিপ্লবের জন্মদাতা ও নেতা'ও বিপিনচন্দ্র ছিলেন আধুনিক ভারতের রাষ্ট্রীয় সংগ্রামের প্রথম যুগের জ্যেষ্ঠ ও শ্রেষ্ঠ তান্ত্রিক। বিপিনচন্দ্র বুঝেছিলেন যে, তান্ত্রিক পৃষ্ঠপট ছাড়া

তৎপরতা ফলপ্রস্ হতে পারে না। রাষ্ট্রদর্শন সম্পর্কিত তাঁর বিপুল রচনাবলী একথার প্রমাণ।

রাজনৈতিক জীবনে কারো সঙ্গে রফা করতে না পারার দক্ষন তিনি যেমন জনচিত্তে বিশ্বতিবিলীন হয়ে গিয়েছিলেন, ব্যক্তিগত জীবনেও আপস করে চলতে না পারায় তাঁকে নিরতিশয় আর্থিক ছর্বিপাক ও নিন্দার ভাগী হতে হয়। ছাত্রাবস্থায় ব্রাহ্মধর্ম গ্রহণ করায় এবং পরে বিধবা-বিবাহের ফলে পরিবার থেকে বহিদ্ধৃত হন। অর্থাভাবে তাঁর লেথাপড়াও বন্ধ হয়ে যায়।

উচ্চ শিক্ষার জন্ম শ্রীই থেকে তিনি যথন কলকাতায় আদেন তথন তাঁর বয়দ ষোল। আনন্দমোহন বস্থ প্রতিষ্ঠিত 'দ্বু, ডেন্ট্স আাদোসিয়েশন'-এর বিভিন্ন সভায় স্থরেন্দ্রনাথের বক্তৃতা তাঁর মনে রাজনৈতিক চেতনা সঞ্চার করে। কেশব চন্দ্রের ভারতবর্ষীয় ব্রহ্মমন্দিরে যাতায়াতস্থরে তিনি ব্রহ্মানন্দের কাছ থেকে পান নীতিনিষ্ঠ জীবনবোধ ও স্বাধীনতার প্রেরণা। কিন্তু যে-কারণে তিনি বাহ্ম সমাজের প্রতি আরুষ্ট হয়েছিলেন, অর্থাৎ দেশভক্তি ও স্বাজাতাভিমান জড়িত উন্নত ও উদার স্বাধীনতার আদর্শ, তা তিনি কেশবচন্দ্রের মধ্যে খুঁজে পান নি। কেশবচন্দ্র ও তাঁর অন্থগামীদের মধ্যে ক্রমে ব্যক্তিস্বাতয়্তা ও উদার আদর্শের বিচ্যুতি, প্রেরিত আদেশবাদ এবং গর্হিত সমাজাচারের বিরুদ্ধে বিদ্রোহ করেছিলেন শিবনাথ শাল্পী। স্বাধীনতা তাঁর জীবনের মূলমন্ত্র ছিল। নিজের বিচারবৃদ্ধিকে তিনি শাস্ত্রের বা লোকাচারের কাছে বাঁধা রাথেন নি। সেকালের এক শ্রেণীর ব্রাহ্মদের মধ্যে যে সংকীর্ণতা দেখা যেত তা থেকে তিনি মৃক্ত ছিলেন। বিলিনচন্দ্র শিবনাথ শাল্পীর কাছে ব্রাহ্মধর্মের সঙ্গে স্বাদেশিকতার দীক্ষা গ্রহণ করেন (১৮৭৬)। পরবর্তীকালে ব্রজেন্দ্রনাথ শীলের (১৮৬৪-১৯৩৮) রাষ্ট্রচিন্তায় তিনি প্রভাবিত হয়েছিলেন।

কটকের এক উচ্চ বিভালয়ে প্রধান শিক্ষকরূপে তাঁর কর্মজীবন শুরু হয়।
পরে পৈতৃক নিবাস শ্রীহট্টে ফিরে গিয়ে সেথানে একটি বিভালয় স্থাপন করেন
(১৮৮০)। সেটিই বাংলাদেশে 'জাতীয়' নামে আখ্যাত প্রথম বিভালয়। শ্রীহট্টে
'পরিদর্শক' নামে একটি সাপ্তাহিক পত্রিকার প্রকাশনের মাধ্যমে তাঁর সাংবাদিক
জীবনের স্ত্রপাত হয় এবং সেখানে বিভিন্ন সভাসমিতিতে তাঁর ভাবী দিনের
বাগ্মিতা ও প্রথর মননশক্তির পরিচয় পাওয়া যায়। জীবিকাস্ত্রে এরপর বাঙালোরে
একটি উচ্চ বিভালয়ের প্রধান শিক্ষক পদে তাঁকে দেখা যায়। কলকাতা পাবলিক
লাইব্রেরির, (পরবর্তীকালে ইম্পিরিয়াল লাইব্রেরি ও ভাশন্তাল লাইব্রেরি নামে

রূপান্তরিত) গ্রন্থাগারিক পদে তিনি কিছুকাল অধিষ্ঠিত ছিলেন (১৮৯০-৯২)। বিপিনচন্দ্রের প্রতিভা ও খ্যাতি যথন উর্ধ্বগামী তথন বাংলার মননজীবনে চলেছিল বিচিত্র ও বহুমুখী অগ্রস্থতি।

বন্ধিমচন্দ্র, স্থরেন্দ্রনাথ, বিজয়কৃষ্ণ গোস্বামী প্রম্থ মনীবীর সংস্পর্শ লাভ করে তিনি বৈষ্ণব চিন্তায় প্রভাবিত হন। বাংলার নবজাগরণে ব্রাহ্মসমাজের ভূমিকা তাঁকে আরুষ্ট করেছিল বটে, কিন্তু ক্রমে তিনি সনাতন হিন্দু ভাবধারার অহুরাগী হয়ে পড়েন। চিত্তরঞ্জন দাশের মতো তিনিও পরিণত বয়দে বৈষ্ণব ভাবাদর্শ গ্রহণ করেন। বিপিনচন্দ্রের Srikrishna গ্রন্থে বৈষ্ণব দর্শনের এক অভিনব বিশ্লেষণের পরিচয় পাওয়া যায়। শ্রীকৃষ্ণকে তিনি ভারতের অন্তর্বাত্মা ('Soul of India') মনে করতেন। কৃষ্ণচরিত্রে তিনি ভারতীয় সংস্কৃতি ও আধ্যাত্মিকতার সমন্বয় প্রত্যক্ষ করেছেন।

কংগ্রেসের মান্রাজ অধিবেশনে (১৮৮৭) বিপিনচন্দ্রকে রাজনৈতিক রঙ্গমঞ্চে সর্বপ্রথম দেখা যায়। সহাপ্রবর্তিত অস্ত্র-আইন রদ করা প্রসঞ্চে তিনি ঐ অধিবেশনে এক উত্তেজনাবহুল ভাষণ দিয়েছিলেন। তাঁর তৎকালীন মতাদর্শ সম্পর্কে নিজেই লিথেছেন:

'I was a democrat, a democrat of democrats, a radical of radicals; yet I said that neither my democracy nor my radicalism took away in the least measure from my loyalty to the British Government.'

সম্পূর্ণভাবে রাজনীতিতে আত্মনিয়োগ করার আগে তিনি ব্রাহ্মসমাজের একটি বৃত্তি নিয়ে তুলনামূলক ধর্মতত্ত্ব অধায়নের উদ্দেশ্যে প্রথমে অক্সফোর্ডে এবং পরে সেথান থেকে মার্কিন যুক্তরাষ্ট্রে যান। ঐ সফরকালে (১৮৯৮-১৯০০) তিনি ধর্ম ও রাজনীতির বিষয়ে ইংলও ও আমেরিকায় বহু সভায় বক্তৃতা করেন।

দেশে ফিরে এদে তিনি 'নিউইণ্ডিয়া' (১৯০১-০৭) পত্রিকাটি প্রকাশ করেন।
জাতীয় জাগরণের গতিধারাকে বেগবান করে তোলার উদ্দেশ্যে প্রকাশিত
এই পত্রিকায় বিপিনচন্দ্র দেশের তৎকালীন অর্থ নৈতিক অবনতি ও ক্রটিপূর্ণ
শিক্ষা সম্পর্কে বহু মৌলিক ও জ্ঞানগর্ভ প্রবন্ধ লেখেন। দেগুলিতে তিনি তীত্র
সমালোচনার সঙ্গে বিকল্প ব্যবস্থাদিরও চিত্র তুলে ধরতেন। বঙ্গ-ব্যবচ্ছেদের
প্রস্তাব ঐ সময়ে তাঁর মনে প্রচণ্ড নাড়া দেয়। তথন থেকে লেখা ও বক্তৃতার
মধ্যে দিয়ে তিনি দৃঢ় প্রত্যয়শীল জাতীয় চেতনা স্পষ্টির কাজে আত্মনিয়োগ

করেন। এযাবৎকাল তাঁর ক্রিয়াকলাপ রাজনীতির তুলনায় সাংস্কৃতিক বিষয়াদির মধ্যেই অধিকতর নিবদ্ধ ছিল। মনোভাবের দিক থেকে তথনও তিনি মডারেট-পদ্মী। নৌরজি-গোথলে-মেটা-বাঁডুজ্জে প্রম্থ নেতৃর্দের অন্থগামীরূপে তাঁর চোথে ইংরেজরা তথন ছিল হৃদয়বত্তা ও গ্রায়বিচারের দিব্য প্রতিভূ। রাজনৈতিক সমস্রার প্রতিকারে তিনি আবেদন-নিবেদন ও প্রার্থনা-প্রতিবাদকেই মনে করতেন একমাত্র উপায়। কলকাতায় শিবাজি-উৎদব অন্থর্চানকালে (১৯০২) বিপিনচন্দ্র বলেছিলেন:

'We are loyal, because we believe in the workings of the Divine Providence in our national history, both ancient and modern, because we believe that God himself has led the British to this country, to help it in working out its salvation, and realise its heaven appointed destiny among the nations of the world.'

বামপন্থী ও বিপ্লবী চিন্তার পরিচয় বরং এর অনেক আগেই 'ইন্দুপ্রকাশ' পত্রিকায় প্রকাশিত অরবিন্দ ঘোষের লেখাগুলিতে (১৮৯৩-৯৪) পাওয়া যায়। ১৯০৩ সালে যথন বঙ্গবিভাগের প্রস্তাব প্রথম উত্থাপিত হয়, তথন বিপিনচন্দ্র ইংরেজের স্বরূপ উপলব্ধি করেন এবং তাঁর ইংরেজভক্তি টুটে যায়। 'নিউ ইণ্ডিয়া' পত্রিকা সাংস্কৃতিক আন্দোলনের পথ ছেডে রাজনীতির পথ অনুসরণ করে। ইংরেজ-শাদনের নাগপাশ থেকে মুক্তি অর্জনের আহ্বান এবার তাঁর কণ্ঠ ও লেখনীতে ধ্বনিত হতে থাকে। আমলাতন্ত্রের বর্ধিফু স্বেচ্ছাচারিতা থেকে উভুত দেশের গণবিক্ষোভে তিনি নেতৃত্বের ভূমিকা গ্রহণ করেন। স্বদেশ ও বিদেশের সম্পাম্য্রিক রাজনৈতিক পটপরিবর্তনও এই প্রসঙ্গে স্মরণীয়। কংগ্রেসের অহুস্ত এতদিনকার নিরুত্তাপ কর্মপন্থায় লোকে ক্রমেই অধৈর্য হয়ে পড়েছিল— নবীন-পন্থীদের মধ্যে একটা জঙ্গি জাতীয়তাবাদী মনোভাব গড়ে উঠতে গুরু করেছিল. যার পিছনে ছিল স্বামী বিবেকানন্দের আধ্যাত্মিক পুনর্জাগরণের আদর্শ এবং মহারাষ্ট্রে টিলকের নেতৃত্বে মুক্তি-আন্দোলনের অন্তর্রপ আদর্শ ও কর্মপন্থা। বহির্বিশ্বে আবিদিনিয়ায় ইতালির পরাজয় (১৮৯৬), দক্ষিণ আফ্রিকায় বুয়র যুদ্ধ (১৮৯৯-১৯০২), চীন ও ইরানে গণ-অভ্যুত্থান, জাপানের কাছে রাশিয়ার পরাজয় (১৯০৫) প্রভৃতি দংবাদ নিতাই ভারতীয় দংগ্রামীদের মনে ক্রমাগত রাজনীতির নতুন চেতনা উন্মোচিত করতে থাকে।

নিজম্ব পত্রিকা 'নিউ ইণ্ডিয়া'র মাধ্যমে ও বক্তৃতামঞ্চে বিপিনচন্দ্র অবিরাম

শাস্ত্রাজ্যবাদীদের স্বরূপ উদ্ঘাটন করে দিতে থাকেন; দেশের পূর্ণ স্বাধীনতার জন্ম রাজনৈতিক আন্দোলনের নবরূপায়ণের প্রস্তাবত করেন। স্বাধীনতা অর্জনের কথা দেশ তথনও ভাবতে প্রস্তুত হয় নি। তিনি বয়কট ও স্বদেশী আন্দোলনকে শুধুমাত্র অর্থ নৈতিক দিক থেকে সাময়িক উপায় হিসাবেই দেখেন নি, মৃক্তি-সংগ্রামের অস্ত্রস্থরপেও প্রয়োগ করতে চেয়েছিলেন। সেইসঙ্গে ইংরেজের গড়া শিক্ষাপ্রতিষ্ঠান পরিহারপূর্বক জাতীয় শিক্ষাব্যবস্থার প্রবর্তনকেও তিনি কাজে লাগান। বস্তুতঃ গান্ধী-প্রবর্তিত অসহযোগ আন্দোলনের কর্মধারা শুরু হওয়ার বহু পূর্বেই অহুরূপ ধরনের আন্দোলনের বীজ বিপিনচক্রের চিন্তায় ও কর্মস্থচিতে পাওয়া যায়— যাকে তিনি নিক্রিয় প্রতিরোধ ('Passive Resistance') নামে প্রচার করেন।

১৯০৫ সালের শেষাশেষি দেশের রাজনৈতিক আবহাওয়ায় বামপন্থী মনোভাব প্রবল হয়ে ওঠে এবং স্বদেশী আন্দোলনের জোয়ারে জনচেতনায় উচ্ছাসের বান ভাকে। বিপিনচন্দ্রকে সেই আন্দোলনের সংগঠক ও তাত্ত্বিক পুরোধারূপে দেখা যায়। ১৯০৬ সালের ৬ আগস্ট বিপিনচন্দ্র দৈনিক 'বন্দেমাতরম্' পত্রিকার প্রকাশনা শুরু করেন এবং একসঙ্গে ছটি পত্রিকাই (অক্যটি 'নিউ ইণ্ডিয়া') চালিয়ে যেতে থাকেন। 'বন্দেমাতরম্' পত্রিকার সম্পাদকরূপে পরে অনেককে দেখা গেলেও এর সম্পাদনার দায়িত্ব তিনিই প্রথম গ্রহণ করেছিলেন। সাংবাদিকতা ও লেখার কাজ অব্যাহত রেথেই এই সময়ে তিনি দেশব্যাপী প্রচারকার্যে বেরিয়ে পড়েন। দাক্ষিণাত্য ও পূর্বভারতে তাঁর এই সক্ষর দেশের সর্বস্তরের মানুষকে স্বদেশী আন্দোলনে ও স্বরাজের মন্ত্রে উদ্বন্ধ করে তোলে।

ইতিমধ্যে অরবিন্দ ঘোষ বরোদা থেকে স্থায়ীভাবে চলে এসে (১৯০৬) জাতীয় শিক্ষা পর্যদের অধ্যক্ষপদে এবং 'বন্দেমাতরমে'র সম্পাদকমণ্ডলীতে যোগ দিয়েছেন। চরমপস্থায় বিশ্বাসী ও গণ-অভ্যুত্থানের পক্ষপাতী অরবিন্দ বিপিনচন্দ্রের মধ্যে স্বীয় মতাদর্শের মিল খুজে পান। তিনি তাঁর প্রখ্যাত 'উত্তরপাড়া ভাষণে' বলেছিলেন:

'When I came I was not alone, one of the mightiest prophets of nationalism sat by my side. It was he (Pal) who then came out.'

সমকালীন মডারেট রাজনীতিকদের কুক্ষিগত কংগ্রেসী-নেতৃত্বের চরিত্র সম্পর্কে বিপিনচন্দ্র অবহিত ছিলেন। কংগ্রেসে দেশের সাধারণ মাহুষের স্থান ও ভূমিকা সম্পর্কে বঙ্কিমচন্দ্রের মতো তিনিও যথেষ্ট সংশয় পোষণ করতেন। তাঁর তৎকালীন রচনায় এই সংশয়ের আভাস পাওয়া যায়। কংগ্রেসকে কায়েমি স্বার্থের কবল থেকে মৃক্ত করে যথার্থ এক গণতান্ত্রিক সংগঠনে পরিণত করাই ছিল তাঁর অভিপ্রায়:

"...Is the ideal of the Indian National Congress to be an essentially democratic ideal, or is it to work for the replacement of the present white and foreign bureaucracy by a brown one composed of home-materials..."

'বন্দেমাতরম' পত্রিকার লেথকগোষ্ঠীর দঙ্গে বিপিনচন্দ্রের মতভেদ রাজনৈতিক ইতিহাসের একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা। পরিচালনা-সংক্রান্ত মতানৈক্য ছাড়াও অরবিন্দ ঘোষ প্রমুখের সন্ত্রাসবাদী নীতির প্রতিও তাঁর সমর্থন ছিল না। তিনি বিশ্বাস করতেন যে গুপ্ত সমিতির কার্যকলাপ ভীকতা ও কাপুরুষতাকেই মাত্র প্রশ্রম্য দেয়। এইসব ক্রিয়াকলাপে সরকারের নিপীড়নের মাত্রা স্বভাবতই বৃদ্ধি পাবে এবং জাতির সংগ্রামী মনোবল তাতে ভেঙে পড়তে পারে। এইসব কারণে তিনি শেষ পর্যন্ত 'বন্দেমাতরমে'র সংশ্রব ত্যাগ করেন। পত্রিকাটির সম্পাদনা ও ব্যবস্থাপনার দায়িত্ব অরবিন্দের উপর ক্রন্ত হয়। মুরারিপুকুর বোমার মামলায় অরবিন্দ গ্রত হলে (১৯০৮) তিনি আবার বন্দেমাতরমের সঙ্গে যুক্ত হন। এর ঠিক আগে প্রত্যক্ষ সংযোগ না থাকলেও এই পত্রিকার প্রতি তাঁর অন্তরের টান কিন্তু অবিচ্ছিন্ন ছিল। তাই বন্দেমাতরমে প্রকাশিত রাজদ্রোহমূলক প্রবন্ধের জন্ম অরবিন্দ ঘোষের বিক্রদ্ধে আনীত মামলায় (আগর্ফ ১৯০৭) স্বাক্ষ্যান করতে স্বীকৃত না হয়ে স্বেচ্ছায় তিনি ছ-মাসের জন্ম কারাবরণ করেছিলেন।

কলকাতা কংগ্রেদে (১৯০৬) চরমপন্থীদের ভূমিকা কিছুটা সফল হওয়ায়
তাঁদের দলীয় শক্তি ও উদ্দীপনা ক্রত বৃদ্ধি পায়। বিপিনচন্দ্র সারা ভারত পরিভ্রমণ
করে তাঁর 'Passive Resistance'-এর আন্দোলন চালিয়ে যেতে থাকেন।
'passive' শব্দটিকে তিনি ঠিক 'নিক্রিয়' অর্থে ব্যবহার করেন নি। ইংরেজি
aggressive শব্দের বিকল্প হিদাবেই ঐ কথাটি প্রয়োগ করেছিলেন। আইনভঙ্গের দিকে না গিয়েও দেশের প্রচলিত শাসনব্যবস্থাকে বিকল করার উপায়
হিদাবে তিনি 'Passive Resistance'-এর দাহােষ্যে দেশে একটি সমান্তরাল
শাসন-কাঠামো (parallel administrative structure) গঠনের কথা চিন্তা
করেছিলেন। তিনি বলেন:

'The broad application of this method of Passive Resistance has brought out two or three special movements in India.... And by these means, Boycott, National Education and Swadeshi included in the Boycott, and by the organisation of the forces and the resources of the people, and by setting up a scheme of practical self-government running parallel to officialised institutions of self-government in the country— to find a school of civic duties for the people.'

বিপিনচন্দ্রের এই parallel self-government বিষয়ক চিন্তার সঙ্গেপরবর্তীকালে রবীন্দ্রনাথের 'স্বদেশী সমাজ' গঠনের প্রস্তাব এবং মানবেন্দ্রনাথ রায়ের 'Constituent Assembly' গঠনের প্রস্তাবেরও বেশ মিল দেখা যায়।

ইংরেজের বিরুদ্ধে বিপিনচন্দ্র ও তাঁর সহকর্মীদের তিক্ত ও তীব বিতৃষ্ণ থাকলেও তা কথনো জাতিবিছেষের রূপ পরিগ্রহ করে নি: 'We have preached isolation from the foreigner it is true, but not hatred of him'।' হিংসাত্মক কার্যকলাপেও তাঁর আদে সমর্থন ছিল না। এ-সম্পর্কে তিনি 'বন্দেমাতরমে' লেখেন:

'Swaraj has been our proclaimed ideal and the open and lawful methods of Boycott, National Education, National Volunteering, Arbitration Committees and other lawful measures of self-help and self-organisation have been our professed means for the realisation of this ideal. Bombs and assassinations have had therefore, absolutely no place in our propaganda. Both our instinct and our wisdom equally rebel against these outlandish methods of political warfare.'

বিপিনচন্দ্রের তৎকালীন প্রবন্ধগুলি নানা কারণেই বিশেষ তাৎপর্যবহ। ভারতের জাতীয় সংগ্রাম যে শুধু রাজনৈতিক স্বাধীনতা বা অর্থনৈতিক পুনকজ্জীবনের প্রয়াসমাত্রই নয়, ভারতীয় জনজীবনের পূর্ণাঙ্গ অভ্যুন্নতি ও প্রতিটি মান্থযের পরিপূর্ণ বিকাশই যে তার প্রধান লক্ষ্য— বিপিনচন্দ্র সে-কথা দ্বার্থহীন ভাষায় ঘোষণা করেন। বিপিনচন্দ্র ও অরবিন্দ উভয়েই স্বরাজকে মানবতন্ত্রী মৃক্তির দৃষ্টিতে দেখেছিলেন। জাতীয় আন্দোলনকে বিপিনচন্দ্র স্পষ্টতঃ 'Spiritual Movement' নামে অভিহিত করেন।

স্থবাট কংগ্রেদে (১৯০৭) চরমপন্থী দলের দঙ্গে দংঘর্ষের পর নরমপন্থীদের আধিপতা বজায় থাকলেও কংগ্রেদ ও জাতীয় আন্দোলন হীনবল হয়ে পড়ে। দল্লাসবাদী ক্রিয়াকলাপে দলবলদহ অরবিন্দের গ্রেপ্তার ও টিলকের কারাদও এবং তৎদহ দরকারি দমননীতির প্রাবল্যে চরমপন্থী দল বেশ কিছুকালের মতো ছত্রভঙ্গ হয়ে যায়। ১৯০৮ দালের আগন্ট মাদে বিপিনচন্দ্র ভারতভূমি ত্যাগ করে দেশাস্তরগমনে বাধ্য হন। তাঁর এই বিলাত্যাত্রা মূলতঃ রাজনৈতিক নির্বাসন হলেও বিদেশে ভারতের মৃক্তি-আন্দোলন সংক্রান্ত প্রচারকার্যেই তিনি আত্মনিয়োগ করেন। ইউরোপে তথন কৃষ্ণবর্মা, সাভারকর, মাদাম কামা, লালা হরদয়াল প্রম্থ বিপ্রবী খুবই কর্মতৎপর ছিলেন। তাঁরা আশা করেছিলেন যে বিপিনচন্দ্র তাঁদের দশস্ত্র বিপ্রবপ্রচেষ্টার সহায়ক হবেন। কিন্তু তৎপরিবর্তে বিপিনচন্দ্র দশস্ত্র বিপ্রব-প্রচেষ্টার বিরোধিতাই করেন। অবশ্য কর্মধারা বিষয়ে তাঁর মতামত যাই হোক-না কেন, তিনি কিন্তু ঐ-দব বিপ্রবীদের দেশভক্তি ও ত্যাগের অকুণ্ঠ প্রশংদা জানাতে ভোলেন নি।

ইংলণ্ডে অবস্থানকালে বিপিনচন্দ্রের চিন্তায় এক আমূল পরিবর্তন স্থাচিত হয়। চরম মতের পরিবর্তে ক্রমে তাঁর মন নরমপন্থী হতে শুরু করে। অবশ্য যথন তিনি চরমপন্থী ছিলেন তথনও হিংদাত্মক বিপ্লব ও দন্ত্রাদবাদ দম্পর্কে প্রতিকূল মনোভাব পোষণ করতেন। ইংলণ্ডে থাকাকালেই তিনি 'স্বরাজ' নামে একটি পত্রিকা প্রকাশ করেন (১৯০৯)। বহু সভাসমিতিতে বক্তৃতার জন্মগুও তাঁর ডাক আদে। বক্তৃতা ও পত্রিকার মাধ্যমে ভারতীয় জাতীয়তাবাদের দার্শনিক আদর্শ ও বিশ্বজনীনতার প্রচারে প্রবৃত্ত হন। তৎকালীন প্রবাসী ভারতীয় ছাত্রদের মধ্যে স্বস্থ দৃষ্টিভঙ্গী ও উন্নত জীবনাদর্শ গড়ে তোলার উদ্দেশ্যে তিনি বিলাতে Indian Student (১৯১১) নামে আর একটি পত্রিকাও প্রকাশ করতে থাকেন।

এয়াবৎকাল বিপিনচন্দ্রের স্বরাজচিন্তার মৌল বৈশিষ্ট্য ছিল ইংরেজসামাজ্য থেকে ভারতের পূর্ণ স্বাধীনতা। এবার সেই চিন্তা অভিনব ব্যঞ্জনায় ভিন্ন রূপ নিল। ব্রিটিশ সামাজ্য এবং ভারতের জাতীয় আকাজ্জা— এ-তৃইয়ের মধ্যে তিনি এক সমন্বয়ধর্মী পথের নিশানা দেখাতে শুরু করলেন। বিচ্ছিন্ন ও সার্বভৌম রাষ্ট্রীয় স্বাধীনতার পরিবর্তে ইংরেজ সামাজ্যের সঙ্গে সমবায়ী সম্পর্কে আবন্ধ এক নতুন ব্যবস্থার চিত্র তিনি তুলে ধরলেন:

'If God were to appear before me with the gift of absolute but isolated sovereign independence for India in his right hand, and of an equal co-partnership with Great Britain and her colonies in the present Association called the British Empire, in his left hand, I would unhesitatingly say, 'Father' give us the gift in your left hand'.

পূর্বের চিন্তা ও কর্মপন্থা থেকে বিচ্যুতি ঘটা সম্পর্কে তিনি সচেতন হয়েই বলেন যে, তিনি পূর্বে যে ঔপনিবেশিক স্বায়ন্ত্রশাসনের অন্তঃসারশূক্যতার কথা বলেছিলেন এবং স্বাধীনতার দাবি করেছিলেন তা বয়কট বা স্বদেশী আন্দোলনের লক্ষ্যস্বরূপ 'Universal Humanity'র আদর্শেই উদ্ভূত হয়। দৃষ্টিভঙ্গীর এই পরিবর্তন সত্ত্বেও তাঁর চিন্তাধারার পারম্পর্য যে কিছুমাত্র ক্ষ্ম হয় নি সে-কথার প্রমাণস্বরূপ তিনি বলেন:

এই মতপরিবর্তন সম্পর্কে বিপিনচন্দ্রের আর একটি প্রধান যুক্তি ছিল যে,
সন্ত্রাসবাদী কর্মপন্থা গ্রহণের ফলে শাসকদের মনোভাবে কঠোরতার মাত্রাই
কেবল বৃদ্ধি পায়। 'সদ্ধ্যা' 'বন্দেমাতরম' 'নবশক্তি' প্রভৃতি পত্রিকা একের পর
এক সরকারি রোষদৃষ্টিতে পড়ে বন্ধ হয়ে যায়। অফুশীলন সমিতি এবং অফুরূপ
অস্তান্ত সংস্থা বে-আইনি ঘোষিত হয়; সরকার ফৌজদারি আইন সংস্থার করে
বিপ্রবী রাজনৈতিক নেতাদের কারাক্বদ্ধ করেন (১৯০৮); অতঃপর মর্লি-মিন্টো
শাসন ব্যবস্থা (১৯০৯) প্রবর্তিত হয়। ১৯০৯ সালের মাঝামাঝি জেল থেকে ছাড়া
পেয়ে তাঁর প্রোল্লিখিত 'উত্তরপাড়া ভাষণে' অরবিন্দ সমসাময়িক রাজনৈতিক
পরিস্থিতির শৃত্যতা ও নৈরাশ্রজনক অবস্থার বর্ণনা দিয়েছিলেন।

ভারতে প্রত্যাবর্তনের (১৯১১) পর বিপিনচন্দ্র কংগ্রেস সংগঠনে বামপন্থীদের পক্ষে অমুকূল পরিবেশ প্রত্যক্ষ করেন। স্থরাট অধিবেশনের পর কংগ্রেসে ভাঙন ধরেছিল, কিন্তু ১৯১৫ সালে অমুষ্ঠিত লখনো কংগ্রেসে আবার ঐক্য দেখা দেয়। নরম ও চরমপন্থীদের মধ্যে পারম্পরিক সোহার্দ্য ফিরে আসে। টিলক ও অ্যানি বেসান্ট-প্রবর্তিত 'হোম-ক্ল' আন্দোলনে বিপিনচন্দ্র অংশ গ্রহণ করেন। সারা দেশে তাঁদের প্রচার অভিযান চলতে থাকে। এইসময়ে বিপিনচন্দ্রের গতি-বিধির উপর এক সরকারি নিষেধাজ্ঞা জারি হয়। ১৯১৮ সালে টিলক ও বিপিনচন্দ্র আন্তর্জাতিক হোম-কল সম্মেলনে যোগদানের জন্ম ইংলণ্ড অভিমূথে যাত্রা করেন।

বিপিনচন্দ্র উগ্রপন্থী চিন্তাধারা থেকে দরে আসায় পরবর্তীকালে গান্ধীর অসহযোগ-নীতির দঙ্গে তাঁর সংঘাত অবশুস্তাবী হয়ে পড়ে। গান্ধীর অহিংস-অসহযোগে তাঁর বিশেষ অসমতি না থাকলেও কর্মপদ্ধতি নিয়ে উভয়ের মধ্যে তীব্র মতভেদ প্রকট হয়ে ওঠে। কাউন্সিল, আদালত, শিক্ষালয় ইত্যাদি সবকিছুই গান্ধী বয়কট করতে চেয়েছিলেন। কিন্তু বিপিনচন্দ্রের বিবেচনায় তা ক্ষতিকর ও নিরর্থ বলে মনে হয়। মালবা, চিত্তরঞ্জন, জিন্না প্রমুখ উদীয়মান নেতৃর্ন্দের সমর্থন সত্ত্বেও ভোটে বিপিনচন্দ্রের অহবর্তীরা পরাজিত হন। ক্ষতিকর বিবেচনায় গান্ধী-প্রচারিত খিলাফত-আন্দোলনকেও বিপিনচন্দ্র সমর্থন করতে পারেন নি। খিলাফত-আন্দোলনকে উপলক্ষ করে যে 'প্যান-ইমলাম'-এর স্বত্রপাত হয় তার স্থদ্রপ্রসারী অশুভ ফলাফলের বিষয়ে বিপিনচন্দ্র তৎকালেই দেশবাদীর প্রতি সতর্কবাণী উচ্চারণ করেছিলেন।

বরিশাল প্রাদেশিক সম্মেলনে (১৯২১) সভাপতিরূপে বিপিনচন্দ্রকে তাঁর গান্ধীবিরোধী মনোভাবের ফলে প্রচণ্ড বিরোধিতার সম্মুখীন হতে হয়। কারণ গান্ধীর
প্রভাব তথন সারা দেশে বিদ্যুৎগতিতে পরিবাপ্ত হয়েছে। নাগপুর কংগ্রেসে
(ডিসেম্বর ১৯২০) গান্ধী বলেছিলেন যে সহ্যপ্রস্তাবিত অসহযোগ আন্দোলনে
দেশবাসী কায়মনোবাক্যে যোগদান করলে দিব্য বিধান অন্নুসারে এক বছরের
মধ্যেই স্বরাজ অর্জিত হবে। গান্ধীর অসংলগ্ন উক্তির সমালোচনা করে বিপিনচন্দ্র
ঘোষণা করেছিলেন যে সেই কার্যক্রমই বর্তমানে বাঞ্চনীয় যার ভিত্তি হল
'লজিক', 'ম্যাজিক' নয়। কিন্তু গান্ধীর সঙ্গে তীব্র রাজনৈতিক মতপার্থক্যের
পরিণামস্বরূপ এইসময় থেকেই বিপিনচন্দ্রের খ্যাতি ও প্রতিষ্ঠা ক্রমশঃ নিম্প্রভ হয়ে
পড়তে থাকে।

১৯২৮ সালে লখনোয়ে অফুষ্ঠিত সর্বদলীয় সম্মেলনে বিপিনচন্দ্রকে প্রকাশ্য রাজনীতির ক্ষেত্রে শেষবারের মতো দেখা যায়। অতঃপর তিনি সক্রিয় রাজনীতি ছেড়ে সাংবাদিকতায় আত্মনিয়োগ করেন। কিন্তু তাঁর কণ্ঠরোধ করে রাজনীতি থেকে তাঁকে অপসারণ ও কোণঠাসা করে রাখার নানাবিধ চেষ্টা চলতে থাকে। বিরোধীদের এই প্রয়াস সফল হয়। স্বদেশী যুগের অবিসংবাদিত নেতা বিপিনচন্দ্র

ক্রমে জনচিত্তের অন্তরালবর্তী হয়ে পড়েন। অবশেষে ১৯৩২ সালে নিদারুণ আর্থিক অসচ্ছলতার মধ্যেই নবীন বাংলার এই মনস্বী নেতার জীবনদীপ সবার অলক্ষে নিভে যায়।

## তুই: দর্শনচিন্তার পরিপ্রেক্ষিত

ছাত্রজীবনেই বিপিনচন্দ্র ব্রাহ্মসমাজের সংস্পর্শে এসেছিলেন। ব্রাহ্মদের আধ্যাত্মিক আদর্শের পরিবর্তে তাঁদের উদার সামাজিক মনোভাব ও স্বাদেশিকতাবোধ তাঁকে অধিক আরুষ্ট করেছিল। স্বাধীন মানবিকতার সাধনক্ষেত্ররূপে বান্ধসমাজের মধ্য দিয়ে তিনি ভারতের ভবিষ্যৎ গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রের ও সমাজের চেতনা ও অভিজ্ঞতা অর্জনের সম্ভাবনা উপলব্ধি করেছিলেন। কিন্তু কেশবচন্দ্রের মজলিশি ধর্মালোচনা, যুক্তিবর্জিত ও ব্যক্তিস্বাতম্ভাবিরোধী মনোভাব, প্রেরিত মহাপুরুষবাদ এবং ঐশ আদেশ সংক্রান্ত প্রত্যয়, গর্হিত সামাজিক আচার প্রভৃতি কারণে বিপিনচন্দ্রের মন ক্ষুত্র হয়ে ওঠে। কেশবচন্দ্রের ভারতব্যীয় ব্রাহ্মসমাজে ক্রমে ভাঙন ধরতে শুরু করলে 'সাধারণ বাহ্মসমাজ' প্রতিষ্ঠিত হয় (মে, ১৮৭৮)। সাধারণ বাহ্ম সমাজের অন্ততম উচ্চোক্তা শিবনাথ শাল্লীর মধ্যে বিপিনচক্র 'স্বাধীনতার সাধনার ও স্বদেশচর্যার'> জাদর্শ খুঁজে পেলেন। শিবনাথ শাল্লী বিপিনচন্দ্রকে ব্রাহ্মধর্মে দীক্ষা দেন। বান্ধদের মধ্যে তথন থেকে ধর্মসাধনার মাধ্যমে স্বদেশপ্রেমকে চরিতার্থ করার প্রথম প্রয়াদ দেখা দেয়। সমদাময়িককালে বাংলাদেশে পশ্চিমী অজ্ঞাবাদ (Agnosticism) ও বস্তুতান্ত্রিকতার যে-প্রভাব পড়েছিল বিপিনচক্র তা থেকে মুক্ত ছিলেন। কিন্তু যে-আবেগ তাঁর মনে অফুক্ষণ বিরাজ করত তাকে ব্রান্ধ ধর্মান্দোলনও পরিতৃপ্ত করতে পারে নি। বঙ্কিমচন্দ্র, স্থরেন্দ্রনাথ, ও বিজয়ক্লফ গোস্বামীর প্রভাবে তিনি ক্রমে সনাতন হিন্দুধর্মের প্রতি আরুষ্ট হন এবং বৈষ্ণব ভাবধারায় অন্থপ্রেরণা লাভ করেন, বৈষ্ণব দর্শনকে তিনি অভিনব দৃষ্টিতে বিশ্লেষণ করেছেন এবং দেশের নব্যুগের দার্শনিক ভিত্তিভূমিরূপে ঐ আদর্শকে তুলে ধরেছেন।

বিপিনচন্দ্রের মতে বাঙালীর সাংস্কৃতিক ও সামাজিক স্বাতন্ত্র্য ও বৈশিষ্ট্য মহাপ্রভুর বৈষ্ণব আদর্শে স্বসংবদ্ধ রূপ লাভ করে। বাংলাদেশের বৈষ্ণব সাধনার ধারা ভারতের অন্যান্ত অঞ্চলের বৈষ্ণব সাধনমার্গ থেকে পূথক। ১৫ উপনিষদ, ব্রহ্মস্থ ও গীতার উপর মূলতঃ প্রতিষ্ঠিত হলেও গোড়ীয় বৈষ্ণব দর্শন যে পদ্ধতিতে ব্যাথাত হয়েছে— যুক্তি ও অভিজ্ঞতার দিক থেকে তার অকাট্যতা লক্ষণীয়। বিপিনচন্দ্র এতদ্বিষয়ক আলোচনায় দেখিয়েছেন যে উপনিষদের ব্রহ্ম, যোগদর্শনের পরমাত্মা এবং ভক্তিবাদের ভগবান তিনটি পূথক সত্তা নন— একই সত্তার তিনটি অঙ্গবিশেষ। ১৬ বিশ্বচরাচরের উৎপত্তি, অবস্থান ও লয় সম্পর্কিত পরম জ্ঞানস্বরূপ ব্রহ্ম জীব ও জড়ের অসীম মহাসমন্বর (unity)। এবং পরমাত্মা সেই একই মহাসমন্বর হলেও, জীবের অস্তর ও বহিজীবনের যোগস্ত্র বজায় রাথেন; জীবাত্মা ও পরমাত্মার সম্পর্ক অবিচ্ছেন্ত। মহাজাগতিক (cosmie) প্রবাহ থেকে ব্যক্তিজীবনও বিচ্ছিন্ন নয়।

প্রশ্ন এখন, কোন্ শক্তিবলে ব্যক্তিচেতনা সমষ্টির দঙ্গে, মহাবিশ্বের দঙ্গে সংযুক্ত হয়— জড় ও চেতনের এবং বিভিন্ন মান্ত্র ও সম্প্রদারের মধ্যে প্রেম ও সাহচর্যের যোগস্ত্র কোন্ শক্তিবলে স্থাপিত হয় ? বাংলার বৈষ্ণববাদী চিন্তা অমুসারে সেই যোগস্ত্রের স্থাপনকর্তা হলেন ভগবান। ব্রহ্ম নৈর্ব্যক্তিক, পরমাত্মা ব্যক্তিত্বের ধারক ও বাহক, ভগবান একদিকে মান্ত্রের দঙ্গে নিখিল ব্রহ্মাণ্ডের সংযোগ রক্ষা করেন, অন্তদিকে ব্যক্তিগত, পারিবারিক ও সামাজিক সম্পর্কস্ত্রও বজায় রাখেন। ভগবান নৈর্ব্যক্তিক নন, কিন্তু পরমপুরুষ হিদাবে বছবিশ্লিষ্ট ও বিচিত্র প্রকৃতির দঙ্গে ব্যক্তিসমৃদ্যুকে সমন্বিত করেন। ১৭

বিপিনচন্দ্রের দৃষ্টিতে ভগবান নিছক কল্পনা কিংবা আধ্যাত্মিক উপলব্ধিমাত্রনন, তিনি দেহীর স্থায় বিরাজমান। এথানে দেহী কথাটির মধ্যে এক দ্বিধ প্রত্যয় বর্তমান। প্রথমাবস্থায় মাহ্মর্য পরিবেশ থেকে নিজেকে বিচ্ছিন্নভাবে দেখে; সম্গ্র পারিপার্মিককে কেবল জানা ও অন্থভব করার মধ্যে দিয়ে ব্যক্তিত্বের পরিপূর্ণতা হয় না; তদহুযায়ী ক্রিয়াশীলতায় ব্যক্তিত্বের পরিপূর্তি ঘটে। প্রথমে জ্ঞাতা ও জ্ঞেয় পৃথক থাকে, কিন্তু ক্রমে উভয়ের সায়ুজ্যে জ্ঞান ও ব্যক্তিসন্তার পূর্ণতা দেখা দেয়। বৈষ্ণব মতে পরম দত্তা একদিকে যেমন মানবিক জগৎ থেকে সম্পূর্ণ পৃথক নন, তেমনি সম্পূর্ণরূপে অঙ্গীভূতও নন। ক্রিয়ানিক্যই তাঁর প্রকৃতি। বিপিনচন্দ্র এই প্রকৃতিকে হেগেলের দান্দ্বিক (dialectic) প্রক্রিয়ার দঙ্গে তুলনা করেছেন। ক্রমি ক্রিতি ও প্রলয়ের এই চিরন্তন প্রক্রিয়া তাঁর মতে ঈশ্বরের লীলা। ক্রমী লীলার মধ্যে চলে পুরুষ ও প্রকৃতির নিরন্তর মিলন ও বিচ্ছেদ— শংকরাচার্যের অন্থসরণে তাকে কিন্তু মান্নারূপে দেখা হয় নি। ১৯

বিপিনচন্দ্র উল্লেখ করেছেন যে গোড়ীয় বৈষ্ণব সিদ্ধান্তে শীক্ত্রফ্ট ভগবান বা পরমসন্তার্রপে করিত। অবতার্ররপে তাঁর মানবদেহ ধারণের প্রশ্ন সেথানে অবাস্তর। কারণ মাহ্র্যেরই মধ্যে তিনি নিত্য বিরাজমান। ভগবান নিরাকার নন, আবার জড়াকারও নন, তিনি চিদাকার; তিনি অতীন্দ্রিয় হলেও চিদিন্দ্রিয়-সম্পন্ন। অনস্ত কোটি ব্রহ্মাণ্ডে অনস্ত কোটি জীবের সঙ্গে তিনি নিরস্তর লীলা করছেন। ২° বিপিনচন্দ্র বলেছেন যে তুর্দমনীয় স্বাধীনতার স্পৃহা এবং সাধনার মাধ্যমে দেবতাকে মাহ্রুষরপে কল্পনা ও মাহ্রুষের মধ্যে প্রত্যক্ষ করা বাঙালীর চিন্তা ও সাধনার ইতিহাসে এক অনস্ত বৈশিষ্ট্য। প্রাচীন শাস্ত্রকে মাত্র করেও তার অভিনব ব্যাখ্যার দ্বারা শাস্ত্রবন্ধনকে বাংলাদেশে শিথিল করা হয়েছে। ধর্ম ও সমাজ, স্মৃতি ও অর্থনীতির ক্ষেত্রেও ভারতের অন্তান্ত্র স্থান অপেক্ষা বাংলাদেশের মনোভাব ছিল উদারনীতি ও সাম্যের পরিপোষক। এই স্বাধীনতার ভাব ও মানবতার আদর্শ মজ্জাগত থাকায় ইংরেজরা ইউরোপ থেকে মৃক্তি ও মানবতার বাণী বহন করে আনার ফলে বাঙালীর স্বপ্ত স্মৃতি আবার জেগে ওঠে। তাঁর মতে উনিশ শতকের নবযুগে বাংলার সনাতন মৃক্তি ও মানবতার আদর্শ নবরূপ লাভ করেছিল। ২২

তিনি দেখিয়েছেন যে, চৈতন্তদেবের প্রবর্তিত গোড়ীয় বৈষ্ণব দিদ্ধান্ত ও দাধনায় তত্বাঙ্গ, ভাবাঙ্গ ও ভজনাঙ্গের মধ্যে এক অসামান্ত স্বাধীনতা ও প্রেরণার আদর্শ ছিল। জাতিবর্ণ-ধর্মনির্বিশেষে তিনি সকলকে সমানভাবে নিজ সম্প্রদায়- ভুক্ত করে নিয়েছিলেন। মহাপ্রভু বাংলাদেশে সাম্য, মৈত্রী ও স্বাধীনতার আদর্শ প্রচার করে সমাজ ও শাস্ত্রের শাসনবন্ধন থেকে ম্ক্তিপ্রয়াসী এক সামাজিক বিপ্লবের স্ট্রনা করেন। ২২

বিধিনচন্দ্রর ব্যাখ্যাত ক্লফচরিত্রের মতো বিধিনচন্দ্রও নিজস্ব ও স্বতন্ত্র এক ক্লফতত্ব রচনা করেছেন। ক্লফকে তিনিও এক ঐতিহাসিক পুরুষরূপে প্রত্যক্ষ করেন। তাঁর মতে ঐক্য ও সমন্বয়ের স্রস্থাও ক্লপ্তা শ্রীক্লফের সঙ্গে জড়িত বিভিন্ন অলোকিক উপাখ্যানগুলির কোনও ঐতিহাসিক ভিত্তি নেই। এদেশে আর্যরা উপনিবেশ স্থাপন করার পর অনার্যদের সঙ্গে যে-সংঘর্ষ দেখা দেয় অনার্যবংশোভূত শ্রীকৃষ্ণই সেই সংঘাতের নিষ্পত্তি ও সমন্বয় সাধন করেন।

বিপিনচন্দ্রের বক্তব্য : ক্লফের বাণীতেই স্থায়পরায়ণতা ও জাতীয় কর্তব্যের যথার্থ নির্দেশ পাওয়া যায়। ক্লফের নিদ্ধাম কর্মের উপদেশ পালনে কি ব্যষ্টি, কি সমষ্টি সকলেরই সর্বাঙ্গীণ কল্যাণ ও মৃক্তি সাধিত হবে। ক্লফের বিশ্বজনীন প্রেমের বাণীতে ত্যাগ ও নিষ্কাম কর্মেষণা নিগৃঢ় আনন্দবহ। সেই প্রেমের দৃষ্টিতে সমগ্রের জন্য অংশের আত্মতাগ চিরস্তন মঙ্গলার্থেই প্রয়োজন; পরিণামে সমগ্রের মধ্যেই অংশ নিজেকে খুঁজে পায়। বিপিনচন্দ্রের মতে ভারতের সংখ্যাতীত জাতি, বর্ণ ও ধর্মের মধ্যে যে নিরবচ্ছিন্ন হন্দ্র বর্তমান— একমাত্র ক্লফের বাণীতেই তার স্থায়ী সমাধান পাওয়া যায়; ক্লফ স্বয়ং প্রেম, ঐক্য ও সমন্বয়ের প্রতীকস্বরূপ। ২৩

#### তিন : ইতিহাসচিন্তা

আরোহী (inductive) বিচারপদ্ধতিতে বিপিনচন্দ্র ইতিহাসকে বিশ্লেষণ করেছেন। জাগতিক বিবর্তনধারায় তিনি বান্দ্রিক (dialectical) প্রক্রিয়া উপলব্ধি করেন। তাঁর ব্যাখ্যাস্থসারে পরব্রহ্মই সেই জাগতিক বিবর্তনের নিয়ন্তা। তাঁর মতে ইতিহাসের পশ্চাতে ঐশ নির্দেশনা (determinism) বর্তমান। ইতিহাস উদ্দেশ্যহীন, পারম্পর্যরহিত ও বিক্রিপ্ত কতকগুলি ঘটনার সমাহার মাত্র নয়; ইতিহাস হল দিব্য উদ্দেশ্য ও নির্দেশের অভিব্যক্তিশ্বরূপ। ইতিহাসের মধ্যে এক মহান অর্থ ও শুভ উদ্দেশ্য নিহিত থাকে—ভারতের ক্ষেত্রে যা হল আত্মনিয়ন্ত্রণের অধিকার অর্জন ও সত্যশিবস্থন্দরের প্রতিষ্ঠা। প্রত্যয়টি হয়তো সকলের কাছে গ্রহণযোগ্য নয়, কিন্তু জাতীয় আন্দোলন ও নেতৃত্বের আধ্যাত্মিক ভারভূমি ও চেতনার প্রয়োজনে তিনি উক্ত ব্যাখ্যানে প্রবৃত্ত হয়েছিলেন। ইতিহাসের তিনি ভিন্ন সংজ্ঞা নিরূপণ করেছেন:

'The Sociological and Psychological group of the sciences have been revealing to us certain universal truths and principles regarding the course of human development in general, in the light of which, we may now build up a more correct history of any people than has hitherto been furnished by the annals of their kings or the journals of their warriors.' 28

দিব্য-নির্দেশনাভিত্তিক যে-নিগৃঢ় তাৎপর্য ও স্থগভীর অর্থপূর্ণতায় ভারতীয়দের জীবনেতিহাস বিধৃত তা আর্যসভ্যতার আদিপর্ব থেকে শুরু করে মুসলমান আধিপত্য, সেন ও পাল নূপতিদের শৌর্যবীর্য, মারাঠাদের রাজত্ব, সর্বশেষে ইংরেজ- আমল অবধি কালাকুক্রমে নিহিত। প্রতীচ্যের বিবর্তনতত্ত্বের দাহায্য গ্রহণ না করেই বিপিনচন্দ্র ভারতের ঐতিহাসিক ধারার স্বতন্ত্র ব্যাথ্যা করেছেন। এই ব্যাথ্যায় তিনি বেদ ও পুরাণের দাহায্য নিয়েছেন। ইতিহাসকে তিনি ঈশ্বরের লীলাভূমি হিদাবে দেখেছেন। কেশবচন্দ্রের 'God-in-History' প্রত্যয় তাঁকে এ-বিষয়ে প্রভাবিত করে। বন্ধিমচন্দ্রের মতো তিনিও শ্রীকৃষ্ণকেই ভারতের অন্তরাত্মা ('Soul of India') বলে মনে করতেন। কৃষ্ণচরিত্রেই ইতিহাস ও বিবর্তনের মূলস্ত্রগুলি বিশ্বত। কৃষ্ণচরিত্রে ভারতের আত্মা মূর্ত হয়ে উঠেছে। দর্শনগুরু ও উপদেষ্টার্রপে শ্রীকৃষ্ণ জাতীয় ঐক্য তথা নানা মত ও পথের সমন্বিত প্রতীকস্বরূপ।

ইংরেজ দার্শনিক বোসাঙ্কেট (১৮৪৮-১৯২৩) -এর চিন্তা অন্থসরণ করে তিনিও এই সিদ্ধান্তে উপনীত হন যে মানবমনে প্রতিফলিত দিব্য অভীপ্সা ক্রমান্ত্রের মধ্যে দিয়ে প্রকাশিত হয়। তিনি বলেন যে পরাধীনতা মানবাত্মার পরিপন্থী; ঈশ্বর তাঁর রূপ ও সত্তায় মান্ত্র্যকে স্বষ্টি করেছেন— সে মান্ত্র্য মৃত্তিও নিজল্বতার অধিকারী— পাপে ও পরাধীনতায় সে আবদ্ধ থাকতে পারে না। ইংরেজ শাসনাশ্র্যের মোহ এবং সামাজিক ও জাতীয় প্রতিবন্ধকতা থেকে মৃক্তির জন্ম দেশবাসীকে শান্তিপূর্ণ সংগ্রামে অবতীর্ণ হতে হবে।

দিতীয়বার ইউরোপ ভ্রমণ অভিজ্ঞতায় বিপিনচন্দ্র বিশ্ব-ইতিহাসের সম্ভাব্য তিনটি ধারা সম্পর্কে আশঙ্কা প্রকাশ করেন: এক, দারা ছনিয়ায় শাদাকালোর দ্বন্দ্ব ক্রমেই প্রকট হয়ে উঠবে; ছই, প্যান-ইসলাম জিগিরের প্রাবল্য; তিন, মঙ্গোলীয়—বিশেষ করে চৈনিক জাতির প্রতাপ বৃদ্ধির সম্ভাবনা।২৫

তাঁর এ-তিনটি ভবিশ্বদাণীই ইতিহাসের কষ্টিপাথরে অল্পবিস্তর প্রমাণিত হয়েছে। প্রতিকারস্বরূপ তিনি ভারত ও ব্রিটেনের পারস্পরিক সাহচর্যমূলক সম্পর্কের প্রয়োজন অন্নভব করেন। সাম্রাজ্য শব্দটির পরিবর্তে সমবায়মূলক অংশিদারি, (co-partnership) কথাটি তিনি ব্যবহার করতে চেয়েছিলেন। ইংরেজের অন্নক্র্লে ভারতের স্বার্থ জলাঞ্জলি দেবার কোনও প্রশ্নই তাতে নেই।

ভারতের সনাতন ঐতিহের অন্তরাগী হলেও বিপিনচন্দ্র বাস্তব দৃষ্টিতে উপলব্ধি করেছিলেন যে নবভারত গঠন পুরানো ধারায় সম্ভব নয়; কারণ ভারতীয় মনন ও চিস্তনে বহু নতুন ধারা মিলিত হওয়ায় অবস্থা হয়েছে বিচিত্র ও জটিল এবং নবোভূত বিভিন্ন ধারা ক্রমে একই প্রবাহে মিলিত হয়েছে। তারই পরিপ্রেক্ষিতে একটি সমন্বয়ধর্মী আদর্শের (modern ideal) উদয় হচ্ছে বলে তিনি অন্তব

করেন। তত্ত্বগতভাবে দেই আদর্শের মূলস্ত্র হল; ১. Rationality; ২. Reality; ৩. Spirituality; ৪. Universality। ব্যাবহারিক দিক থেকেও তিনি আদর্শটির তিনটি সম্ভাবনা উপলব্ধি করেন: ১. Freedom; ২. Fraternity ৩. Humanity। ব্যক্তির সম্যক আত্মোপলব্ধি ও বিকাশের মধ্যে দিয়ে এবং বাস্তব সমাজজীবনের মধ্যে দিয়ে এই আদর্শ যে মানবিক বিবর্তনপ্রক্রিয়ায় অগ্রসর হয়ে চলেছে তার চরম পরিণতি ঘটবে আধ্যাত্মিকতায় এবং মন্থয়জীবনে দেবত্বের প্রতিষ্ঠায়।২৬

# চার : রাষ্ট্রদর্শন

বিপিনচন্দ্রের মতে 'পলিটিক্ম' 'পেট্রিয়টিজম' 'নেশন' 'ইণ্ডিপেণ্ডেন্স' ইত্যাদি শব্দগুলি প্রাচীন ভারতীয় চিস্তায় অনুপস্থিত ছিল—পাশ্চাত্তা রীতিনীতির অনুধ্যান ও প্রভাবেই এই শব্দগুলি এদেশে প্রচলিত হয়েছে। প্রাচীন ভারতীয় দাহিত্যে 'রাজধর্ম' ও 'নীতি'— এই কথা ছটিই মাত্র পাওয়া যায়; ইংরেজী statecraft-কেই 'নীতি' বলা চলে— শুক্রনীতি, কোটিল্যনীতি, চাণক্যনীতি— সবই statecraft-এর অন্তর্গত। যে-নিয়মে আভ্যস্তরিক ওপররাষ্ট্রিক সম্পর্ক নিয়ন্ত্রিত হত তাকেও নীতি বলা হত। এই প্রত্যয় শুধু এদেশেই নয়, অস্তাস্ত প্রাচীন সমাজ সম্পর্কেও প্রযোজ্য। ইউরোপীয় নীতিবিদ্বা রাজ্যনীতিকে Ethics বা ধর্মনীতির অঙ্গ মনে করতেন। ২৭ নীতির প্রতিষ্ঠাকল্পে ভারতীয় নীতিবিদ্রা মোক্ষ অর্থাৎ জীবের মুক্তিকে আদর্শ হিসাবে রেখেছেন। তাঁদের মতে মহয়ত্ত্বের সর্বাঙ্গীণ বিকাশের জন্মই সমাজের প্রয়োজন; সমাজশাসনের মূলেও থাকে সেই একই উদ্দেশ্য— অর্থাৎ মানুষের অন্তর্নিহিত যাবতীয় শুভ শক্তি ও বৃত্তির উন্মেষ্পাধনপূর্বক তাকে মোক্ষের দিকে চালনা করা। তৎকালে রাষ্ট্রনীতির মূলস্থত্র ছিল: ১. কর্মাঙ্গ বা শাসনাঙ্গ এবং ২. বিধানাঙ্গ। জনচেতনার বৃদ্ধির সঙ্গেই ঐ-ছটির স্বাতন্ত্র্য প্রসারিত হয়। রাজনীতি বা রাষ্ট্রনীতির চরম প্রয়োজন সাংসারিক উন্নতি নয়; জীবের মোক্ষ বা পারমার্থিক মৃক্তিই তার লক্ষ্য। হিন্দুরা সকল জাগতিক সম্বন্ধকে উপেক্ষা না করলেও মূলতঃ তাকে অলীক বা মায়িক মনে করতেন। তাঁরা জড়বাদী জগৎ বিষয়ে প্রাধাত্ত না দিয়ে আধ্যাত্মিক সাধনা ও পরমার্থের সন্ধানে অধিক মনোযোগ দেন। তাঁর মতে হিন্দুরা প্রধানতঃ অদ্বৈতবাদী— মায়ার প্রভাবে যেথানে ভেদের আধিপতা সেথানেও তারা অভেদের পন্থা বের করে; ব্যাবহারিক জীবনে ভেদের দারা ভেদকে অতিক্রম করার জন্মে নানাবিধ বিধিনিষেধ, যেমন বর্ণাশ্রমব্যবস্থা প্রবর্তিত হয়। বর্ণাশ্রম বংশান্থক্রমিক হয়ে পড়েছে বটে, কিন্তু অতীতকালে সে আশ্রম ও ধর্মে সার্বজনীন মৈত্রী ও সর্বভূতে সমদৃষ্টির মনোভাব ছিল। ওাদার্য এবং নিরাসক্তিতে মণ্ডিত হিন্দুধর্ম প্রকৃতপক্ষে একটি সমাজধর্ম। হিন্দুরা নেশন গড়তে গিয়ে ধর্মের আচ্ছাদন ব্যবহার করে, সেথানে ইউরোপীয়রা করেছে পলিটিক্রের— তাই ইউরোপে ধর্মের উপরে পেট্রিয়টিজম স্থান পেয়েছে। ২৮

ভারতীয় রাষ্ট্রচিন্তা বিশ্লেষণ করে বিপিনচন্দ্র আরও বলেছেন যে, সন্ন্যাসধর্ম ভারতে প্রাধান্ত পাওয়ায় সংসারধর্ম হয়েছে থর্ব— সামাজিক ও রাজনৈতিক বিকাশও ব্যাহত হয়েছে। বিপিনচন্দ্রের কথায় 'বর্ণবিভাগ নিবন্ধন ও আশ্রম ধর্মের প্রাবল্যহেতু হিন্দুসমাজে কথনো য়ুরোপীয় সমাজের মত ব্যক্তিগত স্বত্ব স্বাধীনতা প্রতিষ্ঠা করিবার অবসর, প্রয়োজন ও প্রয়াস হয় নাই।' পরিবার, গোষ্ঠা ও সবর্ণের মধ্যেই ব্যাষ্টির স্বার্থ ছিল বিলীন। পাশ্চান্ত্যের পরার্থ প্রবৃত্তি যেখানে স্বাদেশিকতায় রূপায়িত সেখানে হিন্দুদের পরার্থ চিন্তা গোত্রবর্ণ অতিক্রম করে সর্বভূতে উপনীত। পাশ্চান্ত্যে ব্যক্তি ও গোষ্ঠীর সঙ্গে রাষ্ট্রের সম্পর্ক পেট্রিয়-টিজমের জন্মদান করে, তাদের কাছে রাষ্ট্রই সনাতন বস্তু; ভারতের সনাতন বস্তু ধর্ম। ধর্মকে কেন্দ্র করেই ভারতে শিথ ও মারাঠা জাতি সংঘরদ্ধ হয়েছিল। ২০

বিপিনচন্দ্রের মতে ধর্মের বন্ধন কেবল ধর্মেই নয়। ধর্মের মঙ্গে, ধর্মের মধ্যে সর্বত্র মাহ্যুমের সাংসারিক স্বার্থ ও স্থাহ্মসন্ধান প্রবৃত্তি নিহিত থাকে। হিন্দু, ইসলাম বা খ্রীষ্টধর্ম কেবল পরমার্থের উপরই প্রতিষ্ঠিত হয় নি; লোকিক ও সাংসারিক স্বার্থ ও স্থাহ্মসন্ধানের দ্বারাই দেগুলি পরিপুষ্ট হয়েছে। রাষ্ট্র বা নেশন প্রতিষ্ঠায় স্ক্র্মা ধর্মতত্ত্ব অপেক্ষা সাংসারিক স্থথের স্বার্থসন্ধানই ছিল অধিকতর প্রবল। তাই মোগল সামাজ্যের শেষাবস্থায় বারভূইয়াদের যে-অভ্যুদয় ঘটে সেখানে হিন্দু-মৃদলমানের কোনও অনৈক্য ছিল না। তেমনি সিপাহি বিদ্যোহের সময় ধর্ম নির্বিশেষে সকলেই ঐক্যবদ্ধভাবে ইংরেজের সঙ্গে যুদ্ধ করে। কাজেই ধর্মের বন্ধন নয়— স্বার্থের বন্ধনেই নেশনের জন্ম। অপর নেশনের সঙ্গে ভেদ আর নিজের নেশনের বিভিন্ন স্তরের মধ্যে যথাসম্ভব ঐক্য ও একাত্মতা বজায় রাখা নেশন গঠনের আদল বহস্ত। নেশন হতে গেলেই বিশ্বের অক্তান্ত মানবসমষ্টি থেকে পৃথক হয়ে থাকতে হয়। বিপিনচন্দ্র মনে করতেন যে মানবেতিহাস ও

মানবসমাজের প্রকৃতি ও বিবর্তনের উপর প্রতিষ্ঠিত এক বিশ্বব্যাপী ও বিশাল সমাজবিজ্ঞান, আছে— দেই দৃষ্টিতেই বিশ্বনেশনের সম্ভাবনা অম্বীকার করা যায় না। বহু শাখা সংবলিত এই বিশ্ব-নেশনের মনোভাব নিয়েই ভারতীয় নেশনের তিনি বিকাশসাধন করতে চেয়েছিলেন। ১°°

বিপিনচন্দ্র ভারতীয় চিন্তা ও সাধনায় 'ইণ্ডিপেণ্ডেন্স' শব্দটির কোনও প্রতিশব্দ নেই বলে মনে করতেন। তাঁর মতে ইণ্ডিপেণ্ডেন্স ও স্বাধীনতা এক কথা নয়। স্বাধীনতা বা স্বরাজকে তিনি 'অটোনমি' অর্থে দেখতেন। ইণ্ডিপেণ্ডেন্স অভাবাত্মক, পক্ষান্তরে স্বাধীনতা ভাবাত্মক। ইণ্ডিপেণ্ডেন্স বা অনধীনতায় স্বরাজ লাভ করা যায় না; ভারতের সনাতন মৃক্তির সাধনা কথনও অনধীনতার মাধ্যমে সাধিত হবে না। ভারতীয়েরা একের উপাসক, তারা পৃথিবীকে কোনও দিন ভাগবাটোয়ারায় উন্তত হয় নি। এই দুপ্রবৃত্তির ফলেই জার্মানি প্রভৃতি ইউরোপীয় রাষ্ট্র বিপর্যয় বরণ করেছে। তা

অক্ষয়কুমারের মতো বিপিনচন্দ্রও নেশনকে জৈব (organic) প্রতায়ে বিশ্লেষণ করেন। নেশন তাঁর মতে একটি যান্ত্রিক ক্রিয়ার ফল নয়, পরস্পরবিচ্ছির ব্যক্তির সমন্বয়ও নয়। জীবসদৃশ নেশন সর্বব্যাপী এক চেতনা ও নীতির সমন্বয়ে আবদ্ধ। নেশনেই মানবিক সন্তার পরিপূর্তি ঘটে এবং পরমাত্মা প্রকাশমান হন; ব্যক্তিনান্ত্রের মহত্তর স্বার্থান্তকুলেই আত্মত্যাগের প্রয়োজন আছে বলে তিনি অন্তত্তব করতেন। ইতিহাসের নিরবচ্ছির ধারা ও চেতনায় ভাবী দিনের দিব্য উদ্দেশ্য অভিমূথে আধ্যাত্মিক ও নৈতিক উপাদানে গঠিত জীবসদৃশ নেশন নিরন্তর আত্মপ্রকাশ করে চলেছে। নেশনের জৈব গঠন সম্পর্কে তিনি লিথেছেন:

'In a nation, the individuals composing it stand in an organic relation to one another and to the whole of which they are limbs and organs, A crowd is a collection of individuals; a nation is an organism, the individuals are its organs. Organs find the fulfilment of their ends, not in themselves but in the collective life of the organism to which they belong. Kill the organism—the organs cease to be and to act. ... An organism is logically prior to the organs. Organs evolve, organs change, but the organism remains itself all the same. Individuals are born, individuals die, but the nation liveth for ever.

জাতীয়তাবাদকেও বিপিনচক্র আধ্যাত্মিক দৃষ্টিতে দেখতেন। নিছক রাজ-

নৈতিক স্বাধিকারকেই তিনি পরম বলে মনে করতেন না। তাঁর কথায়:
'আমি রাষ্ট্রীয় স্বাধীনতা বা স্বরাজ চাহি এইজন্ম যে এই স্বাধীনতা বা স্বরাজ
ব্যতীত পূর্ণ মহন্তমন্থ বিকাশ কিছুতেই সম্ভব হইতে পারে না। আর আমার
নিকটে পূর্ণ মহন্তমন্থের বিকাশ অর্থ প্রত্যেক মাহুষের মধ্যে যে-দেবতা প্রচ্ছন্ন
হইয়া রহিয়াছেন, তাঁহাকে প্রকট করা।'°°

তাঁর মতে পরিপূর্ণ মন্থয়ত্ব যার মধ্যে বিকশিত হয়েছে জীব ও শিব যুগপৎ
তারই মধ্যে প্রকাশমান। যে ভাগ্যবান এই মান্নযের সাক্ষাৎলাভ করে তাকে
আর মৃতি গড়ে উপাসনা করতে হয় না। মন্থয়ত্বের বিকাশ সর্বব্যাপী বা সর্বাত্মক
হলে সকলে সকলকে পূজা করবে; সংসারেই হবে স্বর্গের প্রতিষ্ঠা। মান্নযের
মধ্যেই দেবতা বিরাজ করেন— হঃখদারিদ্র্য ও পরাধীনতা মন্থয়ত্ব বা দেবত্বের
অবমাননা ছাড়া আর কিছু নয়। দারিদ্রা ও অজ্ঞান দ্র করে এই মন্থয়দেবতার
প্রতিষ্ঠা চাই।

তাঁর জৈব (organio) রাষ্ট্রতত্ত্বকে তিনি জাতির ন্যায় পরিবার ও গোষ্ঠীর ক্ষেত্রেও প্রয়োগ করেছেন। তিনি অন্থভব করেছিলেন যে দেশ এক আধ্যাত্মিক ক্রমোন্নয়নের পথে চলেছে— তাকে শুধুমাত্র রাজনৈতিক অথবা অর্থ নৈতিক তৎপরতা বলে মনে করা ভুল। অবশ্য আধ্যাত্মিক দৃষ্টিতে তিনি দেশের মৃক্তি আন্দোলনকে বিচার করতেন বলে কার্যতঃ তাকে দার্শনিক কচকচানির মধ্যে আবদ্ধ রাথার তিনি বিরোধী ছিলেন। তাছাড়া সনাতন ঐতিহ্য ও জাতীয়তাবাদের আধ্যাত্মিক নব্যচিস্তা এক পর্যায়ের নয়। তিনি যথেষ্টই বাস্তবাত্মগ ছিলেন বলে রাজনীতিকে দাবা থেলার সঙ্গে তুলনা করেন। সেজন্যে রাজনৈতিক কর্মস্টীকে ধরাবাধা পথে নিধারিত না করে শাসকদের কলাকৌশল অনুসারে তা নিরূপণ করাই ছিল তাঁর অভিমত। তিঃ

রাজনীতিকে আধ্যাত্মিক দৃষ্টিতে দেখার পিছনে তাঁর চিন্তা তুটি প্রত্যয়ে বিভক্ত। প্রথমতঃ, ব্যক্তি ও সমাজজীবনের সামগ্রিক দিক থেকে তিনি ধর্মের প্রয়োজনীয়তা অন্থভব করতেন: 'It judges economics, politics, arts, morals, all—from the standpoint of the whole'। ভারতীয় চিন্তায় ধর্মনিরপেক্ষতা বলে কিছু নেই; রাজনীতি মানবধর্মেরই অঙ্গ ও মোক্ষলাভের অন্যতম মার্গ। জাতীয়তাবাদের এই আধ্যাত্মিক প্রত্যয়ে তিনি একাধারে জাতীয় আবেগ ও বৈশ্বিক চেতনাকে যুক্ত করতে চেয়েছিলেন। দ্বিতীয়তঃ, আধ্যাত্মিক দৃষ্টিভঙ্গী নৈতিক মূল্যবোধের উৎকর্ষ সাধন করে; ইংরেজের মহান্থভবতার মৃথাপেক্ষী

না হয়ে নিজ সত্তা ও শক্তির উন্মেষ সাধনপ্রয়াস অধিকতর কাম্য ও কার্যকর বলে তিনি মনে করতেন। ৩৫

আধ্যাত্মিক দৃষ্টিভঙ্গী সমসাময়িককালে অরবিন্দ ঘোষের চিন্তায় আরও ব্যাপক ও বিস্তৃতরূপে দেখা যায়। উভয়েই তাঁরা নবশক্তিতে ভারতের ধর্মীয় পুনর্জাগরণের স্বপ্ন দেখেছিলেন। তবে দে ধর্ম বিশেষ কোনও সম্প্রদায়ের নয়। হিন্দু, মুসলমান ও ইংরেজ যুগ যুগ ধরে ভারতীয় ভাবধারার বিবর্তনে যে-উপাদান সংযুক্ত করেছে তারই সমন্বয়ে বিপিনচন্দ্র তাঁর 'Composite Patriotism'-এর তত্ত্ব উদ্ভাবন করেন। তাঁর মতে শিবাজি উৎসবের মতো আকবর উৎসব পালন করা হলে দেশভক্তি আরও দৃঢ় ও পূর্ণাঙ্গ হবে।

মানুষের অধিকারকে (Rights) বিপিনচন্দ্র প্রকৃতিগত বলে মনে করতেন; মৌল অধিকারগুলি নিয়েই মানুষ জনায়; যাবতীয় প্রাকৃতিক অধিকার জগদীখরই দিয়ে থাকেন; এসব মৌল অধিকার মানুষের একান্তই নিজন্ব, কেউ অধিকার স্বষ্টি করতে পারে না; অধিকারবলেই মানুষ সংবিধান রচনা করে; অধিকারের উৎস সংবিধান নয়। তিনি বলেন: 'There can be no reform, social economic or political that can be got from outside. You must gradually acquire your rights.' ত

স্বদেশী ও বয়কট শব্দ ছটি সম্পর্কেও তাঁর স্বতন্ত্র দৃষ্টিভঙ্গী ছিল। সমসাময়িক নেতারা ঐ শব্দ ছটিকে ভিন্নরূপে দেখতেন। মালব্যের দৃষ্টিতে স্বদেশী আন্দোলন ছিল দেশীয় শিল্পের সংরক্ষণ। টিলক মনে করতেন ঐ আন্দোলনের সাহায্যে দেশবাসীর আত্মনির্ভরতা, ত্যাগ ও দৃঢ় সংকল্পস্থির দ্বারা বিত্তবানদের বিদেশী ভোগ্যবস্তু ব্যবহারে নির্ত্ত করা সম্ভব। লাজপৎ রায় দেশীয় মূলধনকে এই প্রচেষ্টায় রক্ষা করা যাবে বলে মনে করতেন। দাদাভাই নৌরজি জনচিত্তের দর্পণে আর্থিক ও শিক্ষার বিষয়ে পুনর্গঠনের সম্ভাবনা অক্সভব করতেন। ৬৭

বিপিনচন্দ্র সম্পূর্ণ অন্ত দিক থেকে অর্থাৎ স্বদেশী আন্দোলনকে শুধু অর্থ-নৈতিক কৌশল হিসাবে দেখতেন না। তাতে তিনি গৃঢ় রাজনৈতিক তাৎপর্য আরোপ করেন। স্বাধীনতা সংগ্রামকে বলীয়ান করার জন্মেই জাতীয় শিক্ষা, স্বদেশী, বয়কট প্রভৃতি পদ্ধার অবলম্বন করতে চেয়েছিলেন। কলকাতা কংগ্রেসে (১৯০৬) তিনি এ বিষয়ে বলেছিলেন:

'It is impossible to work out a divorce between politics and economics, politics and industrial advancement in

India. Swadeshism must associate itself with politics; and when Swadeshism associates itself with politics it becomes boycott; and this boycott is a movement of passive resistance.'94

টিলক ও অরবিন্দের মতো তিনিও বিশ্বাস করতেন যে স্বরাজ ভিক্ষার পথে আসবে না। তাই বিক্ষিপ্ত কিছু কল্যাণমূলক কাজ করে শাসকেরা যাতে সংগ্রামী জনচেতনাকে বিভ্রান্ত ও পরনির্ভর করে না তোলে সেজত্যে তিনি সাধারণের ধনপ্রাণ রক্ষার বিষয়েই কেবল সরকারি কার্যকলাপকে দীমাবদ্ধ রাখার পক্ষপাতী ছিলেন। সরকারি প্রভাব থেকে জনমনকে মৃক্ত রাখার উদ্দেশ্যে তিনি সর্ব বিষয়েই বেসরকারি প্রচেষ্টার প্রয়োজন দর্শিয়েছিলেন।

স্বরাজ শকটি স্থারাম গণেশ দেউস্কর তাঁর বাংলায় লেখা 'দেশের কথা' (১৯০৪) গ্রন্থে সর্বপ্রথম ব্যবহার করেন। তারপর কলকাতা কংগ্রেসে (১৯০৬) সভাপতি দাদাভাই নৌরজি কথাটি ঔপনিবেশিক স্বায়ন্ত্রশাসন অর্থে ব্যবহার করেছিলেন। পরে বিভিন্ন নেতা স্বরাজের বিভিন্ন সংজ্ঞা নিরূপণ করেছেন। বিপিনচন্দ্র স্বরাজ বলতে জনগণের স্বরাজ এবং তার তাত্ত্বিক পৃষ্ঠপটস্বরূপ 'দিব্য গণতন্ত্র' আদর্শটিকে উপস্থাপিত করেন। এ-সম্পর্কে তাঁর বক্তব্যের কিছুটা উদ্ধৃত করে আলোচনায় অগ্রসর হওয়া যেতে পারে:

'The ideal of Swaraj that has revealed itself to us is the ideal of Divine Democracy. It is the ideal of democracy higher than the fighting, the pushing, the materialistic, I was going to say, the cruel democracies of Europe and America. This is a higher message still. Men and Gods; and the equality of the Indian Democracy is the equality of the divine nature, the divine possibilities and the divine destiny of every individual being.'

স্থাদ বনিয়াদের উপর স্বরাজের মজবুত ইমারতের জন্য চাই সংযুক্ত ভারতের নিপুণ গাঁথুনি। তাতে ভারতের জনমন ও চেতনা স্বস্থ রাজনৈতিক পথে চালিত হবে। এবং ঐতিহাগত আদর্শের দঙ্গে সংগতি বজায় রেথে ভারতের মৃক্তির দাধনা দিব্য গণতন্ত্রের মধ্যে দিয়ে আত্মপ্রতিষ্ঠা অর্জন করবে। শ্রীচৈতন্তাকে বিপিনচন্দ্র দিব্য গণতন্ত্রের অন্যতম পথপ্রদর্শক এবং এ-চিন্তার সন্ধান অবৈত বেদান্তেই পাওয়া যায় বলে মনে করতেন; শ্রীমন্তগবদ্গীতাতেও সকল প্রাণীর মধ্যে দিব্য সন্তা আছে বলা হয়েছে এবং তদমুযায়ী সকল প্রাণীই শ্রদ্ধা ও মর্যাদায় সমানাধিকারী।

দিব্য গণতত্ত্বের প্রত্যয়ে মাত্র্যমাত্রেই একটি ভোটের অধিকারী; আধ্যাত্মিক ব্যঞ্জনায় প্রত্যয়টি ভারতীয়দের কাছে খুবই সহজবোধ্য ও হৃদয়গ্রাহী। \*°

ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য সম্পর্কে বিপিনচন্দ্র মনে করতেন যে গোষ্ঠীর যূপকাষ্ঠে ব্যক্তি-স্বার্থের বলিদান অন্তচিত বটে, কিন্তু গোষ্ঠীর প্রয়োজনে ব্যক্তির আত্মত্যাগ ও কুচ্ছুসাধনের প্রশ্ন অসংগত নয়; গোষ্ঠীর শ্রীবৃদ্ধি ঘটলে ব্যক্তির বিকাশ স্বতঃই দেখা দেবে। উভয়ের মধ্যে তিনি জৈব সমন্বয়সাধনের পক্ষপাতী ছিলেন। ব্যক্তির মতামত ব্যক্ত করার নিরস্কুশ স্বাধীনতায় তিনি বিশ্বাস করতেন।

'Imperial Federation'-এর তত্ত্ব (১৯১১) বিপিনচন্দ্রের অপর একটি
নিজস্ব নতুন উদ্ভাবনা। আন্তর্জাতিক সংঘ গঠনের একটি ক্ষুদ্র পরিকল্পনা ছিল
সেই তত্ত্বের মূল বিষয়। তাতে তিনি এমন এক সংস্থা গঠনের প্রস্তাব করেন যার
অধীনে ব্রিটেন, ভারত ও অক্যান্ত স্বয়ংশাসিত স্বাধীন ডোমিনিয়নগুলি পারস্পরিক
উন্নয়ন ও প্রতিরক্ষার জন্ত আবদ্ধ থাকবে। একই সংস্থাধীনে অঙ্গান্ধীভাবে যুক্ত
সকলেই পরস্পরকে নিয়ন্ত্রণ করবে। সমসাময়িককালে শ্বেতকায় দেশগুলিকে
নিয়ে ঐধরণের সংস্থা গঠনের চেন্তা হয়েছিল— বিপিনচন্দ্র সেই প্রয়াসকেই ভিন্ন
রূপে জাতি ও বর্ণ বৈষম্য থেকে মূক্ত করে এক সমবায়ী সংস্থা গঠনের প্রস্তাব
করেন। তাঁর সেদিনের চিন্তা যেন আজকের কমনওয়েলথ অব নেশনদে রূপায়িত
হয়েছে।

তাঁর সেই রাজনৈতিক ফেডারেশনের সঙ্গে তিনি এক আধ্যাত্মিক ফেডারেশনের স্বপ্নও দেখেছিলেন। হিন্দুধর্মকে তিনি নানা মত ও পথের সমন্বয়স্বরূপ একটি ফেডারেশনের সমতৃল্য জ্ঞান করতেন। বিশ্বজনীন ফেডারেশন গঠনকল্পে বিশ্বের সকল জাতি ও তাদের রাজনৈতিক কর্মতৎপরতাকে ঐক্যবদ্ধ করার জন্ম ভারতীয়দের তিনি আহ্বান জানান। তাঁর মতে ভারতীয় জাতীয়তাবাদ ও বিটিশ দামাজ্যবাদের মধ্যে সামস্ক্রম্ম বিধান অসম্ভব নয়।

তাঁর দামাজ্য ও দামাজ্যবাদের সংজ্ঞাও স্বতন্ত্রভাবে বিশ্লেষিত হয়েছে। প্রচলিত ধারণা, বিশেষ করে মার্কদ বা লেনিনের চিন্তার দঙ্গে তার কোনও মিল নেই। দামাজ্যবাদ সম্পর্কে তিনি লিখেছেন:

"...modern imperialism is not a pure falsehood or an absolute wrong. Its falsehoods are mixed up with its truths and its wrongs with its rights...The greatest fascination of imperialism, to the modern mind, is that it makes for the unification of humanity to an extent and upon a measure

that is impossible under any other known form of human organization or association.'85

সমাজ ও সভ্যতার বিবর্তন বিশ্লেষণ করতে গিয়ে তিনি দেখিয়েছেন যে ব্যক্তি, পরিবার, গোষ্ঠা, জাতি ও রাষ্ট্রের মধ্যে দিয়ে মানবিক মূল্যবন্তা সাম্রাজ্যবাদে পরিণতি লাভ করেছে। সাম্রাজ্যবাদের সমসাময়িক সংকীর্ণ ও অত্যাচারী রূপ সম্পর্কে তিনি যথেষ্টই অবহিত ছিলেন। তিনি সেই সংকীর্ণতা অতিক্রম করে একটি সার্বজনীন রাষ্ট্রসংঘের মধ্যে ঐক্যের সন্ধান লাভ করা যায় বলে মনে করতেন। লীগ অব নেশনস বা ইউনাইটেড নেশনসের চিন্তা তথন মাতৃজঠরে। সাম্রাজ্যকে তিনি একটা কেডারেশনের দৃষ্টিতে কল্পনা করেন এবং সেই ফেডাব্রেশনের অন্তর্গত বিভিন্ন জাতি হবে স্বয়ংশাসিত। তাঁর কথায়:

'The empire idea is essentially larger and broader than the nation idea. It aims at the unification of widely separated territories, of widely divergent interests, of widely different cultures, into one organic whole.'82

তাঁর এই চিন্তার পিছনে একটি বিশ্বজনীন ঐক্য, সোহার্দ্য ও সমন্বয়ের কল্পনা ছিল। তিনি যে-সাম্রাজ্যের কল্পনা করেন সেখানে বিশেষ কোনও দেশ বা জাতির আধিপত্য অন্থপন্থিত। দেখানে সকলেরই স্থান সমান। তাঁর বিশ্বজনীন দৃষ্টিভঙ্গী গড়ে ওঠে এই ধারণায় যে, ছনিয়ার কোনও জাতিই অপর হতে বিচ্ছিন্নভাবে অন্তিম্ব বজার রাখতে পারে না। সমাজ থেকেও মানুষ যেমন বিচ্ছিন্নভাবে থাকতে পারে না, তেমনি সারা বিশ্বের ক্ষেত্রেও পারম্পরিক প্রয়োজন ও স্থবিধার দিক থেকে সমৃদর রাষ্ট্রের স্থসংবদ্ধ সম্পর্ক থাকা চাই। সমাজের মতো সাম্রাজ্যকেও বিপিনচন্দ্র জৈব (organie) বিচারে ব্যাখ্যা করেছেন। বিশ্বসমন্বয়কারী সংস্থা তথা মানবজাতির ঐক্যবিধানের চিন্তা তাঁর বৈশ্বিক মানবতন্ত্রী চেতনায় গঠিত হয়েছিল।

বিপিনচন্দ্রের রাষ্ট্রচিস্তার ক্রমাগত পরিবর্তন এবং ক্ষেত্রবিশেষে পারম্পর্যের অভাব স্থপরিস্ফুট। আর দে-বিষয়ে তিনি নিজেও সচেতন ছিলেন। কিন্তু তাঁর পূর্বেকার চরমপন্থী জাতীয়তাবাদের সঙ্গে পরবর্তীকালের 'Imperial Federation' তত্ত্বের কোনও বিরোধ আছে বলে তিনি মানতেন না। তাঁর মতে— প্রথমে জাতির ভিতকে শক্ত করতে হবে, তারপর চাই বৈশ্বিক সমন্বয় ও মিলন।

## পাঁচ : আর্থনীতিক চিন্তা

আর্থনীতিক বিষয়ে বিপিনচন্দ্র কোনও নতুন তত্ত্ব উদ্ভাবন বা তাত্ত্বিক আলোচনায় প্রবেশ করেন নি। তাঁর আর্থনীতিক চিন্তা ছিল মূলতঃ বিশ্লেষণমূখী। বানাডে, নোরজি বা রমেশ দত্তর মতো তিনিও সমকালীন বিশ্বের অর্থ নৈতিক পরিস্থিতির পৃষ্ঠপটে ভারতীয় অর্থ নৈতিক অবস্থার বিশদ আলোচনা করেন এবং স্বকীয় দৃষ্টিতে এক নতুন দিকের নিশানা জানান।

ভারতে ইউরোপের অমুকরণে শিল্পোন্নয়নের তিনি বিরোধী ছিলেন। কারণ প্রথমতঃ তাতে মেশিনের ব্যবহার বৃদ্ধি পাবে। মেশিনের ব্যবহার ছই কারণে দরকার হয়— এক, শ্রমের অপচয় নিবারণ ; তুই, দ্রুত উৎপাদন। প্রমের ক্ষেত্রে মেশিনের বহুল ব্যবহার পরিণামে ভারতের বেকার সমস্থাকে আরও বাড়িয়ে তুলবে। ক্ববির ক্ষেত্রে উদ্বৃত্ত শ্রম শিল্পে নিয়োজিত হবার পথ বন্ধ হয়ে যাবে। 8° ভারতীয় দামাজিক ও অর্থ নৈতিক ধারার দিক থেকে বিচার করে তিনি বলেন যে পাশ্চাত্যের আধুনিক পুঁজিবাদী ব্যবস্থার অন্তকরণে ভারতীয় শ্রমজীবী ও কারিগরেরা তাদের পূর্বতন স্বাধিকার হারাবে। অতীতে ভারতের শ্রমজীবীরা নগর ছাড়া অস্তত্র কোথাও সর্বাংশে শিল্পের উপর নির্ভরশীল ছিল না। কুশল কারিগর ও শিল্পশ্রমিকেরা কিছু সময় কৃষিকর্মে অতিবাহিত করে স্বয়ংনির্ভর থাকত। তাদের প্ঁজিরও সেজত্যে খ্ব বেশি প্রয়োজন হত না; অর্থ নৈতিক স্বাধিকার সেজত্যে তাদের অক্ষুণ্ণ থাকত। সমবায়ী ব্যবস্থা থাকার ফলে অর্থনৈতিক শোষণ বলে কিছু ছিল না। একাধারেই তারা ছিল শ্রমিক ও মালিক। দ্বিতীয়তঃ, উৎপাদনের পরিমাণ ও গতির প্রশ্ন তথনই কার্যকর হয় যথন পণ্যের বহির্বাজার হস্তগত থাকে। ভারতের না আছে পর্যাপ্ত পুঁজি, না আছে বহির্বাজারে আধিপত্য। পরাধীন অবস্থায় দেশীয় শিল্পকে বিদেশী শাসকদের অর্থ নৈতিক স্বার্থেব অন্তুক্লে জুড়ে রাখা হবে— এই আশঙ্কায় বিপিনচন্দ্র ভারতের তৎকালীন অর্থনৈতিক উন্নয়নকে ভারতীয় ধারায় গঠনের পক্ষপাতী ছিলেন। তাঁর মতে ইউরোপের পুঁজিবাদী ব্যবস্থা ভারতীয় সমাজ ও অর্থ নৈতিক ধারার পক্ষে অন্থপযোগী। 88

তিনি মনে করতেন যে পাশ্চান্ত্যের পুঁজিবাদী সমাজব্যবস্থায় মহুয়াত্ব উপেক্ষিত। সাধারণ মাহ্য সেথানে অবিরত শোষিত ও নিপীড়িত হয়। অবশ্য ভোটাধিকার প্রবর্তনের ফলে তাদের তুর্গতি কিছুটা প্রশমিত হয়েছে; দেখা দিয়েছে শ্রমিক সংগঠন, সমাজতন্ত্র ইত্যাদি। সংঘবদ্ধভাবে সেথানকার শ্রমিকেরা মালিকদের কাছে স্থায় স্থযোগস্থবিধা আদায়ের অধিকার পেয়েছে। কিন্তু উভয় পক্ষের দদ্বের শেষ যে কোথায় তা অপরিজ্ঞাত; পরিণামে হয়তো একটা সমন্বয় অথবা চরম বিনাশ সংঘটিত হবে। ইউরোপীয় পুঁজিবাদী শিল্লোন্নতির অন্থকরণ ভারতীয় অর্থ নৈতিক সমস্থার সমাধানে আদৌ কার্যকর হবে না বলে বিপিনচন্দ্র অভিমত প্রকাশ করেন।

তিনি দেখিয়েছেন যে ভারতে এই প্রচেষ্টার পিছনে নবজাত দেশীয় পুঁজিবাদী শ্রেণী ও সামাজ্যবাদী শক্তি যুক্তভাবে সক্রিয়। নীতিগতভাবে তাদের সমর্থন করেন এদেশের বুজিজীবীরা। তাঁর মতে এই প্রচেষ্টাকে সর্বতোভাবে বাধা দেওয়া প্রয়োজন। ভারতের নিজস্ব শিল্পবাণিজ্য নষ্ট হয়ে যাওয়ায় এখানকার অধিকাংশ অধিবাদী কৃষির উপর নির্ভরশীল। সময় বিশেষে অনাবৃষ্টি প্রভৃতি কারণে কৃষির ব্যাঘাত ঘটলে তাদের অধিকাংশ অনাহারে দিন কাটায়। সেজতে কৃষিকার্যে নিযুক্ত উদ্বৃত্ত জনসংখ্যাকে শিল্পোৎপাদনে নিয়োগ করা প্রয়োজন। শিল্পোৎপাদনের প্রয়োজনকে বিপিনচন্দ্র অস্বীকার করেন নি, কিন্তু তার রূপ ওপ্রকৃতি সম্পর্কেও স্থুপষ্টভাবে কিছু বলেন নি।

নৌরজি, রমেশ দত্ত, গোখলে প্রম্থ ভারতীয় অর্থনীতিবিদদের মতো তিনিও মনে করতেন যে ইংরেজ শাসনকালে দেশের ধনসম্পদ ক্রত বিদেশে পরিবাহিত হয়ে চলেছে। ভারতে বৈদেশিক মূলধন অতি বেশি লগ্নী হওয়ায় এখানকার স্বাভাবিক অর্থ নৈতিক বিকাশ চরম বিনাশের সন্ম্থীন। এদেশে ইংরেজের রাজনৈতিক শাসনের পিছনে যে অর্থ নৈতিক শোষণের অভিসন্ধি নিহিত সেসম্পর্কে তাঁর চেতনা ছিল প্রথর। তিনি মনে করতেন যে রাজনৈতিক শাসনের বিরুদ্ধেই এতকাল যাকিছু আন্দোলন পরিচালিত হয়েছে, অর্থ নৈতিক শোষণের প্রতি তেমন নজর দেওয়া হয় নি। ৪৫ প্রথম মহাযুদ্ধের (১৯১৪-১৮) পর ব্রিটেনের অর্থ নৈতিক পরিস্থিতির বিশ্লেষণ করে বিপিনচন্দ্র দেথিয়েছেন:

- ১. ক্ষয়িষ্ণু রাজকোষকে দেউলিয়া থেকে রক্ষার জন্ম স্বর্ণের যথোচিত রিজার্ভ ব্যতিরেকেই অবাধে নোট ছাড়া হচ্ছে;
- মহাযুদ্ধের দায়দেনা ও রাশিয়া ও অক্তান্ত স্থানে দামরিক ক্রিয়াকলাপের
  ফলে দৈনিক ৪০ লক্ষ পাউও বায় হচ্ছে;
- ৩. রাজস্বের স্বাভাবিক আদায় থেকে ঐ ব্যয়নির্বাহ অসম্ভব;
- ৪. ইংরেজ রাজনীতিক ও অর্থনীতিবিদরা এইকারণে একটা উপায় উদ্ভাবন করেছেন যাতে পুঁজিপতিরা রাষ্ট্রের সঙ্গে মৃনাফার অংশীদারী শর্তে গঠিত

দংস্থার মাধ্যমে উপনিবেশগুলির প্রাকৃতিক সম্পদ উন্নয়নে উত্যোগী হতে পারে;

- ৫. ইম্পিরিয়াল প্রেফারেন্স নীতির অন্তক্লে পূর্বতন অবাধ বাণিজ্য-নীতির বর্জন;
- ৬. যুদ্ধের সময়ে যুদ্ধেরই কাজকারবারে কিছু সংখ্যক পুঁজিপতি বিরাট অঙ্কের মুনাফা লুটেছে;
- ৭. যুদ্ধের ফলে ব্রিটেনের শিল্পবাণিজ্য বিপর্যস্ত হয়ে পড়েছে;
- ৮. ব্রিটেনের শ্রমিকশ্রেণীর মধ্যে তীব্র অসন্তোষ দেখা দিয়েছে; তারা শুধু মুনাফারই অংশ চায় না, কলকারখানার পরিচালনাতেও তারা অংশ গ্রহণ করতে চায়;
- রিটেনের ধনতান্ত্রিক শোষণ ব্যবস্থার পক্ষে স্বচেয়ে ভীতিপ্রাদ হয়ে দাঁড়িয়েছে
   দেখানকার শ্রমিক আন্দোলন। <sup>৪৬</sup>

বিপিনচন্দ্র দেখিয়েছেন যে অর্থ নৈতিক সংকট থেকে পরিত্রাণের জন্ম বিটেন তার ডোমিনিয়ন ও উপনিবেশগুলির কাঁচা মাল ও সন্থার মজ্রির দিকে দৃষ্টি দিয়েছে। এই নতুন অর্থ নৈতিক অভিসন্ধিকে নির্বাধে কার্যকর করার জন্ম ভারতে মন্টফোর্ড শাসন সংস্কারের (১৯১৭-১৯) প্রস্তাব উঠেছে। কি ভারত সরকার, কি ব্রিটিশ পার্লামেন্ট উভয়েরই টিকি ইংরেজ পুঁজিপতিদের কাছে বাঁধা। এমতাবস্থায় বিপিনচন্দ্র শক্রের শক্র অর্থাৎ ব্রিটিশ শ্রমিক দলের সঙ্গে মৈত্রীর সম্পর্ক স্থাপনের যৌক্তিকতা দেখিয়েছেন। তাঁর মতে শ্রমিকদল একদিকে নিজ দেশের পুঁজিপতি মনোভাব সম্পর্কে সচেতন, অন্যদিকে নিপীড়িত ভারতীয়দের প্রতিও সহামুভূতিশীল; তাই ভারতীয় জাতীয়তাবাদীদের বিলাতের শ্রমিক দলের সঙ্গে বন্ধুত্বস্থতে আবদ্ধ হওয়া প্রয়োজন। ৪৭

তিনি সেইসঙ্গে একথাও বলেন যে ব্রিটিশ শ্রমিকশ্রেণী ভারতীয়দের প্রতি সহাত্নভূতিশীল হবে না, যদি তারা দেখে যে ভারতীয় জাতীয়তাবাদীরা নিজ দেশের পুঁজিবাদী স্বার্থের বিরুদ্ধে নীরব রয়েছে। তাই তিনি ভারতীয় শ্রমিক শ্রেণীকে স্বসংগঠিত করার প্রয়োজন উপলব্ধি করেন। ভারতীয় শ্রমিকদের কাজের সময় দৈনিক আট ঘণ্টা এবং ইংলণ্ডের শ্রমিকদের সমতুলা মজুরির জন্ম আন্দোলন স্বষ্টি করা প্রয়োজন। এজন্ম তিনি আইনাত্নগ ব্যবস্থারও দাবি করেন। এর ফলে ভারতের সস্তার মজুরির প্রতি ইংরেজের আর আকর্ষণ থাকেবে না। বিপিনচন্দ্র এই দৃষ্টিতে ব্রিটেন ও ভারত তথা দারা বিশ্বের শ্রমিক আন্দোলনকে প্রকারক করার প্রস্তাব তোলেন। ৪৮

দস্তার মজ্বির পর সন্তার কাঁচা মালের প্রশ্ন। সেদিকে ইংরেজদের প্রল্ক দৃষ্টিকে প্রত্যাহত করার জন্ম তিনি ভারতে লগ্নী মূলধন থেকে প্রাপ্ত মূনাফার সর্বোচ্চ হার বেঁধে দিতে চান। উদ্ভ মূনাফা রাজকোষে জমা দেওয়া বাধ্যতা-মূলক করলে দেশোল্লয়নে অর্থের ঘাটতি হবে না। তিনি মনে করতেন যে ভারতীয় শ্রমিকদের ইংরেজ শ্রমিকদের সমতূল্য বেতন ও পদমর্যাদা দিলে প্রকারাস্তরে ভারতের সঙ্গে অন্যান্ত দেশের বিশেষ করে ব্রিটিশ ডোমিনিয়নগুলির সম্পর্ক উন্নত হবে। ভারতীয় শ্রমিকদের ঐসব দেশে জীবিকার সন্ধানে বস্বাস বে-আইনি করার কথা আর উঠবে না। ভারতীয় শ্রমিকদের মজুরি কম বলে ঐসব দেশের পুঁজিপতিরা দেশীয় শ্রমিকের পরিবর্তে ভারতীয় শ্রমিক নিয়োগ করে। ফলে সেথানকার শ্রমিক শ্রেণীর মনে ভারতীয়দের প্রতি বিদ্বেষ ভাব দেখা যায়। ৪৯

#### ছয় : শিক্ষাচিন্তা

জীবিকাস্থ্যে বিপিনচন্দ্র প্রথমজীবনে বিভিন্ন স্থানে শিক্ষকতা করেন। পরবর্তী-কালে তিনি সাংবাদিক হন। মাঝে কিছুকাল তাঁকে গ্রন্থাগারিক পদে দেখা যায়। তাঁর লেখা ও বক্তৃতায় শিক্ষা সম্পর্কিত চিন্তার পরিচয় যা পাওয়া যায় তা প্রধানতঃ সমালোচনামূলক। এ বিষয়ে তত্ত্বগত আলোচনার গভীরে তিনি বিশেষ প্রবেশ করেন নি। জাতীয় শিক্ষাপর্ষদের অন্ততম সংগঠকরূপে প্রচারকালে প্রদত্ত বক্তৃতাগুলি থেকে তাঁর শিক্ষাদর্শের একটি রেখাচিত্র পাওয়া যায়।

ভারতের সনাতন আদর্শাহ্নসারে তিনি শিক্ষার তত্ত্বগত ভিত্তিস্বরূপ মাহুষের জীবনসম্পূক্ত পাঁচটি বিষয়ের সমন্বয়, নিয়ন্ত্রণ ও বিকাশের প্রয়োজনীয়তা দর্শিয়েছেন। বিষয় পাঁচটি হল: ১. দেহ, ২. অস্তর্, ৩. অহুভূতি, ৪. বৈষয়িক কর্ম, ৫. দিব্য প্রেরণ। ৫°

মান্ত্ষের এই পাঁচটি বিষয়ের চাই সমন্বয়, একটির দ্বারা অন্ত কোনোটির অবদমন নয়। এগুলির ক্রমবিকাশের ফলে মান্ত্ষের নিম্নবৃত্তিগুলি উচ্চবৃত্তির দ্বারা নিয়ন্ত্রিত হয় এবং আত্মিক সন্তার নিরঙ্কুশ মৃক্তি ও আধিপত্য দেখা দেয়। উপরোক্ত বিষয় পাঁচটি স্ব স্ব ক্ষেত্রে স্বয়ংসম্পূর্ণ এবং নিয়মাধীন— যেমন দেহ ও অস্তর শারীরবৃত্ত ও মনস্তত্ত্বের ( Psychophysics ) অধীন। বিষয় পাঁচটির সমন্বয় ও নিয়ন্ত্রণের মধ্যে দিয়ে মান্ত্র প্রকৃতিকে জয় করতে পারে। ৫১

মননশীলতা, নৈতিকতা, স্জনশীলতা ও আধ্যাত্মিকতার দৃষ্টিতে শিক্ষাব্যবস্থা প্রবর্তিত হওয়া প্রয়োজন। জীবন ও জীবিকার সঙ্গে তার সামঞ্জ্য থাকা চাই। দেশের বর্তমান শিক্ষাব্যবস্থায় মৃথস্থ বিভারই প্রাধান্ত বেশি, বোধ ও বৃদ্ধিগত বিকাশের হ্মযোগ অন্পপস্থিত। জাতীয় ভাবধারার সঙ্গেও তার আদৌ সংযোগ নেই। মাটির সঙ্গে যোগস্ত্রহীন টবে ঝোলানো অর্কিডের মতো এদেশের শিক্ষাব্যবস্থা প্রবর্তিত হয়েছে; দেশীয় ধারা ও বিষয়ের পরিবর্তে বিদেশী বিষয়েই ঐ ব্যবস্থা নিবদ্ধ। এর কারণ এদেশের আধুনিক শিক্ষাব্যবস্থার প্রবর্তন ঘটেছে ইংরেজের উভোগে। ৫২

ইংরেজ নিজের শাসন ও শোষণের তাগিদেই এদেশের শিক্ষাব্যবস্থাকে রূপায়িত করেছে। তারা শিথিয়েছে 'ঘটম্ব ও পটম্ব'— যাতে দেশবাসীর 'দাস্ব' অট্ট থাকে। তাই দেশের লোকের চিত্ত 'ঘটাকাশ ও পটাকাশেই' আবদ্ধিক লাকনিতিক আকাশ কোলাহল থেকে মৃক্ত। আধুনিক শিক্ষার আলোক ভারতবাসীরা পাক্ সেটা শাসকদের অভিপ্রায় নয়। কারণ ইউরোপীয় চিন্তা ও জ্ঞানের পরিপূর্ণ আস্বাদ পেলে এখানকার সাধারণ মাত্ম্ব পাশ্চান্ত্যের গণতান্ত্রিক স্থযোগস্থবিধা দাবি করবে। শিক্ষাব্যবস্থা উচ্চ মধ্যবিত্ত শ্রেণীর মধ্যেই সীমাবদ্ধিক শাসকদের কায়েমী স্বার্থ তারা অক্ষ্ম রাথে। সেই দৃষ্টিতেই ঐ শ্রেণীকে স্পষ্টি করা হয়েছে। পশ্চিমী ভাবধারায় এবং শাসকদের স্বার্থাম্বকলে ঐ শ্রেণীকে এমনভাবে শিক্ষা কেরতে পারে। জনসাধারণের আহ্বগত্য তারা একদিকে অর্জন মধ্যন্থ হিসাবে কাজ করতে পারে। জনসাধারণের আহ্বগত্য তারা একদিকে অর্জন করে, অপরদিকে বিদেশী শাসকদের স্বার্থ সংরক্ষণ ও তৃষ্টিবিধানের মাধ্যমে নিজেদের স্ব্যোগস্থবিধা আদায়ের সঙ্গে নানা সম্মান ও খেতাবে ভৃষিত হয়। ভারত সরকারের সমগ্র শিক্ষাব্যবস্থাই এই নীতি অন্থ্যারে পরিকল্পিত ও রূপায়িত। বি

বিপিনচন্দ্র চাইতেন দেশের ঐতিহ্ন, আবেগ ও বৈশিষ্ট্য অন্থ্যায়ী দেশেরই প্রতিনিধিস্থানীয় ব্যক্তিদের নেতৃত্বে জাতীয় শিক্ষার প্রবর্তন। ব্যক্তিমান্থ্যের ক্ষেত্রে যেমন স্বতন্ত্র আচারবিচার, ইচ্ছা, অভিক্রচি, কল্পনা ও নানাবিধ প্রবণতা থাকে তেমনি সংশ্লিষ্ট দেশের জলবায়, ভৌগোলিক অবস্থান, নৃতাত্বিক গঠন, মানসিক প্রকৃতি ইত্যাদি অতি স্বাভাবিক কারণেই বিভিন্ন জাতির মধ্যে তারতম্য থাকে। তাছাড়াও এক জাতি থেকে অপর জাতির সামাজিক, রাজ-নৈতিক ও অর্থ নৈতিক গঠন পৃথক হতে পারে। সেজন্মে প্রতি জাতিরই নিজ নিজ ক্ষেত্রে জাতীয় আবেগ, ঐতিহ্ ও প্রকৃতি অহুযায়ী তার শিক্ষাব্যবস্থা প্রবর্তিত হওয়া বাঞ্চনীয়। ৫ ৪

বিপিনচন্দ্র মানসিক শিক্ষার সঙ্গেই বিজ্ঞান ও করিগরি শিক্ষণের প্রয়োজনীয়তা উপলব্ধি করেন। প্রথমটি ব্যতিরেকে মাহুষের স্ককুমার বৃত্তি ও সাংস্কৃতিক বিকাশ রুদ্ধ হয়ে পড়বে এবং দ্বিতীয়টির অবহেলায় ব্যক্তি ও জ্ঞাতির বৈষয়িক অগ্রগতি নিশ্চল হয়ে পড়বে। জ্ঞাতীয় শিক্ষা পর্যদের পাঠ্যক্রমের বিবরণ-দান প্রসঙ্গে তিনি বলেন যে পর্যদে বয়স ও মানসিক গঠন অন্থয়ায়ী শিক্ষার্থীকে প্রথমে প্রকৃতির সঙ্গে পরিচয় করিয়ে দেওয়া এবং দ্বিতীয় পর্যায়ে শিক্ষার সঙ্গে ব্যবহার্য বস্তুর উৎপাদনে যুক্ত করার নীতি গৃহীত হয়; ক্রমে ভাষা, ইতিহাস, বিজ্ঞান, দর্শন প্রভৃতি বিষয়ে শিক্ষাদানের পর একদলকে গবেষণা, অধ্যাপনা ইত্যাদিতে চালিত করা হয় এবং অপরদলকে উৎপাদনের প্রয়োজনে লব্ধ জ্ঞানের প্রযুক্তিকরণে উৎপাহিত করা হয়। মাতৃভাষায় শিক্ষাদানকে তিনি অপরিহার্য মনে করতেন।

স্বরেন্দ্রনাথের মতো বিপিনচন্দ্রেরও এই অভিমত ছিল যে ছাত্রদের রাজনীতি চর্চা অস্থচিত নয়। বৈশ্বিক মানবতার দঙ্গে সাযুজ্য বজায় রেথে শিক্ষায় দেশপ্রেম সঞ্চার করাও একান্ত প্রয়োজন। ৫৫

# দাত : উপদংহার

রামমোহনের সময় থেকে বাঙালীর মননজীবনে যে আধুনিকতার স্ত্রপাত হয়েছিল তাতে হয়তো এখনকার রাজনৈতিক দৃষ্টিতে জাতীয়তাবোধ ছিল না, কিন্তু স্বীয় সমাজমুখী ও এহিক জীবনবোধ দেখা দেয়। উনিশ শতকের প্রথমাধেই জাতীয় চেতনার ভূমি উবর হতে শুরু করেছিল। দেশ গঠনের তাগিদে প্রাচীন মূল্যবন্তার পুনকদ্ধার, নতুন সমাজবোধের উন্মেষ এবং ধর্ম ও সংস্কৃতির নবরূপায়ণের প্রয়োজনে দেশের উজ্জল ঐতিহ্বের প্রতি সন্ধানী দৃষ্টি পড়েছিল। বিপিনচন্ত্রের কথায়, 'আপনাদিগের প্রাতন ধর্মের শ্রেষ্ঠত্বাতিমান এইভাবে আমাদিগের মধ্যে জাগিয়া উঠে, তাহারই উপরে সর্বপ্রথমে আমাদের আধুনিক স্বাদেশিকতার বা

Nationalism-এর মূল ভিত্তি স্থাপিত হয়।'<sup>৫৬</sup> স্বদেশাভিমান, স্বাদেশিকতা বা জাতীয় মনোভাব প্রথম দিকে ধর্ম ও সমাজসংস্থারের প্রচেষ্টা থেকেই দেখা দিতে শুক্ত করে। দেশের এই সামাজিক বিবর্তনধারায় বিপিনচন্দ্রের মন গড়ে ওঠে।

রাজনারায়ণ বস্থর স্বাদেশিকতার আদর্শ ও নবগোপাল মিত্রের হিন্দুমেলা তাঁর দেশভক্তিকে উদ্বৃদ্ধ করে তোলে। শিবনাথ শাস্ত্রীর স্বাদেশিকতা মিশ্রিত বাদ্ধ-ধর্মের আদর্শ ও স্থরেন্দ্রনাথের জাতীয়তাবাদী মন্ত্রে তিনি দীক্ষিত হন। যৌবনে 'তত্ত্বোধিনী' গোষ্ঠীর আদর্শ অপেক্ষা 'বঙ্গদর্শন' লেথকগোষ্ঠী তাঁর স্বদেশচেতনাকে অধিক অন্তর্গাণিত করেছিল। পরবর্তীকালে বিজয়ক্ত্রফ গোস্বামী ও ব্রজেন্দ্রনাথ শীলের দার্শনিক চিস্তায় তিনি প্রভাবিত হয়েছিলেন।

'বঙ্গদর্শনে'র দেশপ্রেমিকতার আদর্শে সংকীর্ণতা ও জাতিবিছেব ছিলনা এবং তাতে জাতির পূর্ণাঙ্গ জাগরণের নির্দেশ তিনি অহুতব করেন। সমাজ, সাহিত্য ও ধর্মের মানবতন্ত্রী নববাধ ক্রমে জাতীয় চেতনার দিকে অগ্রসর হয়— ব্রাহ্মধর্ম ও সনাতন হিন্দুধর্মের বিরোধ ক্রমে মান হয়ে যায় সেই নবচেতনায়— তার পিছনে অর্থ নৈতিক কারণই ছিল প্রধান; সেই সঙ্গে দেশে মধ্যবিত্ত শ্রেণীর ক্রমোদয়, নবপ্রতিষ্ঠিত কংগ্রেমের ধীরগতিতে সাবালকত্ব অর্জন, শাসকদের উত্তরোত্তর দমননীতি জাতীয় অভিমান ও চেতনায় গতি সঞ্চার করে। আত্মশক্তি ও মর্যাদা প্রতিষ্ঠার সংকল্প নিয়ে যাঁরা এগিয়ে আসেন বিপিনচন্দ্র ছিলেন তাঁদের অন্যতম।

বিপিনচন্দ্রের মৃক্তবৃদ্ধি ও উদার মননশীলতার মস্ত পরিচয় হল যে নিষ্ঠাবান ব্রাহ্ম হয়েও সনাতন হিন্দু আদর্শ ও বৈফবধর্মের তিনি গুণগ্রাহী ছিলেন। বিদ্ধিন্দ্রের আদর্শে অবতারবাদ ও রুফ্চরিতের তিনি ব্যাখ্যা করেছেন মৃগের উপযোগিতা ও প্রয়োজনের দিকে লক্ষ্য রেখে। ব্রাহ্মদের নীতিচ্যুতি ও সনাতন-পদ্মী হিন্দুদের আপসবিহীন রক্ষণশীলতা থেকে আত্মস্থাতন্ত্রা বজায় রেখে তিনি বিদ্ধিমচন্দ্রের মতো ভিন্ন পথে পদক্ষেপ করেন।

রাজনৈতিক জীবনের গোড়ার দিকে বিপিনচন্দ্র ছিলেন চরমপন্থী দলের
শীর্ষস্থানীয়। ঐদলের অক্তম নেতা টিলকের উগ্র জাতীয়তাবাদী চেতনার
পশ্চাতে ছিল সনাতন হিন্দু ধর্মের পুনর্জাগরণ চিস্তা। বিপিনচন্দ্র টিলকের
আদর্শকে আধুনিক আবরণ দিতে গিয়ে তার ধর্মীয় গোড়ামিকে গোণ পর্যায়ে
নিয়ে যান; সমসাময়িক যুগের দাবিই হয়তো তাঁকে প্রভাবিত করেছিল— দে
দাবি অতীতের দিকে তাকিয়ে পার্ত্রিক স্থুণ চায়নি— চেয়েছিল ঐতিক জীবনের

উন্নতি। বুর্জোয়া গণতান্ত্রিক সমাজনির্দেশ ছিল প্রছন্ন। বিপিনচন্দ্র উপলব্ধি করেছিলেন শক্তিশালী বিদেশী শাসকদের নির্মূল করতে হলে চাই যুগোপযোগী আদর্শ ও কর্মপন্থা। তাঁর পথ অন্থসরণ করে টিলকও ধর্মরক্ষা ও গোরক্ষার পরিবর্তে স্বদেশী ও বয়কটের নীতি গ্রহণ করেন। বিপিনচন্দ্র ধর্মীয় আবেগমিশ্রিত উগ্র জাতীয়তাবাদকে স্থম্পন্ট রাজনৈতিক কার্যক্রমে পরিণত করেন। তাই স্থরাটে কংগ্রেসের ভাঙনের পর ১৯০৭ সালে তাঁকে চরমপন্থীদের কাছে এই কর্মপন্থা উপস্থাপিত করতে দেখা যায়: ১. শিক্ষার সম্প্রসারণ; ২. জাতীয় স্বেচ্ছাসেবক দল গঠন; ৩. জাতীয় শিল্পের প্রতিষ্ঠা ও উন্নতি সাধন; ৪. যথাসময়ে জাতীয় দল গঠিত হলে তার দায়ির গ্রহণের উদ্দেশ্যে একটি রাজনৈতিক দল গঠন। ৫৭

বিশ শতকের প্রথম দশকে স্বদেশী আন্দোলনের আমেজ বেশি দিন থাকে
নি। তার মন্ত্রম্পর্শে দেশবাদীর জীবনে সঞ্চারিত প্রাণের আবেগ ক্রমে শ্রেণীবিশেষেই দীমাবদ্ধ হয়ে পড়ে— মননক্রিয়ার মধ্যে দিয়ে সেই আবেগ শিল্প,
দাহিত্য প্রভৃতি স্তজনীশক্তিতে আত্মপ্রকাশ করতে থাকে। এর বিস্তৃত কারণ
অক্সপ্র আলোচিত হয়েছে। মর্লি-মিন্টো শাসন সংস্কার (১৯০৯) গুমন্টকোর্ড শাসন
সংস্কারের (১৯১৯) মাঝামাঝি কাল একপ্রকার নিস্তেজ পরিবেশের দাক্ষ্যই বহন
করে। বিপ্রবীরা কেবল সেসময়ে তলে তলে প্রস্তুতিকার্য চালিয়ে যান। তৃতীয়
দশকে গান্ধার নেতৃত্বে আবার এক অভাবনীয় জাগরণ দেখা দেয়। তথন
আন্দোলনের উমাদনা যতই ঘটে থাকুক না কেন বাংলার জনচিত্তে স্বদেশী মুগে
যে প্রাণের সংযোগ ঘটেছিল অসহযোগ পর্বে তা তেমন পারে নি; ৫৮ বিশেষ
করে মৃষ্টিমেয় যাঁরা গান্ধী আন্দোলনকে বৃদ্ধির কষ্টিপাথরে যাচাই করতে চেয়েছিলেন তাঁদের মনে অসহযোগ আদর্শ কোন দাগ কাটতে পারে নি। নব
অংকুরিত জনচেতনাকে বিছালয়, আদালত, আইন পরিষদ থেকে বিচ্ছিল্প করে
মানসিক পুষ্টির ব্যাঘাত ঘটাতে তাঁরা চান নি। সেজন্তে নিন্দা ও অপবাদের
সঙ্গে সেম্ময়ে যে-কজনকে একঘরে করা হয় বিপিনচন্দ্র ছিলেন তাঁদের একজন।

বিপিনচন্দ্র ছিলেন 'লজিকে'র পক্ষপাতী, তাই অসহযোগ আন্দোলনের দময় গান্ধীর 'ম্যাজিক' বৃঝতে পারেন নি। গান্ধীবাদী আন্দোলনের উন্মাদনায় তিনি বৃদ্ধিজীবনের অস্বীকৃতি প্রত্যক্ষ করেছিলেন; তেমনি নির্বিচার গুরুবাদ বা গান্ধীর ব্যক্তিত্বের অন্ধ অন্থসরণও তিনি লক্ষ করেছিলেন। ব্যক্তিপূজার বিরোধী বৃদ্ধিবাদী বিপিনচন্দ্রের সঙ্গে গান্ধী ও তাঁর অন্থগামীদের সংঘর্ষ ঘটা দেদিন তাই খ্বই স্বাভাবিক ছিল। বিপিনচন্দ্র ইংরেজের সঙ্গে স্বেচ্ছায় ও

সমস্ত্রে গাঁথা এক সম্পর্ক গড়ে তুলতে চেয়েছিলেন এই ভেবে যে, বিচ্ছিন্ন স্বাধীনতায় জনমন সংকীর্ণ গলিপথে আবদ্ধ হয়ে পড়বে । ৫ ন

বিপিনচন্দ্রের বছ কিছু দ্রদৃষ্টির অগ্যতম হল গান্ধীর থিলাফৎ আন্দোলনের পরিণামদর্শিতা। ইসলাম ধর্মের প্রতি যথোচিত শ্রন্ধা রেখেই তিনি অহুভব করেছিলেন যে মুসলমানদের অন্ধ আধ্যাত্মিক ঐক্যের জিগিরের সঙ্গে রাজনৈতিক একতার কোনও সম্বন্ধ নেই। তাই দেখা যায় যে তুরস্কের নবজাগরণের ফলে থিলাফৎ প্রশ্ন ধুয়ে মুছে গেলেও ভারতে সেই আন্দোলনের জ্বের হিসাবে মুসলমানদের স্বাতস্ত্র্যবোধ ক্রমে ভারতীয় জাতীয়তা ও একতার প্রতিকৃল হয়ে দাঁড়ায়। ৬°

উগ্র জাতীয়তাবাদী গোষ্ঠার সঙ্গে মিত্রতা সত্ত্বেও বিপিনচন্দ্র যে হীন সাম্প্রদায়িক ভাবনার উর্ধ্বে ছিলেন দেকথা তাঁর Composite Patriotism-এর তত্ত্ই প্রমাণ করে। তিনি বুঝেছিলেন যে হিন্দু মুদলমান পার্শী খ্রীষ্টান প্রভৃতি বহু জাতি ও সম্প্রদায়ভুক্ত মাহুষের যুগযুগাস্তরের অবদানে ভারতীয় সভ্যতা ও ঐতিহ্ পরিপুষ্ট। স্থতরাং সকলের সমবায়ে ভারতবর্ষীয় এক মহাজাতির ঐকতান স্বষ্ট করতে হবে। প্রত্যেক সম্প্রদায়ের যুগোপযোগী সংস্কার সাধন করে সকলের স্বীয় বৈশিষ্ট্য ও সাধনার সমন্বয় প্রয়াস এবং সর্বভারতীয় সংস্কৃতির যে-ফেডারেশন স্থাপনের কথা তিনি ভেবেছিলেন তা আজকের পৃথিবীতে পার্লামেন্টারি গণতম্বের বার্থতা প্রকট হওয়ার পর নতুন করে উপযুক্ত বিবেচনার দাবি রাথে। ডেমোক্রেটিক স্বরাজ প্রবন্ধে তিনি বলেছিলেন যে প্রচলিত গণতন্ত্রে মান্থবের কর্মশক্তি (initiative) শীমাবদ্ধ; প্রয়োজনবোধে নির্বাচিত প্রতিনিধিকে অপ্সারণ (recall) করার অধিকারও অন্থপস্থিত। তাই তিনি গণতান্ত্রিক তৃণমূল-ভিত্তিক পিরামিডাকারে বিগুস্ত শাসন-কাঠামোর সাহায্যে মাতৃষ, সমাজ ও রাষ্ট্রের মধ্যে একটা প্রত্যক্ষ ও সহৃদয় সম্পর্ক স্থাপনের কথা ভেবেছিলেন।<sup>৬১</sup> তাঁর ইম্পিরিয়াল ফেডারেশন প্রস্তাবটিকে হয়তো সেইসময়ে (১৯১০-১১) গালভরা তত্ত্বকথা বলে মনে হয়েছিল। কিন্তু সেটি যে কত সময়োপযোগী ও দুরদৃষ্টিসম্পন্ন তা পরবর্তীকালে জাপানের আগ্রাসী নীতি, চীনের অভ্যুত্থান, ঐসলামিক দেশগুলির জোটবন্ধনের প্রয়াস ইত্যাদি প্রমাণ করে। বিভিন্ন রাষ্ট্রের পরম্পর বিচ্ছিন্ন অস্তিত্বের পরিবর্তে সংযুক্ত রাষ্ট্রগোষ্টীর (Federal Self Rule) প্রয়োজন 'লীগ অব নেশনস' প্রতিষ্ঠার মধ্যে দিয়েই প্রমাণিত হয়েছে। বিভিন্ন জাতির সমানাধিকার-ভিত্তিক সমন্বয়ের বনিয়াদ-রূপে তিনি আধ্যাত্মিক মানবতন্ত্রী চিস্তাকে রেথেছিলেন। মানব সভ্যতার বিবর্তনেও তিনি ঐ একই স্থরের সন্ধান করেন। জাতি বর্ণ ধর্ম নির্বিশেষে সব কিছুর মূলে তিনি নারায়ণস্বরূপ মানবতাকে উপলব্ধি করেন।

চরমপন্থী থেকে তিনি ক্রমে নরমপন্থী হয়ে পড়েছিলেন। দেশবাসীর অপরিণত রাজনৈতিক চেতনা, উচ্ছাস ও আবেগসর্বস্ব আন্দোলনের নিক্ষলতা প্রভৃতি মিলিয়ে তিনি যে অভিজ্ঞতা অর্জন করেছিলেন সেদিক থেকে তাঁর শেষজীবনের সেই মনের গতি ছিল খ্বই স্বাভাবিক। তাঁর চরিত্রে একদিকে যেমন দৃঢ় আত্মপ্রতায় দেখা যায় তেমনি বিরোধী পক্ষের চিন্তাভাবনা ও অবদানের প্রতিও যথোচিত স্বীকৃতি ওপ্রদার ভাব লক্ষ করা যায়। এর একটি নজির হল কংগ্রেসের গোড়ার যুগে 'ধীরে চল' নীতির তীব্র সমালোচনা করলেও তিনি পূর্বস্থরীদের কর্মতংপরতায় দেশের রাজনৈতিক চেতনার উন্মেষকে স্বীকার করতে কৃষ্ঠিত হন নি। 'নবযুগের বাংলা' ও 'চরিত-চিত্র' গ্রন্থ তৃটিতে তাঁর এই বাস্তবাহুগ সমাজবোধের পরিচয় ও ঐতিহাসিকের নিষ্ঠা লক্ষণীয়। আজকালকার রাজনীতিতে এ-ধরণের চরিত্র সত্যই বিরল।

বিপিনচন্দ্রের জীবন ও মননের একটি স্ববিরোধ প্রসঙ্গতঃ উল্লেখ করা দরকার। চিন্তা ও ব্যাবহারিক দিক থেকে তিনি মথেইই যুক্তিবাদী ছিলেন। কিন্তু প্রেরণার সন্ধান তাঁর সম্পূর্ণ বস্তুনিরপেক ছিল। নিজেই লিথেছেন : 'উপলব্ধি করিয়াছি যে কে যেন অন্তরঙ্গ হইতে আমার লেখনী বা রসনাকে অবলম্বন করিয়া আমাকে অন্তুত সত্য শিক্ষা দিতেছেন।' তাঁর এই উপলব্ধি অতীন্দ্রির (mystic) অন্তুতি ছাড়া আর কিছু নয়। তবে তিনি তাঁর অতীন্দ্রিয় উপলব্ধিকে অন্তান্ত অনেক নেতার মতো সমাজসাধনায় টেনে আনেন নি। আধ্যাত্মিক ভাবনাকে ব্যাবহারিক ও যুক্তিগত দিক থেকে স্থাপনের প্রয়াসী হয়েছিলেন। মান্থবের কল্যাণই ছিল তাঁর আদর্শ— এবং সেজন্তো বাস্তববোধের যে প্রাধান্ত থাকা দরকার সেবিষয়ে তাঁর ছিধা ছিল না। বিপিনচন্দ্রের উভবলী প্রবণতা সম্পর্কে মানবেন্দ্রনাথ লিথেছেন :

"Pal appeared to be bewildered by the extremely contradictory tendencies of his own ideas. Bourgeois radicalism coupled with religious reformism rendered his political vision rather foggy...Progressive liberalism was getting the upper hand of the religious mysticism in Pal's nationalistic philosophy. Revolutionary tendencies overwhelmd the forces of reaction focussed through him. His pathetic

desire for the imperial connection, in itself, was but a sign of subjective weakness; but this desire originated in a hidden mistrust of all those ideals cherished by orthodox nationalism.'\*

তবে তাঁর মননজীবনে নিষ্ঠা, ব্যক্তিপূজা ও অন্ধ আহুগত্যকে স্বীকার না করা এবং তথ্যনির্ভর চিস্তাকে আশ্রয় করে নির্ভীক মনোভাব ব্যক্ত করার দং দাহদ প্রতিকৃল প্রভাব ও পরিবেশকে বহুলাংশেই কাটিয়ে চলত। ভারতীয় রাজনীতির বৈশিষ্ট্য অন্ধ আবেগ ও উচ্ছাদের স্রোতে গা ভাদিয়ে চলতে না পারায় বিপিন-চন্দ্রকে শেষজীবনে কোণঠাদা হতে হয়। তাবলে তিনি কর্মজীবনে পৃষ্ঠপ্রদর্শন করেন নি কিংবা স্থথের তাগিদে নিজের চিস্তা ও দত্তাকে বিকিয়ে দেন নি। দেজত্য তিনি অন্তিমজীবনে অশেষ তৃঃখ ও দারিদ্রোর দম্মুখীন হন। 'ইংলিশম্যান' পত্রিকায় দেশের অনভিপ্রেত গতিকে তুলে ধরার অপরাধে তাঁর উপর নানা কুৎদা বর্ষিত হয়; ভারতীয় রাজনীতির রীতি অন্থযায়ী তাঁর কণ্ঠরোধেরও নানা ব্যবস্থা হয়। স্পেনদেশীয় দার্শনিক Jose Ortega y Gasset-(১৮৮৬-১৯৫৫)-এর একটি বর্ণনা বিপিনচন্দ্রের প্রসঙ্গে বুঝি আশ্রুর্যতাবে মিলে যায়:

"...we are witnessing the triumphs of hyperdemocracy...

The mass crushes beneath it everything that is excellent, individual, qualified and select. Anyone who is not like everybody runs the risk of being eliminated." 8

#### निर्फि निका

- Manabendra Nath Roy. India in Transition. Geneve, 1926, p. 195.
- Ronaldshay. The Heart of Aryavarta. 1928, p. 89,
- ৩. 'বিনয়কুমার সরকারের বৈঠকে'। ১ম ভাগ, ১৯৪৪, পৃ ৩৩১।
- ৪. বিপিনচন্দ্র পাল। 'সত্তর বৎসর: আত্মজীবনী'। ১৩৩২ বঙ্গান্ধ, পৃ ২২৪।
- 4. Bipin Chandra Pal. Swadeshi and Swaraj: the rise of new patriotism. 1954, p. 124.

- S. Haridas Mukherjee & Uma Mukherjee. Bipin Chandra Pal and India's Struggle for Swaraj. 1958, p. 12.
- 9. Ibid. Appendix III.
- ৮. গিরিজাশঙ্কর রায়চৌধুরী। 'শ্রীঅরবিন্দ ও বাঙ্গলায় স্বদেশী যুগ'। ১৯৫৬, পু ৫৭৩।
- a. Bipin Chandra Pal. Swadeshi and Swaraj. p. 217.
- So. H. Mukherjee & U. Mukherjee. Bipin Chandra Pal... p. 106.
- 55. Ibid. p. 107
- SR. Ibid. p. III
- so. Ibid. p. 113
- ১৪. विभिन्नहन्त भान । 'नवगूरभन्न वांश्ना' । ১৯৬৪, भू ১२७।
- se. Bipin Chandra Pal. Bengal Vaishnavism. 1962, p. 2.
- 39. Ibid. p. 4.
- sa. Ibid.
- 56. Ibid. p. 7.
- 53. Ibid. p. 8.
- ২০. বিপিনচন্দ্র পাল। 'নবযুগের বাংলা'। ১৯৬৪, পু ১৭।
  - ২১. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ১৮।
  - ২২. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পৃ ২৮৯-২৯২।
  - 20. Bipin Chandra Pal. Writings and Speeches, 1958, Vol. I, p.61.
  - P. D. Saggi. Life and Work of Lal, Baland Pal. (Collection of Speeches and Writings) 1962, p. 280.
  - २a. Bipin Chandra Pal. Soul of India. 1911, p. vii. (Preface)
- 25. Life and Utterances of B. C. Pal. pp. 27-28.
- २१. विभिनठन भान। 'ताहुनी जि'। ১७७७, भु ১।
- २৮. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু २-১২।
- २२. श्रीक श्रा १ ७०-७३।
- ७०. প्र्वांक श्रन् । १ ७४-१२।
- ৩১. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। প ১৬।
- oz. Quoted in : Varma. Modern Indian Political Thought. p. 366.

- ७७. विशिनठन शान । 'ताष्ट्रेनीिि'। ১७५० वक्रास, शृ २०।
- 98. Bipin Chandra Pal. Swadeshi and Swaraj. p. 206.
- ve. Bipin Chandra Pal. Spirit of Indian Nationalism. 1910, p. 4.
- 5. Life and Utterances of B. C. Pal. pp. 27-28
- B. Pattabhi Sitaramyya. History of the Indian National Congress (1885-1935). 1935, p. 84.
- Cb. Quoted in : Varma. Modern Indian Political Thought. p. 368.
- عن. Bipin Chandra Pal. Swadeshi and Swaraj. p. 201.
- 8. Bipin Chandra Pal. Memories of My Life and Times. Vol. I, 1935, pp. 355-357.
- 85. Bipin Chandra Pal. 'Nationalism and Imperialism', in: P. D. Saggi. Life and Work of Lal, Bal and Pal. 1962, p. 285.
- 82. Ibid.
- 80. Bipin Chandra Pal. The New Economic Menace to India. 1920, p. 210.
- 88. Ibid. p. 216.
- sc. Ibid. p. 1.
- 89. Ibid. pp. 217-219.
- 89. Ibid. pp. 226-227.
- 8ь. Ibid. pp. 232-235.
- 85. Ibid. pp. 238-240.
- co. Bipin Chandra Pal. Soul of India. p. 201.
- es. Ibid. p. 202.
- 22. Bipin Chandra Pal. Swadeshi and Swaraj. p, 256.
- ev. Ibid. pp. 259-262.
- 48. Ibid. p. 253.
- aa. Ibid. p. 271.
- ৫৬. বিপিনচন্দ্র পাল। 'চব্নিত-চিত্র'। ১৯৫৮, পৃ ১২৪।
- 29. Manabendra Nath Roy. India in Transition. p. 197.

- ৫৮. নির্মলকুমার বস্থ। "বিপিনচন্দ্র পাল", 'বিশ্বভারতী পত্রিকা,'। কার্তিক-পৌষ,
   ১৮৮০ শক, পৃ ১৬৯।
- श्र्विक श्र । १ ३१३ ।
- ৬০. পূর্বোক্ত গ্রন্থ।
- 83. Bipin Chandra Pal. 'My Conception of Swaraj', in: P. D. Saggi. Life and work of Lal, Bal and Pal. p. 305.
- ৬২. বিপিনচন্দ্র পাল। 'জেলের থাতা'। ১৯৫০, পৃ ৬২।
- 60. Manabendra Nath Roy. India in Transition. pp 199-200.
- S. Jose Ortega y Gasset. The Revolt of the Masses. 1953, (Unwin Pocket Edition) p. 14.

## এক : ভূমিকা

বাঙালীর বিগত শতকের সাংস্কৃতিক ইতিহাসকে অনেকে এককথায় বৈদান্তিক পুনর্জাগরণের কাল হিসাবে অভিহিত করেন। কথাটি কিছুটা বিতর্কমূলক হলেও দেখা যায় ঐ শতকের প্রথম দিকে লুগুপ্রায় বেদান্তচর্চার পুন:প্রবর্তনে রামমোহন তৎপর হয়েছিলেন। তাঁরই নিদর্শনে অন্থপ্রাণিত হয়ে শতাব্দীর শেষদিকে বেদান্ত-চর্চায় গতিবেগ সঞ্চার করেন স্বামী বিবেকানন্দ— একথা ভগিনী নিবেদিতার দিনলিপি থেকে জানা যায়। রামমোহন ও বিবেকানন্দের মধ্যবর্তীকালে বৈদান্তিক চেতনা রাক্ষমমাজের মধ্যে রামচন্দ্র বিভাবাগীশ ছাড়া আর কারো মনে বিশেষ প্রতিফলিত হয় নি। তত্ত্বোধিনী সভার বিশিষ্ট সদস্থ বিভাসাগর বেদান্তের বিরোধী ছিলেন। রামমোহনের সেই প্রয়াসকে প্রায় অর্ধ শতাব্দী পরে স্বামী বিবেকানন্দই প্রকারান্তরে পরিপুষ্ট করেন। শতাব্দীর এই ছই প্রধান দিকপাল বিশেষ উদ্দেশ্য প্রণোদিত হয়েই বেদান্তপ্রচারে অবতীর্ণ হয়েছিলেন।

বেদান্তপ্রচারে রামমোহন ও বিবেকানন্দ উভয়েরই অভিপ্রায় ছিল ধর্মের নবমূলাায়নের দঙ্গে সমাজ ও রাষ্ট্রীয় চেতনার দঞ্চার। বামমোহন বেদান্তের দাহায্যে বহু দেবদেবী ও মূর্তিপূজার পরিবর্তে একেশ্বরবাদ প্রচার করেন; শাস্ত্র ও যুক্তির সমন্বয়ে তিনি সমাজদংস্কারে উত্যোগী হন। সমাজদংস্কারের তাগিদেই তিনি প্রথমে প্রচলিত ধর্মীয় আচারামুষ্ঠানের সংস্কার হওয়া প্রয়োজন বলে উপলব্ধি করেছিলেন। ধর্মীয় অনাচার ও প্রথাপীড়নকে তিনি রাজনৈতিক চেতনা ও দেশভক্তির অন্তরায় বলে মনে করতেন। অপরদিকে বিবেকানন্দ বেদান্তের মায়াবাদকে নবাগত পশ্চিমী ইহজীবনসর্বস্থ ভোগবাদী প্রবণতা ও বস্তবাদী চিন্তার নিরদনকল্পে প্রয়োগ করতে উত্যোগী হন। উপাদান প্রায় এক হলেও ব্যাবহারিক ক্ষেত্রে উভয়ের স্থাতন্ত্র্য স্থপরিস্ফুট। তবে উভয়ের বেদান্তপ্রচারের মূলে সমাজদংস্কারের উদ্দেশ্য অস্বীকার করা যায় না। রামমোহনের সংস্কারপ্রয়াদ ছিল আইন ও অস্থ্রিনভিত্তিক। পক্ষান্তরে বিবেকানন্দ মান্তব্যের চারিত্রিক বিকাশ ও বিভাবৃদ্ধির

উৎকর্ষসাধনকে অধিক উপযোগী ও কার্যকর বলে মনে করতেন। এ-বিষয়ে তিনি বঙ্কিমচন্দ্রের অমুবর্তী ছিলেন।

উনিশ শতকের দিতীয়ার্ধে ভারতে জাতীয়তাবাদের যে-বীজ উপ্ত হয়েছিল তার ক্ষেত্র প্রস্তুত করেছিল দেশের প্রাচীন ধর্ম ও ঐতিহের প্রতি সামুরাগ দৃষ্টিপাত, নিজের সমাজ সম্পর্কে গৌরববোধ এবং সর্বশ্রেণীর মান্ত্যের হিতসাধনার্থে নানাবিধ সংস্কারপ্রয়াস। সমাজ ও ধর্মের নব রূপায়ণচিন্তার সঙ্গে একই সূত্রে গ্রথিত স্বদেশাভিমান ক্রমে জাতীয় চেতনায় পরিবর্তিত হতে থাকে। রামমোহন কেশবচন্দ্র ও বন্ধিমচন্দ্র বিশ্বপ্রগতির সঙ্গে তাল মিলিয়ে চলার জন্ম কেবল স্বদেশের প্রাচীন ভাবভাগুরের উপর নির্ভর না করে প্রাগ্রসর প্রতীচীর চিম্ভাসম্ভার থেকে দেশোপযোগী উপকরণের সন্ধান করেছিলেন। পরবর্তীকালে এদেশের বিদগ্ধমণ্ডলীর একটি শাখা বিদেশের পরিবর্তে স্বদেশের ভাবাদর্শেই বিশ্ববিজয়ে ক্বতসংকল্প হন। এঁদের প্রথম ও প্রধান প্রবক্তা ছিলেন স্বামী বিবেকানন্দ। তিনি হিন্দুধর্মের সংমিশ্রনে জাতীয় চেতনাকে উগ্র রূপদান করেন। বেদান্তেই তিনি সমাজতান্ত্রিক মানবতার স্ত্র খুঁজে পান। তিনি অহুভব করেছিলেন যে, ধর্মরাজ্য প্রতিষ্ঠা করতে হলে গোঁড়ামি ও কুনংস্কারের পথ পরিত্যাগ করে যুগোপযোগী গণতান্ত্রিক পদ্ধতি অবলম্বন করা প্রয়োজন। ধর্ম ও সংস্কৃতির ক্ষেত্রে ভারতের শ্রেষ্ঠন্থ প্রতিষ্ঠার মাধ্যমে তিনি দারা বিশ্বে হিন্দুধর্মের প্রভাব বিস্তারের আদর্শে দেশের মৃতপ্রায় জনমনকে পুনকজ্জীবিত করেন। বিবেকানন্দের এই ভূমিকাকে বিশ্লেষণ করে মানবেজনাথ লিখেছেন: 'His nationalism was a spiritual imperialism. He called on young India to believe in the spiritual mission of India...on which was subsequently built the orthodox nationalism of the de-classed young intellectuals, organized into secret societies advocating violence and terrorism for the overthrow of British rule.'9

সমকালীন শিক্ষিত যুবমানস তাঁর এই আধ্যাত্মিক বিশ্ববিজয়ের আদর্শে উদ্দাম হয়ে ওঠে। সামাজিক ও অর্থ নৈতিক উভয় দিক থেকেই তারা ছিল নিরতিশয় বিড়ম্বিত। এই হুর্দশার জন্ম তারা সমাজব্যবস্থাকেই দায়ী বলে মনে করত—
যে-ব্যবস্থার মূলে তারা দেখেছিল বিদেশী শাসকদের অবস্থিতি। বিবেকানন্দের আদর্শে অন্তপ্রাণিত বিদ্রোহী যুবসম্প্রদায়ের মনে একাধারে আধ্যাত্মিক জাতীয়তাবাদ এবং উগ্র স্বাজ্ঞাত্যাভিমান দেখা দেয়। সে চেতনার পিছনে

সমাজের গতিপ্রবাহের সঠিক প্রত্যয় যত-না ছিল তার চেয়ে অনেক বেশি ছিল রাজনৈতিক নৈরাজ্যবাদ আর অস্বচ্ছ সমাজতান্ত্রিক ভাবাবেগ। ফলে সমাজ-ব্যবস্থার পরিবর্তনের জন্ম রাজনৈতিক চেতনা সঞ্চারের পরিবর্তে প্রাচীন আধ্যাত্মিক গৌরব পুনঃপ্রতিষ্ঠার প্রয়াদই প্রাধান্ম লাভ করে। তা সত্ত্বেও একথা স্বীকার্য যে অপরিসীম ত্যাগ ও ঐকান্তিকতায় তাঁরা জনমানসে যে আত্ম-প্রত্যয় ও প্রাণশক্তির সঞ্চার করেছিলেন, তা পরবর্তীকালে দেশের রাজনৈতিক অভ্যুত্থানকে গতিসম্পন্ন করে তোলে। বিবেকানন্দের ভাবভূমিতেই জন্ম নিয়েছিল চরমপন্থী বিপ্লবী কর্মতৎপরতা।

ছোটবেলা থেকেই সাধুসন্ন্যাসীদের জীবনে তাঁর এক নিশেষ আকর্ষণ ছিল।
মানসিক গঠনে তিনি ছিলেন অত্যন্ত ভাবপ্রবণ ও আদর্শবাদী। তাঁর ছাত্রজীবনকালে দেশের জাতীয় আন্দোলন ক্রমে দানা বেঁধে উঠছিল। নবগোপাল
মিত্রের হিন্দুমেলার অন্নষ্ঠান ও 'স্ট্রুডেন্টস অ্যাসোসিয়েশনে' স্থরেক্রনাথের
বক্তৃতামালা তাঁর মনে জাতীয় আবেগ সঞ্চার করে। ব্রাহ্মসমাজে যাতায়াতস্ত্রেই
তিনি রামমোহনের বৈদান্তিক আদর্শ, দেশপ্রেমিকতা ও হিন্দু-মুসলমানের
এক্যিচিন্তায় অন্নপ্রাণিত হন।

তিনি ছিলেন দর্শন ও আইনের ছাত্র। আর্থিক অম্বাচ্ছল্য আর আধ্যাত্মিক অন্তর্জালা তাঁর শিক্ষায় ব্যাঘাত সৃষ্টি করে। ঐ সময়ে তাঁর এক মানসিক রূপান্তর চলেছিল; সেকথা তাঁর সতীর্থ ব্রজেন্দ্রনাথ শীলের লেখায় জানা যায়: 'ব্রাহ্মন্যাজের বহির্বর্তী অংশ থেকে তিনি যে বালস্থলভ আন্তিকতা এবং সহজ্ব আশাবাদ অর্জন করেছিলেন, জন স্ট্র্যার্ট মিলের Three Essays on Religion তাতে বিপর্যয় এনে দিল। সৃষ্টির হেতুবাদী এবং উদ্দেশ্যভিত্তিক ব্যাখ্যা তাঁর কাছে খড়কুটোর মত নির্ভরের অযোগ্য হয়ে উঠল। তিনি প্রকৃতি ও মানবের মধ্যে অমঙ্গলের অন্তিত্বের সমস্যায় উদ্ভান্ত হয়ে উঠলেন।' ইউনের সন্দেহবাদ (Skepticism) আর স্পেনসারের অজ্ঞাবাদ (Agnosticism)-এর পরিচয় লাভ করে তাঁর দার্শনিক সংশয় ক্রমশঃ স্কদ্য হয়ে ওঠে।

সম্ভবতঃ ঈশ্বর-বিবর্জিত বস্তুতন্ত্রী মৃক্তির প্রত্যয় তাঁর মনে ভীতির কারণ হয়ে দাঁড়ায়। এই সময়ে ব্রজেন্দ্রনাথের কাছে তিনি তাঁর অন্তর্বিরোধের কথা প্রকাশ করলেন। 'বলে গেলেন সংশয়ের যন্ত্রণার কথা, নিতাবস্তু সম্বন্ধে স্থির প্রত্যয়ে উপনীত হতে না পারার নৈরাশ্যের কথা।' ব্রজেন্দ্রনাথের পরামর্শে তিনি 'শেলীর প্রজাময় সৌন্ধ্যতত্ত্বের বন্দনা, নৈর্বক্তিক বিশ্বপ্রেমের তত্ত্ব এবং গৌরব-

দীপ্ত চিরাশ্রয় মানবসমাজের ভাবদর্শন' পাঠ করলেন। ফলে ব্রহ্মাণ্ড তাঁর কাছে আর নিজ্ঞান, নিক্ষকণ যদ্রের মতো হয়ে রইল না; তিনি তার মধ্যে অহুভব করলেন জাগ্রত আধ্যাত্মিক ঐক্যবোধ। ব্রজেন্দ্রনাথের পরামর্শেই তিনি 'সার্বিক হেতুরূপী (Universal Reason) পরবন্ধের অহয়তত্ত্বর' অহ্পধ্যান করলেন। ফলস্বরূপ সংশয়বাদী ও বস্তুতন্ত্রী মনোভাব তাঁর কেটে গেল। কিন্তু তাতেও তাঁর অহুভূতিপ্রবন, স্পর্শকাতর মন তৃপ্ত হল না। মরমী বোধের তাগিদে তিনি একজন আচার্য বা গুরুর সামিধ্য আকাজ্জায় উন্মৃথ হয়ে পড়েন। কারণ 'তাঁর স্বভাবধর্ম গ্রন্থ থেকে আহরণ করার চেয়ে অহ্ন জীবনের সহযোগ থেকে ও ব্যক্তিগত অভিক্ততা থেকে সংগ্রহের পক্ষপাতী' ছিল। গ

মনের অত্প্রি নিবারণের তাগিদে তিনি ব্রাহ্মসমাজে যাতায়াত করতেন।
কেশবচন্দ্র ও শিবনাথ শাস্ত্রীর ঘনিষ্ঠ দায়িধ্যেও এসেছিলেন। কিন্তু ব্রাহ্মধর্মের
কোনও তত্ত্বই তাঁর মন ভরে নি। অবশেষে তিনি 'আদর্শের দেহগত বাস্তবতা,
দত্যের প্রত্যক্ষতা এবং পরিত্রাণশক্তির সম্ভাব্যে'র হিদশ পেলেন দক্ষিণেশ্বরে
শ্রীরামক্ষেরের কাছে। প্রথমাবস্থায় দেখানেও তাঁর ছন্দ্দংশয়ের নিরসন হয় নি।
গুরুর দায়িধ্যে লক্ষ মানদিক প্রশান্তিও তাঁর কাছে মনে হয় যেন মায়া। অনেক
পরে অবশ্য তাঁর দংশয় দ্রীভূত হয়— 'ধীরে এবং অলোকিক শক্তির প্রশান্ত
উন্মোচনের আশ্বানে'।

কলেজের পড়াশোনা তাঁর অসমাপ্ত থেকে যায়। রামক্তফের মৃত্যুর (১৮৮৬) পরে নরেন্দ্রনাথ সন্মাসধর্ম গ্রহণ করে উত্তর ভারত পর্যটনে যান। শিকাগো ধর্মসম্মেলনে (১৮৯৩) যোগদানের পূর্বাবিধি পরিব্রাজকরূপেই তাঁর অধিকাংশ সময় কাটে। ভারতের মাটি ও মাহুষের সঙ্গে প্রত্যক্ষ সংযোগ বিবেকানন্দের অভিজ্ঞতা ও মননশক্তির পরিপুষ্টিসাধন করে। পরিব্রাজকজীবনে তিনি যেমনজ্ঞানঝদ্ধ বহু মনীবার সংস্পর্শে এসেছিলেন, তেমনি অনেক রাজ্যুবর্গের স্থ্যুতাও লাভ করেন। অধ্যয়ন ও ধর্মচিন্তার সঙ্গে যুগপৎ রাজনৈতিক অভিলাষও তাঁর মনে উকিরুকি মারে। সিন্টার ক্রিপ্টিনকে তিনি ঐ সময়ের অভিজ্ঞতা প্রসঙ্গে বলেছিলেন: 'বিদেশী শাসন উচ্ছেদ করবার জন্ম আমি ভারতীয় নূপতিদের নিয়ে একটি শক্তি জোট তৈরী করতে চেয়েছিলাম। সেজন্মই আমি হিমালয় থেকে কন্সাকুমারিকা পর্যন্ত দেশের সর্বত্র ঘুরে বেড়িয়েছি। সেজন্মই আমি বন্ধুক নির্মাতা স্থার হাইরাম ম্যাক্সিমের সঙ্গে বন্ধুত্ব করেছিলাম। কিন্তু দেশের কাছ থেকে আমি কোন সাড়া পাই নি! দেশটা মৃত।'

শিকাগোয় বিশ্বধর্ম সম্মেলনে যোগ দিতে যাবার পথে স্বামীজি প্রাচ্চার কয়েকটি দেশ ভ্রমণ করেন। সতেরো দিন ধরে অন্তুষ্ঠিত ঐ সম্মেলনের উদ্বোধন অধিবেশন ও বিভাগীয় অধিবেশনগুলিতে প্রদন্ত তাঁর বক্তৃতাগুলিতে এ-কথাই সবচেয়ে বেশি ফুটে ওঠে—ধর্ম নয়, কটিই ভারতীয়দের সর্বাগ্রে প্রয়োজন।

বিবেকানন্দের আমেরিকাযাত্রার পিছনে ধর্মপ্রচারের অভিপ্রায় যত-না ছিল তার চেয়ে অনেক বেশি ছিল অর্থনৈতিক ও রাজনৈতিক তাগিদ। দেশবাদীর তৃঃখত্র্দশা মোচনের উপায় অনুসন্ধানের জন্তই প্রধানতঃ তিনি বিদেশের পথে পাড়ি দেন। স্বামী অথগুনন্দ তাঁর 'শ্বৃতিকথা'য় লিখেছেন যে স্বামীজি আমেরিকাযাত্রার উদ্দেশ্য সম্পর্কে স্বামী ত্রহ্মানন্দকে বলেছিলেন: 'দেখ ভাই, এ দেশে যে রকম তৃঃখ-দারিদ্র্যা, এথানে এখন ধর্মপ্রচারের সময় নয়। যদি কখনও এদেশের তৃঃখ-দারিদ্র্যা দূর করতে পারি, তখন ধর্মকথা বলব। সেইজন্ত ক্বেরের দেশে যাচ্ছি; দেখি যদি কিছু উপায় করতে পারি।'' বেদান্তপ্রচারের কোনও অভিপ্রায় তখন তাঁর ছিল না। বিশ্বধর্ম সম্মেলন শেষ হলে তিনি মার্কিনদেশ পরিক্রম করেন। তাঁর ঐসময়কার বক্তৃতাগুলি থেকে যে বৈশিষ্ট্য ফুটে ওঠে তা সেখানকার এক সংবাদপত্রের মন্তব্যে বোঝা যায়: 'His patriotism was perfervid, The manner in which he speaks of 'My Country' is most touching. That one phrase revealed him not only as a monk but as a man of his people.'' '

কিন্ত বিবেকানন্দ তাঁর রাজনৈতিক প্রবণতাকে দেসময়ে স্থত্নে দমন করেন। প্রথম দিকে তাঁর যেটুকু দ্বিধা ছিল পরে তা সম্পূর্ণ কেটে যায়। ধর্মপ্রচারের পথই তিনি বেছে নেন। এবিষয়ে একটি চিঠিতে স্পষ্টতঃই লিখেছেন: 'I am no political agitator. I care only for the spirit...So you must warn the Calcutta people that no political significance be ever attached falsely to any of my writings or sayings.' ১২

মার্কিন দেশ সফরের পর (১৮৯৫) তিনি লগুনে চলে যান। দেখানেও বছ সভায় বক্তৃতা দেন। একটি বৈঠকে মিস মার্গারেট নোবলের সঙ্গে তাঁর পরিচয় ঘটে। ইনি পরে স্বামীজির শিশুত গ্রহণ করেন এবং তাঁরই দেওয়া নিবেদিতা নামে পরিচিতি লাভ করেন। ধর্মপ্রচার ও সমাজোরয়ন প্রচেষ্টার সঙ্গেই ভারতের স্বাধীনতা সংগ্রামে নিবেদিতার বৈপ্লবিক কর্মতৎপরতা সমধিক উল্লেখযোগ্য। মাস তিনেক পর স্বামীজি লওন থেকে আমেরিকায় কিরে যান এবং সেখানে একটি বেদান্ত সোসাইটি স্থাপন করেন। ঐ বছরেই স্বদেশে ফেরার পথে লগুনে কিছুকাল থেকে বিভিন্ন সভায় ভারতের ধর্ম, দর্শন, শিল্প প্রভৃতি বিষয়ে বছ বক্তৃতা করেন। ইত্যবদরে ইউরোপের বিভিন্ন দেশ পর্যটনকালে জার্মানদেশীয় প্রখ্যাত ভারততাত্ত্বিক মাক্স ম্যূলার ও কীল বিশ্ববিচ্চালয়ের সংস্কৃত পণ্ডিত ও দর্শনের অধ্যাপক ডয়দেনের সঙ্গে তাঁর পরিচয় হয়। লগুনেও তিনি একটি প্রচারকেন্দ্র স্থাপন করেন।

১৮৯৭ সালে ইউরোপ ও মধ্যপ্রাচ্যের কয়েকটি দেশ ভ্রমণ করে কলোখো এবং দক্ষিণ ভারতের পথে তিনি কলকাতায় উপনীত হন। সর্বএই তিনি বিপুল সংবর্ধনা লাভ করেন। কলকাতায় ফিরে রামক্রফ মিশন প্রতিষ্ঠাই হয় তাঁর প্রধান কাজ। মিশন স্থাপনের উদ্দেশ্য ছিল: ১. জনসাধারণের মানসিক ও বৈষয়িক কল্যাণসাধনের উপযোগী শিক্ষাদানের জন্ম কর্মাদের শিক্ষিত করে তোলা; ২. শিল্প ও কারিগরি বিভায় শিক্ষাদান; ৩. জনসাধারণকে বেদান্ত ও ধর্মচিন্তায় উৎসাহিত করা; ১৬ মিশনের কর্মসূচী প্রসঙ্গে একথা স্পষ্টই বলে দেওয়া হয়: 'The aims and ideals of the Mission being purely spiritual and humanitarian, it shall have no connection with politics.' ১৪

১৮৯৮ সালের ৯ ডিসেম্বর মিশনের প্রধান দপ্তর বেলুড় মঠে স্থাপিত হয়।
প্রচারকার্যের স্থবিধার্থে স্বামীজি আলমোড়া থেকে নবপর্যায়ে 'প্রবৃদ্ধ ভারত'
(১৮৯৯), কলকাতা থেকে 'উদ্বোধন' (১৮৯৯) এবং মাদ্রাজ থেকে 'ব্রহ্মবাদিন'
(১৯৯৫) নামে তিনটি সাময়িকপত্র প্রকাশনার ব্যবস্থা করেন। অবৈত আশ্রম
প্রতিষ্ঠাও এইসময়ে তাঁর একটি উল্লেখযোগ্য কাজ।

মিশন প্রতিষ্ঠার পর সমাজসেবাই হয় তাঁর প্রধান কাজ। কিন্তু তাতে তাঁর একদল গুরুভাই আপত্তি তুললেন। তাঁরা শ্রীরামরুফকে বলতে গুনেছেন যে প্রচার, অত্যধিক অধ্যয়ন ও শাস্ত্রপাঠ এবং সেবাকার্য না করে ধ্যান ও প্রার্থনার মধ্যে ঈশ্বরভক্তিকে প্রাধান্ত দেওয়া উচিত। দেইসব কর্মীরা অভিযোগ করেন যে বিবেকানন্দের দেশব্যাপী সাংগঠনিক প্রচেষ্টা, জনসেবা, সমাজোন্নয়ন ও দেশপ্রেমিকতার মনোভাব তাঁর পশ্চিমী শিক্ষা ও পাশ্চান্ত্যভ্রমণেরই কুফল; অথচ ঠাকুর শ্রীরামরুফ আধ্যাত্মিক মৃক্তিকামীদের কেবল ভক্তির পথ প্রদর্শন করেছেন। স্বামীজির সঙ্গে গুরুভাইদের এবিষয়ে তীত্র বাদান্ত্রবাদ দেখা দেয়। উত্তেজিত ভাবে তথন তাঁকে একথা বলতে শোনা যায়: 'I am not a servant of Ramakrishna or any one, but of him only, who serves and helps

others, without caring for his own Mukti'। ' এ-বিতর্ক অবশ্য বেশি দ্র গড়ায় নি। শ্রীরামক্ষেরই নাকি নির্দেশ ছিল বিবেকানন্দের মতামত মেনে নেবার। এই ঘটনায় তাঁর জ্ঞান ও ভক্তির উভয়ম্থী ধারার সমন্বয়ে জীবসেবার আদর্শ লক্ষ করা ধায়।

বিবেকানন্দ ভক্তি অপেক্ষা জ্ঞানমার্গকেই শ্রেয় মনে করতেন। এই চিন্তার পিছনে সেই একই অন্থভৃতি অর্থাৎ ঈশ্বরান্থরাগ অপেক্ষা দেশ ও দশের প্রতি গভীর ভালবাসাই ছিল প্রবল। নৃতন শক্তি ও আদর্শে দেশ গঠনের তাগিদেই তিনি ভক্তির পথ অন্থসরণ না করে জ্ঞানের পথ অন্থসরণের পক্ষপাতী ছিলেন। নিপ্রণ অক্ষৈতবাদের কার্যকারিতা প্রসঙ্গে বলেছিলেন, "সগুণ ঈশ্বরে বিশ্বাসবান হইলে হৃদয়ে কি অপূর্ব প্রেমের উচ্ছাস হয়, তাহা আমি জানি। বিভিন্ন সময়ের প্রয়োজনান্থসারে লোকের উপর ভক্তির প্রভাব ও কার্যকারিতার বিষয় আমি সবিশেষ অবগত আছি। কিন্তু আমাদের দেশে এখন আর কাঁদিবার সময় নাই—এখন কিছু বীর্যের আবশ্যক হইয়া পড়িয়াছে। এই নিপ্রণ ব্রহ্মে বিশ্বাস হইলে—সর্বপ্রকার কুসংস্কারবর্জিত হইয়া 'আমিই সেই নিপ্রণ ব্রহ্ম' এই জ্ঞানসহায়ে নিজের পায়ের উপর নিজে দাঁড়াইলে হৃদয়ে কি অপূর্ব শক্তির বিকাশ হয়, তাহা বলা যায় না।">৬

মাতৃভূমির তুর্দশায় বিবেকানন্দ সদাই এক তীব্র অন্তর্জালা অন্থভব করতেন।
তাই সবকিছুর উপরে তিনি জনদেবাকে স্থান দিয়েছিলেন। মায়্রের সেবা করতে
হলে, এমনকি রাজনীতি করতে হলেও একটা রাজনৈতিক দলের সঙ্গে নিজেকে
যে যুক্ত রাখতেই হবে সেকথায় তিনি বিশ্বাস করতেন না। কংগ্রেস প্রসঙ্গে
একাধিক উক্তিই তাঁর সে-চিন্তার প্রমাণ। অবশ্য দলীয় রাজনীতি তাঁর সময়ে
তেমন স্থপন্টরূপ নেয় নি। নিজেও তিনি রাজনীতি থেকে দ্বে থাকতে চাইতেন।
কারণ তিনি চাইতেন মায়্রের প্রকৃত কল্যাণ; ক্ষমতা দথল নয়।

১৮৯৭ সালে মে মাসে তিনি প্রচারের কাজে ভারত পরিক্রমণে যান। মিশনের সাংগঠনিক কাজও সেইসঙ্গে চলতে থাকে। পরের বছর অক্টোবরে কলকাতায় ফিরে আসেন। ১৮৯৯ সালে তিনি দ্বিতীয়বার আমেরিকাযাত্রা করেন। পথিমধ্যে লণ্ডনে ত্ব'সপ্তাহ কাটিয়ে কালিফোর্নিয়ায় উপনীত হন। সেথানে তিনি বেদাস্ত শিক্ষার একটি কেন্দ্র স্থাপন করেন। ওকল্যাও এবং আলামেডাতেও তুটি কেন্দ্র স্থাপন করেন।

আমেরিকায় ব্যস্ততার মধ্যে বছর্থানেক কাটিয়ে তিনি প্যারিদে Congress

of the History of Religions (প্যারিদ প্রদর্শনী নামে পরিচিত)-এর অধিবেশনে যোগ দেন। এই দমেলনে তিনি ছটি বক্তৃতা দিয়েছিলেন। শালগ্রাম-শিলা ও শিবলিঙ্গের প্রচলিত যৌন প্রতীক প্রত্যায়ের তিনি তীব্র সমালোচনা করেন। ভূপেন্দ্রনাথ দত্তের লেখার জানা যায় যে স্বামীজির দঙ্গে এইসময়ে রুশ বিপ্রবী ক্রপটকিনের দাক্ষাৎ ঘটে। সেসময়ে প্রেখানভ ও লেনিনের দল খুবই দক্রিয় ছিল— তবে স্বামীজির দঙ্গে তাঁদের সংযোগের কোনও বিবরণ পাওয়া যায় না। ১৭

ক্রান্দে তিনমাদ কাটিয়ে তিনি গ্রীদ, তুরস্ক, মিশর প্রভৃতি দেশ পর্যটন করে ১৯০০ দালে বেলুড়ে প্রত্যাবর্তন করেন। দেহ ও মনে তথন তাঁর তীব্র ক্লান্তি ও অবদাদ। ছটি বিষয়ে মন তাঁর অন্থির। প্রথমতঃ, জাগতিক বিষয়ে এক তীব্র আনাসক্তি দেখা দিয়েছিল; জীবনের উপরও তেমনি বিতৃষ্ণা। মিশনের সভাপতি পদ থেকে তাই তিনি ইস্তমা দেন। দ্বিতীয়তঃ, আমেরিকায় প্রথম বারের ভ্রমণ অভিজ্ঞতায় দেখানকার সাম্য, গণতন্ত্র ও ক্রমবর্ধমান বৈষয়িক শক্তি ও উন্নতি প্রত্যক্ষ করে তিনি যে ছপ্তি পেয়েছিলেন তা তাঁর দ্বিতীয়বারের ভ্রমণ অভিজ্ঞতায় নষ্ট হয়ে যায়। দ্বিতীয়বারের ভ্রমণ অভিজ্ঞতায় তিনি সেখানকার হিংসা, লালদা, শক্তিমন্ততা ও বেনিয়া মনোবৃত্তি প্রত্যক্ষ করেন। তাদের জাতি ও বর্ণবিদ্বেষ এবং সামাজিক অনাচার তাঁকে ব্যথিত করে। ও স্বাস্থ্য তাঁর আগেই ভেঙে পড়েছিল, সেইদঙ্গে ভগ্ন মন নিয়ে তিনি দেশে ফিরে আদেন। তবু তাঁর কর্মব্যস্ততা কিছুমাত্র কমে নি।

বেলুড় থেকে বন্ধু দেভিন্নারের মৃত্যু সংবাদ পেয়ে স্বামীজি মায়াবতী চলে যান। সেথান থেকে যান পূর্ববঙ্গ ও আসাম পর্যটনে। এই সময়ে তিনি এক সভায় দেশের যুবশ্রেণীকে লক্ষ্য করে বলেছিলেন: 'you will be nearer to Heaven through football than through the study of the Gita।' তার মতে ধর্মচর্চার পূর্বে স্বাস্থ্যচর্চা অধিকতর প্রয়োজন।

শবীরের অবস্থা তাঁর ক্রমেই অবনতির দিকে যায়। মানদিক যন্ত্রণারও উপশম হয় না। কিন্তু কাজকর্ম ও আলাপআলোচনা অব্যাহত থাকে। মাস কয়েক বেলুড়েই বিশ্রাম নেন। এই সময়ে জাপানী শিল্পশাস্ত্রী ও দার্শনিক কাউণ্ট ওকাকুরা (১৮৬২-১৯১৩) স্বামীজিকে টোকিওতে যাবার জন্ম আমন্ত্রণ জানাতে এসেছিলেন। রাজনৈতিক চিন্তায় নিবেদিতার মতো তিনিও ছিলেন একজন বিপ্রবী। বাংলার সমসাময়িক বৈপ্লবিক কর্মতৎপরতার সঙ্গে তাঁরও বিশেষ

সংযোগ ঘটে। তাঁর ইচ্ছা ছিল টোকিওতে শিকাগো ধর্মমেলনের মতো একটি সম্মেলনের আয়োজন করা। কিন্তু স্বামীজির শরীরস্বাস্থ্য তথন সম্পূর্ণ প্রতিকূল। ওকাকুরার অহুরোধে স্বামীজি তাঁর সঙ্গে বেনারদ ও বুদ্ধগয়ায় যান। শরীরের উন্নতি না হওয়ায় বেলুড়ে ফিরে আসেন। ১৯০২ সালের ৪ জুলাই তাঁর জীবনা-বদান হয়।

## ছুই : দর্শনচিন্তার পরিপ্রেক্ষিত

বিবেকানন্দের দর্শনে ভারতের শ্রেষ্ঠ ছজন দার্শনিকের চিন্তার সংমিশ্রণ লক্ষ করা যায়। একজন শংকর, অপরজন বৃদ্ধ। শংকরের মায়াবাদ তাঁর কঠে ধ্বনিত হয়। বৃদ্ধের চিন্তা স্বামীজিকে পুরোপুরি প্রভাবিত না করলেও বৃদ্ধের বৈশ্বিক মানবতা তাঁর মনকে গভীরভাবে স্পর্শ করেছিল। বিবেকানন্দের উপর শংকরের প্রভাব মূলতঃ দর্শনগত; পক্ষান্তরে বৃদ্ধের প্রভাব ছিল ব্যবহারগত। বিশ্বপ্রপঞ্চের স্বন্ধের প্রভাব ছিল ব্যবহারগত। বিশ্বপ্রপঞ্চের স্বন্ধের চিন্তাকে তিনি ব্যাবহারিক দিক থেকে গ্রহণ করেন— অর্থাৎ ইহজীবনে মানুষের কর্তব্য সম্পর্কে নির্দেশ। ২০ বিবেকানন্দের হৃদয় ছিল বৃদ্ধের, আর মন্তিদ্ধ শংকরের।

বিবেকানদ নিজস্ব কোনও দার্শনিক মতবাদ প্রতিষ্ঠা করেন নি। শংকরের বেদাস্তকেই তিনি হৃদয়গ্রাহী করে প্রচার করেছেন; মায়াবাদের ভাস্ত রচনা করেছেন। ব্যাবহারিক দৃষ্টিতে বিবেকানন্দের বৈদাস্তিক চিস্তা একটি মৌল ও নতুন দিকের সন্ধান দেয়। মনে হওয়া স্বাভাবিক যে মায়াবাদী সয়্যাসীর কাছে ইন্দ্রিয়গ্রাহ্ বস্তময় বিশ্ব যেথানে অসার ও অর্থহীন, সেথানে মানবিক প্রবৃত্তি, সমাজদেবার প্রয়োজন ইত্যাদিও অন্তর্কপ অর্থহীন— তাহলে বিবেকানন্দের চিম্তা ও কাজের সঙ্গতি কোথায় ? কেন তারু মধ্যে হৃদয় ও মস্তিক্রের এই সংঘাত ?

মায়াবাদ সম্পর্কে দাধারণতঃ মনে করা হয়ে থাকে যে জগং মিথাা, বৃদ্ধই একমাত্র সত্য। বস্তুতঃ এই ছোট্ট বিবৃতি থেকে বিষয়টির পরিপূর্ণ অর্থ ব্যক্ত হয় না। মায়াবাদের অর্থ এই নয় যে আমাদের ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য বহুবিল্লিষ্ট ও বহুসমন্বিত ছনিয়াটা সর্বৈব মিথাা— দেটাও সত্য, তাতেও ব্রহ্ম বিরাজ করেন। দেথার ভ্রমেই কেবল তাকে বহুরূপ ও বৈচিত্রো দেথা হয়। বিশ্বপ্রপঞ্চ মিথাা নয়, ব্রহ্ম ও

বিশ্বপ্রপঞ্চ অবিচ্ছেন্তভাবে একই—ইন্দ্রিয়ের মধ্যে দিয়ে জগতের সঠিক পরিচয় পাওয়া যায় না।<sup>২১</sup> দর্শনের বাতবিতগুায় বিষয়টি বরাবরই অত্যন্ত জটিল।

আপাতদৃষ্টিতে বিশ্ব অসংখ্য অসম্পূক্ত বছর সমন্বয় মাত্র। কণাদ, ও গ্রীক দার্শনিক ডিমোক্রিটাস তাঁদের আণবিক তত্ত্বে বিশ্বকে বিশ্লেষণযোগ্য অণুর সমষ্টি-রূপে ব্যাখ্যা করেছেন। দীর্ঘদিনের জ্ঞানের আলোয় মাত্রষ প্রত্যক্ষ করেছে যে দৃষ্টিগতভাবে যা বহু ও বিচিত্র তা মূলতঃ এক স্কুশংবদ্ধ, স্থনিয়মিত ধারায় সমন্বিত। এই অভিজ্ঞতা মানুষকে এক নতুন সিদ্ধান্তে উপনীত হতে সাহায্য করে— যার মর্ম হল বিশ্ব বহুকে নিয়ে এক ও অথও। সে-একত্ব জ্যামিতিক সরলরেথায় রচিত নয়, বক্রজটিল পথে ঐক্যবদ্ধ।<sup>২২</sup> তার মধ্যে বহুত্ব লক্ষিত হলেও সেই বহুত্বের মধ্যে এক স্থদংবদ্ধ অঙ্গাঙ্গী সম্পর্ক আছে। প্রথমোক্ত বহুবাদ ও শেষোক্ত বিশিষ্ট জটিল একবাদ যাকে দ্বৈত ও বিশিষ্টাদ্বৈতবাদ বলা হয় তা শংকরের অদ্বৈয় প্রত্যয় থেকে ভিন্ন। শংকরের মতে বিশ্ব একটি অথণ্ড সত্তা— তার মধ্যে কোনও ভাঙা-চোরা নেই। সেই সন্তাকেই তিনি ব্রহ্ম বা প্রমাত্মারপে অভিহিত করেছেন— যার প্রকৃতি হল চিৎশক্তিবিশিষ্ট। সেই চেতনা বা চিন্ময়রূপ নির্বিশেষ ও নিতা বিরাজমান। সেই চিনায়, অবিভাজ্য ও একক সত্তাকে বহু ও বিচিত্ররূপে আমাদের কাছে তুলে ধরে আমাদের ইন্দ্রিয়গুলি। সেগুলি সন্তার যে পরিচয় বহন করে তা অলীক ও ভ্রান্ত। প্রকৃত রূপ থেকে এই ভিন্নরূপে দেখাকেই মান্তা বলা হয়। যেমন স্বপ্ন দেখা, কিংবা মরীচিকাকে জল মনে করা— তবে তাও যে ভিত্তিহীন বা সম্পূর্ণ অবাস্তব তা নয়— তার ভুল ব্যাখ্যা করা হয় মাত্র। যা নিরবচ্ছিন্ন-ভাবে এক তাকে বছরূপে বিকৃত ও বিচিত্ররূপে দেখার কারণ এক বিশেষ শক্তির ক্রিয়াশীলতা। লাঠি জলে ডোবালে বাঁকা দেখায়— তার কারণ আর কিছু নয়, জলের মধ্যে আলোকে বিকৃত করার শক্তি থাকায় জলই এই বিভ্রম ঘটায়। উপলব্ধি যদি ভ্রান্ত হয় তাহলে তার পিছনে থাকে ভুল ব্যাখ্যা। যে-শক্তির বলে একক ব্রহ্ম বহুধা বিভক্ত হয়ে আমাদের কাছে পরিদৃশ্যমান হয় তাকেই শংকর মারা বলেছেন।<sup>২৩</sup> শংকরের অদ্বৈত বেদান্তকেই বিবেকানন্দ নানাস্থানে ব্যাখ্যা ও বিশ্লেষণ করেছেন।

অদৈতবাদের মূল প্রত্যয় ত্রিবিধ: এক, বিশ্বব্রদ্ধাণ্ডে একটি সন্তাই বিরাজমান, যিনি ব্রহ্ম বা পরমান্ত্রা; তুই, তিনিই জ্ঞাতা— তাঁর কোনও রূপ ও নাম নেই; তিন, বছরূপে ওনামে যা আমাদের কাছে সদাই দৃশ্যমান তা সর্বময় ব্রহ্মের মধ্যেই আপ্রিত, ভিন্নরূপে স্বপ্লের মত দেখার কারণ হল মায়া। মায়াবাদকে বিবেকানন্দ বিজ্ঞানসমত ভাবেই দেখেছেন। তাঁর মতে বিশ্ব যদি অবিমিশ্র একই সন্তায় গঠিত হয়ে থাকে তাহলে ইন্দ্রিয়লন বহুত্বের ধারণা মায়া ছাড়া আর কিছু নয়।২৪

এবার বিবেকানন্দের দর্শনে ব্যাবহারিক দিকটা দেখা যাক। আগেই বলা হয়েছে যে মায়াবাদী সন্মাসীর কাছে সংসারের প্রতি দৃষ্টিদান, মান্নুষের তৃঃখ-মোচনের চিন্তা প্রভৃতি মায়াবাদী দর্শনের বিরোধী মনে হতে পারে। এথানে যেন যুক্তিবোধ ও হৃদয়দৌর্বল্যের এক বিরাট হৃদ্ধ।

বিবেকানন্দ এই সিদ্ধান্তেই পৌছেছিলেন যে যথন জীব ও ব্রহ্ম অভিন্ন এবং জীবের মধ্যেই ঈশ্বরের প্রকাশ তথন সকলেই আপনজন। 'ঈশ্বর সকল বস্তুতেই বিগ্রমান, তাঁহাকে লাভ করিবার জন্ম আবার কোথায় যাইব' বলে তিনি অহুভব করেন। ঈশ্বর সকল বস্তুতেই ছড়িয়ে বিরাজ করেন; সর্ববস্তু ও জীবেই ঈশ্বর আছেন এবং মাহুবের কাছে তিনি মাহুম্বরূপেই প্রকাশমান। এ-তত্ত্ব বেদান্তেরই। বেদান্তে সন্তাকে তিন ভাবে দেখা হয়েছে, যথা: ১০ প্রাতিভাসিক, অর্থাৎ বাস্তব না হয়েও বাস্তবরূপে প্রতীয়মান, যেমন স্বপ্ন দেখা; ২. ব্যাবহারিক, অর্থাৎ অবাস্তব অথচ সাংসারিক বা ব্যবহারের ক্ষেত্রে মূল্য আছে এমন; ৩০ পারুমার্থিক, অর্থাৎ পরম সত্য বা ব্রন্ধ সংক্রান্ত ন যেটা ব্যাবহারিকের বিপরীত। সাধারণ মাহুষের পারুমাথিক চেতনা বিশেষ দেখা যায় না। ২০ শংকর তাই ব্যাবহারিক জীবনে বেদবিহিত পদ্ম অন্থসরণের নির্দেশ দেন। পক্ষান্তরে বিবেকানন্দ মাহুষের নিদ্ধাম কর্ম ও সেবাকেই প্রাধান্ত দিয়েছেন। এখানে আরও উল্লেখ্য যে হিন্দুদর্শনের ন্তায়শাস্ত্রে বলা হয়েছে যে সত্যের স্তরভেদ আছে— ব্যক্তিমাহুষের ধীশক্তি অন্থযায়ী তা ক্রমশঃ উন্মোচিত হয়। তদন্থযায়ী স্বামীজিও মনে করতেন যে জানার অধিকার সকলের সমান নয়।

বুদ্ধিবৃত্তি ও হৃদয়বৃত্তির সমন্বয় সাধন করে বিবেকানন্দ আরও দেখিয়েছেন যে বুদ্ধির দারাই হৃদয়ের পরিমার্জন তথা মানবিক মৃল্যবন্তার প্রতিষ্ঠা ও প্রসার সম্ভব। মাহুষে মাহুষে সম্প্রীতি দেখা দিলে বৈশ্বিক কল্যাণবাধ স্বতঃই সঞ্চারিত হয়। ২৬ বুদ্ধের প্রেম, প্রীতি ও করুণার বাণীকে তিনি শংকরের অদৈত প্রতায়ে সংমিশ্রিত করেন।

## তিন : ইতিহাসচিন্তা

অদৈত বেদান্তে বিশ্বাসী বিবেকানন্দের উপর সাংখ্যের প্রভাবও কম ছিল না। তিনি মনে করতেন যে বিশ্ববন্ধাণ্ডের স্বষ্টির ধারা নিয়তই প্রবহ্মান, তার আদি বা অন্ত নেই। পশ্চাতে আছে তিনটি সত্তা। প্রথমটি হল অসীম ও পরিবর্তনশীল প্রকৃতি। সমগ্র প্রকৃতি অনাদি ও অনন্ত, কিন্তু তার ভিতরে চলে বিবিধ পরিবর্তন। দ্বিতীয়তঃ আছেন ঈশ্বর, অপরিবর্তনীয় শাস্তা। তৃতীয়তঃ আছে আত্মা, যা ঈশ্বরের মতোই অপরিবর্তনীয় ও শাশ্বত; কিন্তু সেই শাস্তার অধীন। ঈশ্বরই বিশ্বের স্ষ্টিস্থিতি ও লয়ের কার্য, কারণ ও উপাদান।<sup>২৭</sup> বিশ্বের বিকাশ ও অভিব্যক্তির কর্তা ঈশ্বরের নিঃশ্বাসপ্রশ্বাসের সঙ্গে যেন বিশ্ব প্রসারিত ও সংকুচিত হয়। কারণ-বিহীন সৃষ্টিশক্তি নিয়তই ক্রিয়াশীল এবং মন ও বাছ প্রকৃতির গতি একই নিয়মে निर्मिष्टे। ज्यथ् विश्व हे स्टिएय् माधारम ज एकर्प, वृक्तित माधारम जीवकरण अवर আত্মার মাধামে ঈশ্বররূপে প্রতিভাত হয়। প্রকৃতি ও জীবের বিবর্তন-প্রক্রিয়ায় আত্মা বিকাশ লাভ করে। নিয়তম পর্যায় থেকে মানব পর্যন্ত আত্মা নিজের বিকাশ সাধন করে চলে ।২৮ বিবর্তনের সমগ্র প্রক্রিয়ায় আত্মা নিজেকে ব্যক্ত করার জন্ম সংগ্রাম করে। সে সংগ্রাম প্রকৃতির বিরুদ্ধে নিরন্তর সংগ্রাম। প্রকৃতি অনুযায়ী কাজ করে নয়, তার বিরুদ্ধে সংগ্রাম করেই মানুষ বর্তমান অবস্থা লাভ করেছে। প্রকৃতির সঙ্গে সামঞ্জন্ত রক্ষা বা তার অহুগত না থেকে মাহুষের এই নিরবচ্ছিন্ন সংগ্রামই হল প্রগতি। মৃক্তিপ্রবণতাই আত্মার শ্রেষ্ঠ লক্ষণ— সে চায় অনন্ত মুক্ত সত্তার উপলব্ধি। ২৯

অতীন্দ্রিরবাদী হিদাবে তিনি পরব্রমের অঙ্গীভূত আত্মার গতিপ্রকৃতির দিক থেকে দবকিছু বিচার করেছেন। বৈদান্তিক দৃষ্টিতেই তিনি সভ্যতার ক্রমবিকাশ বিশ্লেষণ করেছেন। তাঁর মতে প্রাচীন ভারতের সমাজব্যবস্থার দান্দিক প্রণালীতে (dialectical) শ্রেণী সংগ্রামের পরিচয় পাওয়া যায়। প্রথমাবস্থায় ব্রাহ্মণ ও ক্ষব্রিয়দের মধ্যে সেই হন্দ্র লক্ষিত হয়। ব্রাহ্মণরা ছিলেন সনাতন ধর্ম ও দর্শনের রক্ষক। দৃষ্টিতে তাঁরা ছিলেন রক্ষণশীল। শান্ত্রীয় অন্থাসনে বাঁধা লোকাচার, সামাজিক প্রথা, আনুষ্ঠানিক ক্রিয়াকলাপ ইত্যাদির তাঁরাই ছিলেন ধারক ও বাহক। পক্ষান্তরে ক্ষব্রেয়া ছিলেন উদারনৈতিক সমাজব্যবস্থার পরিপোষক; মৃক্তি ও উন্নয়নকামী অবদলিত মানুষের প্রতিভূ। ক্ষব্রিয় জাগরণের পথপ্রদর্শক ছিলেন গৌতম বৃদ্ধ। রামচন্দ্র ও কৃষ্ণও ক্ষব্রিয় কুলোভূত। কুমারিল, শংকর,

রামান্ত্রজ ব্রাহ্মণ্য-যাজকীয় আধিপত্যের পুনঃপ্রতিষ্ঠায় তৎপর হন। চতুর্বর্ণের প্রতায়ে স্বামীজি বিশ্বসমাজ বিবর্তনেরও ব্যাখ্যা করেছেন। ভারতীয় ইতিহাসে ব্রাহ্মণা, রোমসাম্রাজ্য বিস্তারে ক্ষত্রিয়, ইংরেজের বেনিয়া আধিপত্য সম্প্রদারণে বৈশ্ব এবং উদীয়মান মার্কিন গণতত্ত্বে তিনি শৃদ্র আধিপত্যের লক্ষণ দেখতে পান। ত স্বামীজি পুরোহিত সম্প্রদায়ের প্রগতিমূলক ভূমিকার উল্লেখ করেছেন: পুরোহিত-প্রাধান্তে সভ্যতার প্রথম আবির্তাব, পশুষের উপর দেবছের প্রথম বিজয়, জড়ের উপর চেতনের প্রথম অধিকার বিস্তার, প্রকৃতির ক্রীতদাস জড়-পিণ্ডবৎ মন্ত্র্যাদেহের মধ্যে অক্ট্রভাবে যে অধীশ্বেম্ব ল্কায়িত, তাহার প্রথম বিকাশ। পুরোহিত রাজা-প্রজার মধ্যবর্তী সেতু। ত ১

অন্তান্ত দেশেও তাঁর মতে পুরোহিতরা অন্তর্মণ প্রগতিশীল ভূমিকা একসময়ে গ্রহণ করেছিল। পুরোহিতরাই মান্ত্যকে সর্বপ্রথম অতিমানসের সন্ধান দেয়, দেখায় বিশ্বাতীত সত্তা। ৩২ কিন্তু ক্ষমতাই মান্ত্যকে বিপথে নিয়ে যায়। তাই পুরোহিতরা ক্ষমতা পেয়ে নানা বিধিবাবস্থা ওধর্মীয় অন্তর্চানের সাহায্যে সকলকে পদানত রাথতে সচেষ্ট হয়। ফলে তাদের বিক্লদ্ধে বিশ্রোহ করে ক্ষত্রিয়রা জয়ী হয়। বাহুবল তাদের আগেই ছিল, এবার হল বুদ্ধিবল। তাদের অনেকেই যাগ্যজাদির উপর সংশায়ী হয়ে ক্রমে বস্তরাদী হতে শুকু করে। ৩

ক্ষত্রিয়রাও বলদর্পী ও স্বেচ্ছাচারী হয়ে পড়ে, তবে তারা পুরোহিতদের মতো ছুঁৎমার্গে অবস্থান করত না। বিজ্ঞান ও কলা ক্ষত্রিয়দের আয়ুক্লোই উৎকর্ষ লাভ করে। ক্ষত্রিয়দের পর শুরু হয় বৈশ্যদের আধিপত্য। অর্থ নৈতিক শোষণের সঙ্গেই ব্যবসাবাণিজ্যের সম্প্রসারণ ও ভাবের আদানপ্রদান বিস্তারলাভের স্থযোগ পায়। কিন্তু বৈশ্যরা সাংস্কৃতিক বিষয়ে নিজ্ঞিয় থাকায় তাদের আমলে জ্ঞান ও কলার গতি মন্থর হয়ে পড়ে। এরপর যে-শ্রেণীর আধিপত্যের তিনি ভবিয়্য়দাণী করেছেন দেই শুদ্রদের আমলে স্থেমাচ্ছল্যের বিস্তার হবে, কিন্তু মানবিক ম্ল্যব্রার অবনতি ঘটবে বলে তিনি আশক্ষা প্রকাশ করেছেন।

স্বামীজি ব্রাহ্মণ, ক্ষত্রিয়, বৈশ্ব ও শ্বদের কালক্রমে আধিপতা ও অবক্ষয়ের বিশ্লেষণ প্রসঙ্গে চতুর্বর্ণের সমন্বয়ে এক আদর্শ সমাজব্যবস্থার কল্পনা করেন— তা হল এমন এক সমাজব্যবস্থা যেথানে একাধারে থাকবে ব্রাহ্মণদের জ্ঞান ও বিভা, ক্ষত্রিয়দের সাহস, শৌর্য ও সংস্কৃতিবাধ, বৈশ্বদের ক্রিয়াকলাপে ভাবের বিনিময় ও সম্প্রসারণ এবং শ্বদের সাম্যের আদর্শ। ৩ ৪

বর্ণাশ্রমের মধ্যে দিয়ে তিনি সামাজিক ঐক্য ও সমন্বয়ের আদর্শ প্রতিষ্ঠা

করতে চেয়েছিলেন। বর্ণাশ্রমের মাহান্ম্যে বিশ্বাসী হলেও জাতির অন্ড নিগড়ে মান্ন্র্যকে আমরণকাল বেঁধে রাখার তিনি বিরোধী ছিলেন— তিনি চাইতেন দ্রাই যেন ব্রাহ্মণত্ব অর্জন করে। ত যাজকতন্ত্রকে তিনি পরিহার করেন— কারণ তাতে মান্ন্র্য নিপীড়িত ও অবদমিত হয়। ভারতের দ্রনাতন ধারা ও ঐতিহের অন্নরাগী হলেও বিবেকানন্দ রক্ষণশীল জাত্যভিমানের মূলে কুঠারাঘাত করেন। গোঁড়া ব্রাহ্মণদের অধিকারবাদেরও তিনি নিন্দা করেছিলেন; তাতে শৃস্তদের শাল্পণাঠ ও পরমজ্ঞান অর্জন নিষিদ্ধ। এই অগণতান্ত্রিক ধারার পৃষ্ঠপোষক ছিলেন শংকর। অধ্যাত্মমার্গে বিবেকানন্দ চাইতেন সাম্যের প্রতিষ্ঠা— বলতেন যে, পরম তত্ত্বান্নসন্ধানে মান্ন্য নিবিশেষে দকলেরই দ্রমান অধিকার আছে। প্রচলিত ধারার বিপরীতে বিবেকানন্দের এই আধ্যাত্মিক গণতন্ত্রের চিন্তা প্রগতিবাদী মনের পরিচয় দেয়। আধ্যাত্মিক চিন্তা ও ক্রিয়াকলাপে উচ্চবর্ণের একচেটিয়া অধিকারবাদ উপনিষদেও স্বীক্বত। বিবেকানন্দ প্রাচীন চিন্তার স্বকিছুকেই অন্ধভাবে গ্রহণ করেন নি। ত জ্বাহ্বণ করেন নি। ত

অস্পৃষ্ঠবাদেরও তিনি তীব্র নিন্দা করেছেন। হাঁড়ি ও হেঁদেলবাদ তাঁর কাছে পরিহাদের বিষয় ছিল। মাহুষের আত্মোপলন্ধির আধ্যাত্মিক পরিশীলন, সংযম ও সর্বাত্মক মঙ্গলই তিনি কায়মনোবাক্যে কামনা করতেন। তিনি অহুভব করেন যে তুনিয়ায় পরস্পর্বিরোধী বিভিন্ন মতাবলম্বী শ্রেণী ও সম্প্রদায়ের সংঘাত ও ছন্দ্র নিত্যই বিরাজমান। নিজ দাবি ও অধিকার প্রতিষ্ঠার তাগিদে সমাজমঞ্চে স্বাই যেন রণোন্মাদনায় মন্ত।

সামাজিক পরিবর্তন সম্পর্কে তিনি ছিলেন নরমপন্থী। সামাজিক অনুশাসন মান্থবের জীবন ও বিত্তরক্ষার প্রয়োজনেই গড়ে ওঠে। ঐসব অনুশাসন মৌরসী স্বত্ব হয়ে গেড়ে বসে থাকলে সমাজের অবক্ষয় হয় অবশুস্তাবী। কিন্তু অচল সমাজব্যবস্থার নিরসন সংঘর্ষের পথে হওয়াটা তাঁর মনঃপুত ছিল না। ৩৭ রাতা-রাতি আমূল ওলটপালটের পরিবর্তে সমাজের পরিবর্তন-প্রয়াস জৈব (organic) প্রণালীতে হওয়াই ছিল তাঁর কাম্য।

ভারতের হুর্গতির জন্ম তিনি ইংরেজের উপর দোষারোপ না করে এদেশের সমাজপতি ও পূর্বপুরুষদের অভিযুক্ত করেছেন। অভিজাত বিত্তবানেরা সাধারণকে শোষণ ও নিপীড়নের সময় ভূলে যায় যে নির্বিত্ত দরিক্রও মারুষ। যুগ যুগ ধরে সাধারণ মারুষকে পদানত রেথে তাদের মনে এই কথাই গেঁথে দেওয়া হয়েছে যে হুঃথভোগের জন্মই তাদের জন্ম। সেই ভয়েই হয়তো তিনি বলেছিলেন যে এদেশের ক্রীতদাসরা মৃক্তি চাইছে অপরকে ক্রীতদাস করার জন্ম। ৬৮ ভারতের অবনতির অন্যান্ম কারণের মধ্যে অপর জাতের সঙ্গে মেলামেশা না করা, ঐক্যবদ্ধ কাজে অনীহা, নারীকে অবনত রাথা, নির্বিত্ত ও সাধারণ মান্ত্রযকে অবহেলা ইত্যাদি ক্রতকর্মগুলি তিনি তুলে ধরেছেন। তাঁর কথায় এগুলি 'প্রবল জাতীয় পাপ'। ৩৯

বিবেকানন্দ মনে করতেন যে আর্যাবর্ত থেকে পৃথক দ্রাবিড় সভ্যতার প্রচলিত তত্ত্ব ভ্রান্তিপূর্ণ। ভারতের সবাই আর্য; আর্যরা আর্যাবর্ত থেকে দাক্ষিণাত্যেও গিয়েছিল; কাজেই সমগ্র ভারতই আর্যময়, এখানে আর কোনও জাত নেই। তাই তিনি একথাও মানতেন নাযে দাক্ষিণাত্যের ব্রাহ্মণরা আর্যাবর্তের ব্রাহ্মণরে মধ্যে উৎপন্ন ও দাক্ষিণাত্যের অক্যান্ত জাত থেকে স্বতন্ত্ব। ভারতে আর্যদের আগমন সম্পর্কে প্রচলিত ধারণাকেও তিনি ভ্রান্ত মনে করতেন; কারণ প্রাচীন শাস্ত্রগ্রন্থলিতে ঐ মতের সমর্থনে কিছু পাওয়া যায় না। উপহাস করে তিনি লিখেছেন: 'ইউরোপীয় পণ্ডিত বলছেন যে, আর্যেরা কোথা হ'তে উড়ে এসে ভারতের 'বুনো'দের মেরে-কেটে জমি ছিনিয়ে নিয়ে বাস করলেন— ও-সব আহমকের কথা।' \*

স্বামীজি মনে করতেন মাহুষের রঙ শাদাকালো হওয়ার কারণ মূলতঃ বংশগত
—গরম দেশভেদে পার্থক্য সামাগ্রই। দৈহিক গঠন ও বর্ণস্বাতম্ভ্রের সঙ্গে ভারত-বহিভূতি আর্য জাতির উৎপত্তির মতবাদ পরবর্তীকালে রাজনীতির অঙ্গ হয়ে হিটলারী নাৎসিবাদে রূপ নিয়েছিল।

তাঁর মতে প্রাচ্য জীবনধারায় ত্যাগের যেমন প্রাধান্ত, অন্তদিকে প্রতীচ্যের জীবনধর্মে সংগ্রাম ও উদ্ধামতাই প্রবল। মঙ্গোলীয় জাতিকে তিনি শক্তি ও শোর্যের জন্য প্রশংসা করেছেন; তেমনি ককেশিয় ও নর্ভিক উপজাতিদের সংঘবদ্ধতার তারিফ করেন। রাজনৈতিক ঐক্যাধনের জন্য চেঙ্গিজ খাঁকেও তিনি কৃতী পুরুষ বলে মনে করতেন। আলেকজাণ্ডার, চেঙ্গিজ খাঁ, নেপোলিয়ন প্রম্থ রণবীরদের তিনি বিশ্বঐক্যের সাধকরূপে অভিহিত করেছেন। ই চীন ও জাপান ভ্রমণকালে সেখানকার অনেক মঠমন্দিরে তিনি প্রাচীন বাংলা লিপিতে সংস্কৃত পুঁথি দেখেছিলেন, এবং জাপানের মন্দিরগাত্রে বাংলা লিপিতে মন্ত্র লেখা দেখে এই সিদ্ধান্ত করেন যে, মধ্যমূগে এক সময়ে ভারত ও দ্রপ্রাচ্যের দেশগুলির মধ্যে সংযোগ ছিল। ই বৈদিক ও রোমান ক্যাথলিক পূজাপার্বণে শাণ্ট প্রত্যক্ষ করে তিনি সিদ্ধান্তে এগেছেন যে খ্রীষ্টানরা হিন্দ্ধর্মের শাথা বৌদ্ধ ধর্মের সংস্পর্শে

আসায় ঐ সাদৃশ্য ঘটে। প্রাচীন গ্রীক ও মধ্যযুগীয় ইউরোপীয় চিস্তা ও দর্শনে ভারতীয় প্রভাবের অন্তিম্বে তিনি বিশ্বাসী ছিলেন। আরবদের মাধ্যমে স্পেনেও ভারতীয় চিস্তার প্রভাব বিস্তার করেছিল বলে স্বামীজি অভিমত প্রকাশ করেছেন। তাঁর মতে বর্তমান ইউরোপে জার্মানি চিস্তার ক্ষেত্রে ভারতের কাছে অনেকাংশে ঋণী। 8°

# চার : রাষ্ট্রদর্শন

রাষ্ট্রদর্শনের ক্ষেত্রে বিবেকানন্দ নিজম্ব কোনও ধারা প্রবর্তন করেন নি। এবং রাষ্ট্রতন্থের প্রত্যয়গুলি দম্পর্কেও তিনি নিজ মতামত স্থম্পষ্টরূপে ব্যক্ত করেন নি। রাজনৈতিক ঘূর্ণবির্তে প্রবেশের স্থপ্ত আবেগকে তিনি দমত্রে দমন করেছিলেন। তবুও রাষ্ট্রদর্শনের বিভিন্ন প্রদন্ধ তাঁর চিস্তায় বিক্ষিপ্ত অজম্রতায় ছড়িয়ে আছে, জাতীয় আন্দোলনের উপর যার প্রত্যক্ষ প্রভাব অদামান্ত। তাঁর রাষ্ট্রচিম্ভা Lectures from Colombo to Almora, East and West এবং Modern India গ্রন্থ তিনটিতেই বিশেষ পাওয়া যায়। তাঁর চিস্তার প্রণালী ছিল ঐতিহাসিক ও আরোহী (inductive)। ঐতিহাসিক ঘটনা ও অভিজ্ঞতা থেকে তিনি দিদ্ধান্তে উপনীত হতেন। স্বতঃসিদ্ধ ও দাধারণভাবে তিনি কোনও তত্ত্ব প্রতিষ্ঠিত করেন নি। অতীত ও বর্তমানের প্রেক্ষাপটে তিনি ভারত ও বিশ্বের রাষ্ট্রব্যবন্ধার বিচারবিশ্লেষণ ও সম্ভাব্য পরিণতি সম্পর্কে স্থন্দর কতকগুলি ভবিম্বদাণী করেন যেগুলি উত্তরকালের ঐতিহাসিক ঘটনাপ্রবাহে নির্ভুল প্রমাণিত হয়।

বিবেকানন্দের মানসিক গঠন প্রক্রিয়ায় ত্রিবিধ উপাদান ও প্রভাব লক্ষণীয়। প্রথমতঃ, তিনি প্রাচ্য ও পাশ্চান্ত্য দর্শনের গভীরে অবগাহন করেন; ধর্ম ও দর্শনের মতো দাহিত্য, শিল্প ও বিজ্ঞানেও তাঁর সমধিক দথল ছিল। কথিত আছে যে এনসাইক্রোপিডিয়া ব্রিটানিকার প্রতিটি থণ্ড (দে সময়ে ১১ থণ্ড) তাঁর নথদর্পণে ছিল। ফলে তাঁর মনন ধারা পূর্ণতা ও পরিপুষ্টি অর্জন করে। দ্বিতীয়তঃ, গুরু শ্রীরামকৃষ্ণ তাঁকে সবিশেষ প্রভাবিত করেন। শ্রীরামকৃষ্ণ অতি স্বচ্ছ ও সরল কথায় তাঁর বাণী ও উপদেশ প্রচার করেছিলেন— যেগুলি ছিল

বিবেকানন্দের মানসিক গঠনের মূল উপাদান। বস্তুতঃ গুরুর সরল কথাগুলিকেই তিনি দার্শনিক ভাষা ও ব্যঞ্জনায় ব্যক্ত করেছেন। তৃতীয়তঃ, স্বলন্ধ আজীবন অভিজ্ঞতা তাঁর মননশক্তিকে উৎকর্ষ দান করে। বিশ্ব পরিক্রমায় তাঁর চিন্তা ও অভিজ্ঞতা সমৃদ্ধি লাভ করেছিল। তাই তাঁর চিন্তা ও দর্শন দেশের মাটি ও মাহুষের সঙ্গে সম্পূক্ত। বলা হয়েথাকে যে দার্শনিক আলোচনা দাধারণতঃ বিমূর্ত ভাব ও ভাষার কচকচানিতে ভরা; প্রতীকি পরিভাষায় সেগুলি,অতীব তুর্বোধ্য; জীবনের সঙ্গে সেগুলির সংযোগ ও সার্থকতা ক্ষীণ। সেদিক থেকে বিবেকানন্দের বাণী ও রচনা স্কুম্পাই, সজীব ও গতিসম্পান।

রাষ্ট্রচিস্তায় বিবেকানন্দের উপর হেগেলের প্রচ্ছয় প্রভাব দেখা যায়। হেগেল ব্যক্তির স্বার্থ ও স্বাধীনতাকে রাষ্ট্রীয় স্বার্থের দক্ষে একীভূতরূপে বিবেচনা করতেন; মনে করতেন রাষ্ট্রই মান্থবের একমাত্র কল্যাণসাধনকারী; কারণ মান্থবের উন্নত বৃত্তি রাষ্ট্রেই প্রতিফলিত হয়; সেজন্মে রাষ্ট্রের কল্যাণই ব্যক্তির কল্যাণ। বিবেকানন্দও সেই দৃষ্টিতে লিখেছেন: 'সমষ্টির জীবনে ব্যষ্টির জীবন, সমষ্টির স্থে ব্যষ্টির স্থুখ, সমষ্টি ছাড়িয়া ব্যষ্টির অস্তিস্বই অসম্ভব, এ অনস্ত সত্য— জগতের মূল ভিত্তি। অনস্ত সমষ্টির দিকে সহামুভূতিযোগে তাহার স্থে স্থে, তৃঃথে তৃঃখ ভোগ করিয়া শনৈঃ অগ্রসর হওয়াই ব্যষ্টির একমাত্র কর্তব্য।'\*\*

ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য ও স্বাধীনতাকে বর্জন করেই একদিন ফ্যাদিবাদ, নাৎসিবাদ প্রভৃতি সমষ্টিবাদী সমাজ ব্যবস্থা গড়ে উঠেছে। বৈদান্তিক বিবেকানন্দ সমষ্টির প্রয়োজনকে প্রাধান্ত দিলেও ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্যকে বিসর্জন দেন নি। সমষ্টির ভাল চাই বলে ব্যষ্টির মন্দ করতে হবে এমন কথার তিনি বিরোধিতাই করেছেন। গ্রীন ও মিলের চিন্তার সঙ্গে নিজের মতকে তিনি থাপ থাইয়ে নিয়েছিলেন।

হেগেলের আদর্শ ছিল রাষ্ট্রের অধীনেই ব্যক্তি ও জনজীবনের পরিপূর্ণ নিয়ন্ত্রণ। সমষ্টির বেদীমূলে ব্যক্তি দেখানে উৎসর্গীকৃত। বিবেকানন্দ ব্যক্তি ও সমাজের কল্যাণকল্পে সমষ্টির জন্ম বাষ্টির আত্মত্যাগের কথা বলেছেন; সেইসঙ্গে একথাও বলেছেন যে স্বার্থই স্বার্থত্যাগের প্রথম শিক্ষক। ব্যষ্টির স্বার্থরক্ষার জন্মই সমষ্টি-কল্যাণের দিকে প্রথম দৃষ্টি দেওয়া দরকার বলে তিনি অহুভব করেন। ইং ব্যষ্টিস্বার্থ তথা ব্যক্তির পরিপূর্ণ বিকাশ ও মুক্তিই ছিল তাঁর কামনা। হেগেলের মতো তিনি ব্যক্তিকে সর্বগ্রাদী রাষ্ট্রের যন্ত্রাংশ করতে চান নি। বিবেকানন্দ রাষ্ট্রের চেয়ে ব্যক্তি ও সমাজের উপরই অধিক মূল্য আরোপ করেছেন। রাষ্ট্র তাঁর কাছে অভীষ্ট লক্ষ্যে পৌছবার অন্যতম পথমাত্র। পার্লামেন্টারি গণতন্ত্র

প্রসঙ্গে তাই তাঁকে বলতে দেখা যায়: "পার্লেমেণ্ট' দেখলুম, 'সেনেট' দেখলুম, ভোট ব্যালট মেজরিটি, সব দেখলুম···শক্তিমান পুরুষরা যেদিকে ইচ্ছে, সমাজকে চালাচ্ছে, বাকিগুলো ভেড়ার দল।"

হেগেলের মতো তিনিও নেশনকে উদ্দেশ্য প্রণোদিত মনে করতেন। একটি দর্বব্যাপী স্থরে দকল নেশনই যেন অহরণিত; যে স্থরে ভারতীয় ইতিহাদের তন্ত্রীগুলি বাঁধা তাহল ধর্ম। তাঁর কথায়: 'In each nation, as in music there is a main note, a central theme, upon which all others turn. Each nation has a theme, everything else is secondary. India's theme is religion. Social reform and everything else are secondary.' 8 ৭

জাতীয়তাবাদের যে আধ্যাত্মিক রূপ তিনি দর্শিয়েছেন তার সঙ্গে বৃদ্ধিমচন্দ্র, বিপিনচন্দ্র ও প্রীঅরবিন্দের চিন্তার সাদৃশ্য দেখা যায়। জাতীয়তাবাদের আবেগময় আধ্যাত্মিক ভিত্তিভূমি তিনিই প্রথম প্রস্তুত করেন। তিনি মনে করতেন যে ভারতের আগামী দিনগুলিকে উজ্জল করে তুলতে হলে চাই অতীত গরিমার অন্থ্যান। অতীতকে অস্থীকার করার অর্থ বর্তমান অন্তিত্মকেই অস্থীকার করা। বিগত দিনের ভাবভূমিতেই ভারতের ভাবীদিনের ইতিহাস ও জাতীয় চেতনার উন্মেষ হবে। অতীতেও ভারতের গরিমা ও প্রভাব বিস্তৃত হয়েছিল আধ্যাত্মিক পথেই। আধ্যাত্মিকতাই ভারতীয় জীবনের ধারক। আধ্যাত্মিকতাই চিরদিন ভারতীয় সমাজকে একস্থত্মে গ্রথিত করে রেখেছিল এবং জনজীবনের বন্ধন কথনও শিথিল হয়ে পড়লে তাকে পুনরাবদ্ধ করত। তিনি মনে করতেন অস্তরের দিব্য অভিব্যক্তিই হল সভ্যতা এবং জাতীয় জীবনকেও ঐ দিব্য আদর্শে গড়ে তোলা দরকার। আধ্যাত্মিক জীবনাচার শাস্থত আদর্শেরই অন্থ্যরণ মাত্র—কতকগুলি সামাজিক কুসংস্কার, ধর্মীয় অন্থ্যনি বা অসার প্রথা নয়— আধ্যাত্মিক ভূমিতে সমাজজীবন প্রতিষ্ঠিত— সেজন্য সামাজিক বিধিব্যবস্থার রদবদল জন-চিন্তাম্বদারী আধ্যাত্মিক উপায়েই হওয়া সমীচীন। ১৮

বিষম্য মতো বিবেকানন্দের হৃদয়পটেও মাতৃরূপে দেশের চিত্র কল্পিত।
দেশকে মাতৃরূপে বন্দনা ও মাতৃশক্তির বোধনপ্রয়াস পরবর্তীকালে রাজনৈতিক
কর্মী ও বিপ্লবীদের উদ্বৃদ্ধ করে তোলে। তাঁর মতে দেশকে মাতৃরূপে ভক্তি ও
সেবা করলে একদিন দেশমাতৃকার শৃঞ্জল মোচন ঘটবে। সেজত্যে তিনি
বলেছিলেন: 'আগামী পঞ্চশং বর্ষ ধরিয়া সেই পরম জননী মাতৃভূমি যেন

তোমাদের আরাধ্যা দেবী হন, অন্যান্ত অকেজো দেবতাগণকে এই কয়েক বর্ষ ভূলিলে কোন ক্ষতি নাই। অন্যান্ত দেবতারা ঘুমাইতেছেন, এই দেবতাই একমাত্র জাগ্রত— তোমার স্বজাতি— সর্বত্রই তাঁহার হস্ত, সর্বত্র তাঁহার কর্ণ, তিনি সকল ব্যাপিয়া আছেন। १९৯৯

বিবেকানন্দের মতে জাতীয়তাবাদের প্রচলিত চেতনা হল দ্বিবিধ। প্রথম, নিজেদের মধ্যে ঐক্য ও পারস্পরিক সহাস্থভূতিবোধ এবং দ্বিতীয়, অপর জাতির প্রতি হিংসা ও বিদ্বেষ। অন্ধ স্বজাতি-বাংসলা ও বিজ্ञাতি-বিদ্বেষকে তিনি আদৌ সমর্থন করেন নি। বিশ্বজনীনতাই দ্বিল তাঁর বাষ্ট্রদর্শনের প্রধান অঙ্গ। তাঁর মতে জাতীয়তাবাদ একটি পবিত্র ও নিঙ্কল্য প্রতায় হলেও মানবিক সন্তার গুরুত্ব তার চেয়েও বেশি। জাতি, বর্ণ, সম্প্রদায়ের পশ্চাতে বিরাজ করে প্রকৃত মানুষ। সে-মানুষ বিশ্বজনীন। সম্যক জ্ঞান ও উপলব্ধি বৈশ্বিক চেতনার সহায়ক। সারা বিশ্ব যথন নেতিবাদ, জড়বাদ, সংশয়বাদ প্রভৃতি বাতবিতগুায় মন্ত তথন বৈদান্তিক বিবেকানন্দ বিশ্বজনীন আধ্যাত্মিক ভাবের উন্মেষে সচেষ্ট হন। ভারতের মৃক্তি ও নবজাগরণ একদিন বিশ্বপ্রেম ও মৈত্রীর পথকে আলোকিত করে তুলবে বলে তিনি বিশ্বাস করতেন।

তিনি চাইতেন মান্নবের সং ও শুভ প্রবৃত্তিগুলির যথোচিত কর্ষণ। সে-কর্ষণ পুরুষদ্বের, মানবিক মূল্যবন্তার ও সম্ভ্রমবোধের। মন্নুগ্রত্বের প্রধান অঙ্গ পাড়া-পড়দির প্রতি সহৃদয় মনোভাব প্রদর্শন। নিঃস্বার্থ সেবার প্রবৃত্তি গড়ে তোলার আগে দেশ ও জাতির কল্যানে গালভরা কথা না বলাই ভাল। তাই সর্বাথে চাই নিজ স্বার্থের সঙ্গে দেশ ও জাতির স্বার্থকে মিলিয়ে দেওয়া। ব্যক্তির নৈতিক বিকাশের মধ্যে দিয়ে ব্যক্তি ও গোষ্ঠার সমন্বয়ে জাতীয় প্রগতির পথ রচিত হবে। ব্যক্তিকে নিয়েই নেশন; তাই ব্যক্তির স্কুয়, নীতিনিষ্ঠ ও সহৃদয় মন গড়ে না উঠলে জাতির অগ্রগতি ও প্রাধান্তের প্রশ্ন অর্থহীন। ব্যক্তিস্বাতস্ত্রের আদর্শ ও দেশের কল্যানে নিঃস্বার্থ সেবার নীতিই ছিল প্রাচীন ভারতীয় সমাজের বনিয়াদ। বিবেকানন্দ সেই আদর্শ ও নীতিগুলিকে পুনঃপ্রতিষ্ঠিত করতে চেয়েছিলেন।

রাষ্ট্রদর্শনে বিবেকানন্দের একটি মূল্যবান অবদান হল তাঁর স্বাধীনতা অর্থাৎ মৃক্তির প্রত্যয়। এবিষয়ে তাঁর চিস্তা ছিল সম্পূর্ণ নিজস্ব ও মৌলিক। বিশ্বের অবিরাম গতির মধ্যে মৃক্তির আবেগ ও আকাজ্জা সদাই নিহিত থাকে— মৃক্তির কামনাই মান্নবের বিকাশসাধনাকে বেগবান করে। অতীন্দ্রিয় দৃষ্টিতে তিনি মোক্ষ বা মান্নার বন্ধনমোচনই শুধু চান নি, উপরস্কু মান্নবের বৈষয়িক ও

সামাজিক মৃক্তিও তাঁর কামা ছিল। মৃক্তিকে তিনি মান্থবের জন্মগত অধিকার বলে মনে করতেন। তিনি বলেছেন: 'উন্নতির মৃখ্য সহায় স্বাধীনতা, যেমন মান্থবের চিন্তা করিবার ও উহা ব্যক্ত করিবার স্বাধীনতা থাকা আবশুক, তদ্রেপ তাহার থাওয়াদাওয়া, পোষাক, বিবাহ ও অক্যান্ত সকল বিষয়েই স্বাধীনতা আবশুক— যতক্ষণ না তাহার দ্বারা অপর কাহারও অনিষ্ট হয়। আমার তোমার ধনাদি অপহরণের কোন বাধা না থাকার নাম কিছু স্বাধীনতা নহে, কিন্তু আমার নিজের শরীর বা বৃদ্ধি বা ধন অপরের অনিষ্ট না করিয়া যে প্রকারের ইচ্ছা, সে প্রকারে ব্যবহার করিতে পাইব, ইহা আমার স্বাভাবিক অধিকার এবং উক্ত ধন বা বিভা বা জ্ঞানার্জনের সমান স্থবিধা যাহাতে সকল সামাজিক ব্যক্তির থাকে তাহাও হওয়া উচিত।' ৫০

দৈহিক, মানসিক, আধ্যাত্মিক তথা পূর্ণাঙ্গ মৃক্তির কথা উপনিষদেও লিখিত আছে বলে তিনি উল্লেখ করেছেন। উপনিষদ দৃষ্টিতে মৃক্তির প্রত্যেয় বিশ্লেষণ করলেও সাধারণতঃ শব্দটি মনে বিশেষ উদ্দীপনার সঞ্চার করে। তাঁর মৃক্তির বাণী দেশের স্বাধীনতা আন্দোলনে বিশেষ কার্যকর হয়েছিল।

দেশের রাজনৈতিক স্বাধীনতার কথা বিবেকানন্দ সরাসরি বলেন নি এবং জাতীয় আন্দোলনেও নিজেকে তিনি জড়াতে চান নি। কারণ প্রথমতঃ, তিনি সন্ন্যাসত্রত গ্রহণ করেছিলেন এবং রাজনৈতিক বাতবিতণ্ডা অপেক্ষা আধ্যাত্মিক আলোকে মান্তবের মনের অন্ধকারকে দূর করাই অধিক কার্যকর হবে বলে অহুভব করতেন। দ্বিতীয়তঃ, তিনি একথাও উপলব্ধি করেন যে রাজ-নৈতিক স্বাধীনতার কথা সরাসরি তুললে হয়তো তাঁকে কারারুদ্ধ হতে হবে— ফলে সময় ও শক্তিক্ষয় ছাড়াও যে কাজে তিনি ব্রতী ও উছোগী অর্থাৎ দেশবাসীর মনে নীতিবোধ ও আধ্যাত্মিক চেতনার উল্মেষ্সাধন—তা অসম্পূর্ণ থেকে যাবে। সংগ্রামী নেতৃত্বে প্রত্যক্ষভাবে অবতীর্ণ না হলেও লাঞ্ছিত ও অবদমিত মান্ত্রের দাবি তিনি নির্ভীক কর্পে ঘোষণা করেন। বস্তুতঃ রাজনৈতিক স্বাধীনতা ও সামাজিক স্বাধিকারের দাবিকে তিনি পরোক্ষে ত্বরান্বিত করে তোলেন। যে-প্রত্যয়টির ব্যঞ্জনায় তিনি সংগ্রামী আন্দোলনকে গতিসম্পন্ন করেন তাহল শক্তির সাধনা। শক্তিবিনা কোনও অধিকারই অর্জন করা যায় না। ব্যক্তি ও জাতির জীবনসংগ্রামে একাধারে চাই নিরবচ্ছিন্ন প্রয়াস ও নিরন্তর অধ্যবসায়; এবং সকল বাধা চূর্ণ করে জাতীয় চরিত্র গঠনের শ্রেষ্ঠ উপাদান হল শক্তি। বিবেকানন্দ জনমনে শক্তি ও সাহসিকতার বীজবপন করেন। বৈদাস্তিক দর্শনের পরিপ্রেক্ষিতে

তিনি বল ও বীর্যের সঞ্চারে অগ্রসর হয়েছিলেন। তিনি বলেন যে পরম সন্তার অংশ যে- আত্মা তা সর্বশক্তির আধার— তার কাছে পার্থিব সকল বাধাবিপত্তি নগণ্য। জাতীয় চরিত্রের ভিতকে স্থৃদূ করার জন্ম তিনি বেদান্তের পথ অন্থসরণ করেন। 'অভয়ম' হল বেদ ও বেদান্তের মর্মবাণী; গীতার মর্মও হল পুরুষত্ব ও শক্তির উন্মেষ; আত্মার বল ও বিক্রমে মান্থ্যের আত্মশক্তিকে অদম্য করে তোলা যায়; শক্তির প্রতিষ্ঠায় জাতি শোর্যেবীর্যে প্রাণবন্ত হয়ে উঠবে। অত্যাচার ও উৎপীড়নের প্রেষ্ঠ প্রতিষেধক হল আত্মশক্তি। সমকালীন রাজনৈতিক ও অর্থ নৈতিক উৎপীড়নের বিরুদ্ধে নেতিবাচক নিন্দাবর্ষণের কার্যকারিতা সম্পর্কে তিনি সংশয়ী ছিলেন। আত্মশক্তির উন্মেষপ্রচেষ্টা ফলপ্রস্থ হয় বলে তিনি বিশ্বাস করতেন। পরাধীন তুর্বল জাতির মনে তাঁর সেদিনের বাণী বিশেষ তাৎপর্যপূর্ণ ছিল।

সমাজ ও রাষ্ট্রের বিকাশধারায় কেন্দ্রাহুগ শাসনব্যবস্থা ও রাজতন্ত্রের ঐতিহাসিক প্রয়োজন আছে বলে তিনি মনে করতেন। তাঁর মতে অপরিণত অবস্থায় সমাজের পরিশাসন রাজার হাতে থাকাই বাঞ্চনীয়; সমাজ ও রাষ্ট্রের বিকাশের সহিত সঙ্গতি রেখে প্রতিনিধিত্বমূলক শাসনব্যবস্থা প্রবর্তনের তিনি পক্ষপাতী ছিলেন। ইংরেজ শাসনের ঐতিহাসিক প্রয়োজনবাধও তাঁর মনে প্রচ্ছের ছিল। তিনি বলেছেন: "রাজা প্রজাদিগের পিতামাতা, প্রজারা তাঁহার শিশুসন্তান। প্রজাদের সর্বতোভাবে রাজমুখাপেক্ষী হইয়া থাকা উচিত এবং রাজা সর্বদা নিরপেক্ষ হইয়া আপন ওরসজাত সন্তানের তায় তাহাদিগকে পালন করিবেন। কিন্তু যে নীতি গৃহে গৃহে প্রয়োজিত, তাহা সমগ্র দেশেও প্রচার। সমাজ—গৃহের সমষ্টিমাত্র। 'প্রাপ্তে তু ষোড়শে বর্ষে' যদি প্রতি পিতার পুত্রকে মিত্রের তায় গ্রহণ করা উচিত, সমাজশিশু কি সে ষোড়শবর্ষ কখনই প্রাপ্ত হয় না ?" তে

সামীজি এ প্রদক্ষে আরও বলেছেন যে সকল সমাজই একদিন যৌবনদশার উপনীত হয় এবং শক্তিমান শাসনকারীদের সঙ্গে তাদের সংঘর্ষ উপন্থিত হয়। 'এ যুদ্ধে জয়পরাজয়ের উপর সমাজের প্রাণ, বিকাশ ও সভ্যতা নির্ভর করে।' মার্কদের শ্রেণী সংগ্রাম তত্ত্বের সঙ্গে এর কিছুটা মিল দেখা যায়। ভারতের সামাজিক বিবর্তন ধারায় একটি বিপ্লব বারংবার দেখা গিয়েছে। ধর্মভিত্তিক ভারতীয় সমাজে সে-বিপ্লব স্বভাবতই ধর্মবিপ্লবের রূপ নিয়েছে। তাঁর কথায়: 'ভারতবর্ষ ধর্মপ্রাণ, ধর্মই এদেশের ভাষা এবং সকল উদ্যোগের লিঙ্গ। বার বার এ বিপ্লব ভারতেও ঘটিতেছে, কেবল এ দেশে তাহা ধর্মের নামে সংসাধিত। চার্বাক, জৈন, বৌদ্ধ, শঙ্কর, রামাত্বজ্ঞ, কবীর, নানক, চৈতেন্ত, রাক্ষসমাজ,

আর্যদমাজ ইত্যাদি সমস্ত সম্প্রদায়ের মধ্যে সম্মুথে ফেনিল বজ্রঘোষী ধর্মতরঙ্গ, পশ্চাতে সমাজনৈতিক অভাবের পূর্ন।'৫২

বিষ্কিমচন্দ্রের মতো স্বামীজিও মনে করতেন যে কি হিন্দু কি বৌদ্ধ আমলে ভারতে সাধারণ মাতৃষের সঙ্গে রাজনীতির বিশেষ কোনও সংশ্রব ছিল না। কাজেই রাষ্ট্রীয় বিষয়ে তাদের অংশ গ্রহণেরও কোনও প্রশ্ন উঠত না। পরবর্তী কালে অনেক পণ্ডিত ও গবেষক প্রমাণ করার চেষ্ট্রা করেছেন যে প্রাচীন কালে 'সমিতি' নামে জনসাধারণের এক প্রতিনিধিত্বমূলক সংস্থা এবং তার শাখা হিসাবে 'সভা' নামক উপসমিতি রাষ্ট্রশাসনে নিযুক্ত থাকত। বস্তুতঃ ঋগ্রেদে সমিতি শব্দটি শভাস্থল অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। প্রাচীনকালে মামলামোকর্দমার জন্ম ধর্মসভা, যজ্রের স্থানে কর্মসভা এবং ব্রাহ্মণ ক্ষত্রিয় প্রভৃতি উচ্চস্তরের রাজকীয় পুরুষ ও কর্মচারীদের নিয়ে রাজ্মভা বসত। এগুলির কোনওটিতেই স্বামীজির 'সাধারণ প্রজার' স্থান ছিল না। একথা রাষ্ট্রতত্ত্ব ও গণতত্ত্বের উৎস গ্রীদদেশেও প্রযোজ্য। সেথানকার রাজকার্যেও সাধারণ শ্রমজীবীদের কোনও স্থান ছিল না; কারণ তাদের প্রায় স্বাই ছিল ক্রীতদাস পর্যায়ের। "

জনগণের স্থান ও মান উচুতে তুলতে না পারলে রাজনৈতিক উন্নয়নপ্রয়াস তাঁর দৃষ্টিতে ছিল অর্থহীন। নিজের মোক্ষলাভের প্রচেষ্টাও অর্থহীন যথন দেশবাসী দীমাহীন ছঃখ, ছঃসহ হর্দশা ও নৈরাশ্যে মৃহ্মান থাকে। তিনি তৎকালীন জাতীয় কংগ্রেসকে সহাত্মভূতির সঙ্গেই সমালোচনা করতেন। কংগ্রেসের কার্যসূচীতে তিনি গণকল্যাণম্থী স্থনির্দিষ্ট গঠনমূলক কাজের কোনও নিদর্শন দেখতে পান নি। তিনি অহুভব করতেন যে আইন বা রাজনীতির মাধ্যমে মানুষকে ধার্মিক করা যায় না। রাজনীতি অপেক্ষা ধর্মের উপকারিতায় তাঁর অধিক আস্থা ছিল। ভারতের নবজাগরণ প্রসঙ্গে তিনি বলেন যে বাইরের লোক সাধারণতঃ কংগ্রেসের আন্দোলন ও সমাজসংস্কার ক্ষেত্রেই নবজাগরণ প্রত্যক্ষ করে। কিন্তু ধর্মের ক্ষেত্রেই ঐ জাগরণ অধিক কার্যকর হয়েছে। কথাপ্রসঙ্গে তিনি বলেন, 'রাজনীতিকগণের বিবাদ বড় অভুত। রাজনীতির ভিতর ধর্ম ঢুকাইতে অনেক যুগ লাগিবে।' হ

#### সমাজত ন্তের প্রত্যয়

বিবেকানন্দ নিজেকে 'সোসালিষ্ট' বলে ঘোষণা করেছিলেন। ° ° সেজন্মে তাঁকে এদেশের প্রথম সমাজতান্ত্রিক বলে মনে করা হয়। বস্তুতঃ সমাজতন্ত্রের সঙ্গে এদেশবাসীর পরিচয় এর বহু পূর্বেই ঘটেছিল। 'সোদালিজম' শব্দটি প্রথম যিনি ব্যবহার করেছিলেন সেই ইংরেজ রাষ্ট্রদার্শনিক রবার্ট ওয়েনের দঙ্গে রামমোহনের সংযোগ ও পত্রবিনিময়ের কথা স্থবিদিত। তৎকালীন ইউরোপের সমাজতান্ত্রিক মতাবলম্বী দিসমাদি প্রম্থ রাষ্ট্রদার্শনিকদের দঙ্গেও রামমোহনের সংযোগ ঘটে। তাছাড়া বঙ্কিমচন্দ্রও এবিষয়ে অবহিত ছিলেন— তাঁর লেথায় 'ইণ্টারফাশনালে'র উল্লেখও পাওয়া যায়। কাজেই সমাজতান্ত্রিক চিন্তাধারার দঙ্গে বিবেকানন্দের সংযোগই প্রথম ঘটেনি। তবে সরাসরি নিজেকে 'সোসালিষ্ট' বলে ঘোষণা হয়তো তিনিই প্রথম করেন। এখন দেখা দরকার যে বিবেকানন্দ কি অর্থে, কি ধরনের এবং কি পরিমাণে সমাজতান্ত্রিক চিন্তায় অন্ধ্রপাণিত হয়েছিলেন।

প্রসঙ্গতঃ এখানে সমাজতন্ত্র কথাটির উৎপত্তি ও ক্রমবিকাশ সম্পর্কে সংক্ষেপে কিছুটা আলোচনা করা যেতে পারে। 'দোসালিজম' কথাটিকে বিভিন্ন সময় ও স্থানে বিভিন্নভাবে দেখা হয়েছে। ১৮২৭ সালে রবার্ট ওয়েন (১৭৭১-১৮৫৮) শব্দটিকে প্রথম ব্যবহার করেন। ° নিজে মিল মালিক হয়েও মালিক-শ্রমিক সমবায় প্রবর্তনে তিনি সচেষ্ট হন। ব্রিটেনে ওয়েনের কর্মতৎপরতা কার্যকর হয়েছিল— শ্রমিকদের স্বার্থে বহু আইনকাত্মন বিধিবদ্ধ হয়। একই সময়ে ফ্রান্সে সিসমঁদি, ফুরিয়ার ও সাঁ সিমন শিল্প-বিপ্লব প্রস্থত অর্থ নৈতিক বৈষম্যকে নীতিগতভাবে দ্বীকরণের জন্ম লেখনী ধারণ করেন। ওয়েন ও সাঁ সিমন এ বিষয়ে পুঁজিপতিদের সহায়তা চেয়েছিলেন। পরবর্তীকালে উৎপাদন ব্যবস্থায় জাতীয়করণের প্রস্তাব ওঠে। উনিশ শতকের চল্লিশের কোঠায় লুই ব্লাঙ্ক ও প্রধ উপলব্ধি করেন যে অর্থ নৈতিক ব্যবস্থার আমূল পরিবর্তন করতে হলে রাজনৈতিক ক্ষমতা দখল করা প্রয়োজন। প্রুধ ছিলেন নৈরাজ্যবাদী। তিনি রাষ্ট্রের অস্তিত্ব ব্যতিরেকেই ন্তায়, সাম্য ও স্বাধীনতা প্রতিষ্ঠিত করতে চেয়েছিলেন। ১৮৪৮ সালে মার্কস ও এঙ্গেলস যুগান্তকারী 'কম্যানিষ্ট ম্যানিফেষ্টো' প্রচার করেন। ইতিপূর্বে প্রচলিত সমৃদয় সমাজতান্ত্রিক চিন্তাকেই তাঁরা 'উটোপিয়ান' 'দেণ্টিমেণ্টাল' 'পেটি বুর্জোয়া' 'ফিউডালিষ্ট' ইত্যাদি আখ্যা দিয়ে বাতিল করে দেন এবং বৈজ্ঞানিক সমাজ-তন্ত্রের মতবাদ প্রবর্তন করেন। তত্ত্বগত বিচারে 'কম্নানিজম' ও 'দোদালিজম'-এর প্রভেদ থাকলেও প্রচলিত ব্যবহারে শব্দত্তি একই অর্থে প্রযুক্ত হয়। মার্কস-এক্লেস প্রবর্তিত সমাজতন্ত্রবাদের মূলকথা হল: ১. দ্বান্দিক (dialectics) প্রণালীতে এবং অর্থনৈতিক ও জড়বাদী নির্দেশনা প্রত্যয়ে ইতিহাসের ব্যাখা।; ২. শ্রেণী সংগ্রাম প্রক্রিয়ায় সর্বহারাদের একনায়কতন্ত্র; ৩. সর্বহারাদের জ্মবর্ধমান ছংশ্বতা হেতু পুঁজিবাদের অনিবার্য অবক্ষয় ও বিনাশ; ৪. দর্বহারা একনায়কতন্ত্রের পথে সাময়িক বুর্জোয়া গণতান্ত্রিক সমাজব্যবস্থা; শিল্পদাহিত্যে বুর্জোয়াদের দঙ্গে সর্বহারাদের চিন্তা ও দৃষ্টিভঙ্গীর পার্থক্য; ৫. সমাজতন্ত্র সংস্কারের পথে আদে না; চাই বিপ্লব—প্রয়োজনে সশস্ত্র রক্তঝরা বিপ্লবও অপরিহার্য। বিপ্লবের নেতৃত্ব দেবার অধিকার একমাত্র সর্বহারা শ্রেণীরই আছে— অবশু নিজ শ্রেণীসন্তা ঘূচিয়ে অন্থান্ত শ্রেণীর সমাজসচেতন ব্যক্তিরাও তাতে অন্তর্লীন হতে পারেন; ৬. সমাজতন্ত্রে জাতীয়তাবাদী মনোভাব পরিত্যান্ত্য; সারা বিশ্বের শ্রমিক বা সর্বহারাদের ঐক্য চাই।

মার্কপবাদী সমাজতন্ত্রকে প্রথমে প্রেথানভ ও বার্নষ্টিন এবং উত্তরকালে লেনিন অবস্থায়যায়ী কিছু পরিবর্তন ও পরিবর্ধন করেন। দ্বিতীয় বিশ্বমহাযুদ্ধের (১৯৩৯-৪৫) পর মার্কপবাদী সমাজতান্ত্রিকদের মধ্যেও দেশীয় স্বার্থায়পারে প্রভেদ দেখা দিয়েছে। চীন ও আলবেনিয়ার কম্যুনিষ্টরা নিজেদের খাঁটি সমাজতান্ত্রিক বলে মনে করেন এবং তাঁদের চোথে সোভিয়েত ও পূর্ব ইউরোপীয় দেশগুলির কম্যুনিষ্টরা শোধনবাদী। তৃতীয় দলটি হল যুগোস্লাভীয়। এছাড়া ক্লশ বিপ্লবের পূর্বে সেখানকার কম্যুনিষ্টরা বলশেভিক ও মেনশেভিক দলে বিভক্ত ছিল। মার্কদের নানারূপ ব্যাখ্যা ক্লশ বিপ্লবোত্তর কালে দেখা দেয়। তন্মধ্যে টুটম্বি ও মানবেন্দ্রনাথ রায়ের বিচার-বিশ্লেষণ উল্লেখ্য। মানবেন্দ্রনাথই মার্কপবাদী সমাজতন্ত্রকে ভারতে প্রথম প্রচার করেন। পরে অবশ্য তিনি মার্কসবাদ অতিক্রম করে নব্মানবতাবাদ দর্শন প্রবর্তন করেন।

সমাজতন্ত্রের প্রকারভেদ এথানেই শেষ নয়। ব্রিটেনের লেবার পাটির কার্যক্রমকে সমাজতান্ত্রিক বলা হয়। চাষআবাদে ইস্রায়েলও সমাজতন্ত্রের অন্থগামী। ° ° ভারতের 'সোসালিষ্টিক প্যাটার্ন' তো আছেই। জাতীয় সমাজতন্ত্রের নামাবলী ধারণ করে হিটলারের নাৎসিতন্ত্রের কিছু সমাজতান্ত্রিক লক্ষণ ছিল। মিল-বেনথামের হিতবাদী সংস্কারচিস্তা সমাজতন্ত্রের স্ট্রনা করে। শেষ দিকে সর্বাধিকারপন্থী (authoritarian) চিস্তার আধিপত্য দেখা যায়। সেজন্তে শব্দটির যথার্থ মর্ম কি তা দেখা যাক:

- ১. মার্কসীয় বস্তুতন্ত্রী দৃষ্টিতেই হোক অথবা ধর্মীয় দিক থেকেই হোক সোদালিষ্টরা সকলেই চেয়েছে মৌল মানবিক অধিকারের প্রতিষ্ঠা এবং সেজন্তে প্রতিকূল সর্ববিধ বৈষম্য ও অন্তায়ের অবদান।
- ২. সোসালিষ্টরা মনে করে যে মাহুষ মূলতঃ নির্দোষ— মাহুষ ভাল না হলে

(failings in human nature) সামাজিক সংস্পারপ্রচেষ্টা অর্থহীন। কিন্তু সামাজিক ও রাষ্ট্রীয় গলদের মূলে ক্রটি (failings of institutions) থাকলে মান্নুষ সেগুলিকে পরিবর্তন করতে পারে। পারম্পরিক স্থ্যস্থবিধার জন্ত সকল মান্নুষ সৌহার্দ্য ও সমবায়ের মনোভাব পোষণ করে— এটা স্বতঃসিদ্ধ বলেই ধরে নেওয়া হয়। এই সিদ্ধান্ত থেকেই সোসালিষ্টরা মনে করে যে, অপরাধ, অশান্তি, অর্থনৈতিক বৈষম্য, দারিদ্রা, নিরক্ষরতা, স্বাস্থাহীনতা, যুদ্ধবিগ্রহ প্রভৃতির মূলে থাকে ক্রটিপূর্ণ সমাজব্যবস্থা; সমাজব্যবস্থার পরিবর্তনের মধ্যে দিয়েই ঐসব অনভিপ্রেত দিকগুলির অবসান ঘটরে। বি

- ৩. সামাজিক রোগ নির্ণয়ের পর নিরাময়ের কি ঔষধ প্রযোজ্য ? প্রচলিত সমাজ ব্যবস্থায় স্বাই অসম্ভুষ্ট। তার পরিবর্তন ও আদর্শ ব্যবস্থার প্রবর্তন কিরূপে সম্ভব সেবিষয়ে স্বপ্রবিলাদী (utopian) দোদালিষ্টরা কোনও কার্যকর পদ্মা দেখাতে পারেন নি। শিল্প বিপ্রবের ফলে ভোগ্যবস্তুর প্রাচূর্য, শ্রামিকদের সংহতি ও বৈপ্লবিক সংগঠন ইত্যাদির সম্ভাবনা নতুন পথের নিশানা দেখায়। সেজত্যে সর্বধরণের সোসালিষ্ট মতবাদে একটা কর্মপন্থা থাকে— সেটা শ্রমিক আন্দোলন হতে পারে, সমবায়ী (Co-operative) প্রচেষ্টা হতে পারে অথবা রাজনৈতিক গণদল, বৈপ্লবিক গোপনকার্য কিংবা গেরিলা যুদ্ধের প্রণালীও হতে পারে। ৫ ৯
- 8. সমাজব্যবস্থার পরিবর্তনকল্পে জনসাধারণের দক্রিয় সম্মতি বা ইচ্ছা থাকা চাই। কল্পনাবিলাসী বা অমার্কসীয় দোসালিইরা মনে করেন যে, প্রচারের মধ্যে দিয়েই জনমত সৃষ্টি ও রাষ্ট্রীয়পরিবর্তন সম্ভব। মার্কসবাদীয়া পরিবর্তনের অমৃক্লে material precondition-এর প্রয়োজন অমৃভব করেন— অর্থাৎ পরিবেশ অমৃক্ল না হলে বৈপ্লবিক প্রয়াস অর্থহীন। আরিখ্যিক প্রয়াদ দিলে জনমত স্বতঃই সৃষ্ট হবে। ধনতন্ত্রের অবক্ষয় ও উৎপাদন হ্রাস পেলে অবস্থা বিপ্লবের অমৃক্লে যাবেই; যুদ্ধ, অর্থনৈতিক সংকট ও সামাজিক ভাঙন বিপ্লবকে অরায়্বিত করে; বিপ্লবকামী জনসাধারণকে সঠিক পথে চালনার জন্ম চাই সমাজতান্ত্রিক মত ও পথের নিশানা দেবার উপ্রোগী স্থগঠিত পার্টি। ৬°°

এককথায় সমাজতাম্বিকরা চায় পুজিবাদের অবসান, তথা উৎপাদন, বণ্টন ও বিনিময় ব্যবস্থায় ব্যক্তিগত মালিকানার অবসান এবং ভায়নির্ভর শ্রেণীহীন সমাজের প্রবর্তন। গোটা সমাজতান্ত্রিক চিস্তাধারায় গণতন্ত্র ও ব্যক্তিস্বাধীনতার প্রশ্ন বহিভূতি না হলেও মার্কসবাদী সোদালিষ্টরা কার্যতঃ ঐ-ছটি বিষয়কে বাদ দিয়েছে।

বিবেকানন্দের সমাজতান্ত্রিক চিন্তা তাঁর বিভিন্ন উক্তি ও দার্শনিক প্রত্যাবগুলির মধ্যে পাওয়া যায়। রাজনীতির অঙ্গ বলেই হয়তো তিনি সমাজতন্ত্র সম্পর্কে
একত্র বিস্তারিতভাবে কিছু আলোচনা করেন নি। তবে সমাজতান্ত্রিক চেতনার
যে লক্ষণগুলি উপরে সংক্ষেপে আলোচিত হয়েছে তার কয়েকটি বিষয় বিবেকানন্দের
চিন্তায় স্পষ্টই দেখা যায়। ভূপেন্দ্রনাথ দত্ত স্বামীজির চিন্তাকে মার্কসের সমগোত্রীয়
বলে মনে করতেন। মার্কসীয় সাহিত্যের সঙ্গে স্বামীজির কোন পরিচয় ছিল কিনা
তা জানা যায়না। প্যারিসে অন্তর্গিত Congress of History of Religions-এর
সময় তাঁর সঙ্গে ক্রপটকিন ও অক্যান্ত বিপ্লবীদের সংযোগ ঘটে। তথনও অ্যানার্কিজম,
সোসালিজম, কয়্যনিজম কার্যতঃ মাতুগর্ভে।

মার্কসবাদের দক্ষে তাঁর মোলিক অমিল এই যে তিনি ধর্মকে লেনিনের ভাষায় 'opium of the people' বলে মনে করেন নি। দ্বিতীয়তঃ, মার্কসের দান্দিক (dialectics) প্রণালীতে বস্তুতন্ত্রী বিচারবিশ্লেষণও তাঁর মতের পরিপন্থী। ভূতীয়তঃ, প্রয়োজনে হিংসাত্মক কাজকে কিছুটা সমর্থন করলেও বিবেকানন্দের চিন্তায় মার্কসীয় শ্রেণী সংগ্রাম ও রক্তঝারা বিপ্লবের স্থান ছিল না। তবে মার্কসের দক্ষে তাঁর কিছু মিল থাকা খ্রই স্বাভাবিক; কারণ প্রাক-মার্কসীয় সমাজতান্ত্রিক চিন্তা উভয়েরই মনকে স্পর্শ করে।

প্রচলিত সমাজতান্ত্রিক চিন্তাধারার দঙ্গে বিবেকানন্দের দার্শনিক দৃষ্টিভঙ্গীর পার্থক্য পর্যালোচনার পূর্বে ব্যাবহারিক দিক সম্পর্কে তাঁর কি মনোভাব ছিল তা প্রথমে দেখা যাক। তিনি লিখেছেন: 'যে মতে ব্যক্তিগত স্বাধীনতাকে সমাজের প্রভূতার সন্মুখে বলি দিতে চায়, তাহার ইংরেজী নাম সোদালিজম, ব্যক্তিত্ব সমর্থক মতের নাম ইনডিভিজুয়ালিসম'। "

বিবেকানন্দ সমষ্টির প্রয়োজনে ব্যষ্টির স্বার্থত্যাগের কথা বলেছেন বটে, কিন্তু ব্যক্তির নিরন্ধশ বিকাশ ব্যতিরেকে সমাজের উন্নতি যে অর্থহীন সেকথাও অদ্বর্থ ভাষার প্রকাশ করেছেন। ব্যক্তিস্বাধীনতাকে তিনি যে সমর্থন করতেন ইতিপূর্বে তা আলোচিত হয়েছে। ব্যক্তিস্বাধীনতাকে তিনি কি দৃষ্টিতে দেখতেন তা তাঁর একটি চিঠি থেকে জানা যায়: 'For writing a few words of innocent criticism, men are being hurried to transportation for life, others,

imprisoned without any trial; and nobody knows when his head will be off.

স্পৃষ্টই দেখা যাচ্ছে যে তাঁর প্রবণতা ব্যক্তিস্বাতম্ভোরই অনুকূল ছিল। প্রশ্ন হতে পারে যে তবে কেন তিনি সমাজতন্ত্রের সমর্থক হয়েছিলেন। তার উত্তর তাঁর অপর একটি চিঠিতে মেলে: 'I am a socialist not because I think it is a perfect system, but half a loaf is better than no bread.' ৬৩

স্বামীজি ইউরোপের সমকালীন রাষ্ট্রদর্শনগুলির সঙ্গে পরিচিত ছিলেন।
ইউরোপের রাষ্ট্রব্যবস্থার বহু জ্রুটিবিচ্যুতি তাঁর চোথে পড়েছিল। সেজতে তিনি
তারতেরই একটি প্রাচীন চিস্তা বেদাস্ত দর্শনকে আধুনিকতার সঙ্গে যুক্ত করে
প্রয়োগ করতে চেয়েছিলেন। ঐতিহ্ ও আধুনিকতার মধ্যে সমন্বয়, সমষ্টি ও ব্যষ্টিস্বার্থের মধ্যে তিনি সামঞ্জন্ত চেয়েছেন। তাঁর এই চাওয়ার মূলে ছিল মুক্তির
আকাজ্রা। মুক্তির অন্তরায়রূপে তিনি দারিদ্র্য, অনাহার, ধর্মীয় অনাচার ও
শ্রেণীশোষণকে প্রত্যক্ষ করেন; এগুলির অবদানেই মাহ্রুষ স্বীয় সত্তায় ভাস্বর
হয়ে উঠবে বলে তাঁর দৃঢ় প্রত্যয় ছিল। তামিকি জীবনের মোহমুক্তির জন্ত
তিনি সোদালিষ্ট হয়েছিলেন। পরাধীনতা ও সামাজিক অবিচার মাহ্রুষকে যে
তামিকিকতায় আবদ্ধ রাথে, তারই বিমোচনকল্পে আত্মসন্তার উন্মেষ ও রাজিকি
সমাজকর্মের প্রতি তিনি মাহ্রুষের দৃষ্টি আকর্ষণ করেন।

বেদান্তকে তিনি ব্যাবহারিক ('Practical Vedanta') দিক থেকে গ্রহণ করেছিলেন বলে দার্শনিক প্রত্যয়েই তিনি সমাজতান্ত্রিক চিন্তায় উপনীত হন। তিনি উপলব্ধি করেন যে, অবৈত বেদান্তে জীব ও ঈশ্বরে কোনও প্রভেদ নেই এবং এদেশের অধােগতিকে রােধ করতে হলে চাই দৃঢ় আত্মবিশ্বাস; মাহ্যবকে জানাতে হবে যে তারই মধ্যে ব্রহ্ম বিরাজ করেন—যেমন করেন সমস্ত জীবেরই মধ্যে; অহ্নকুল পরিবেশ স্পৃষ্টি করতে পারলে জীবের শক্তি ও সম্ভাবনা চারিদিকে ছড়িয়ে পড়ে। সামাজিক অনগ্রসরতা, অহ্নত অর্থ নৈতিক ব্যবস্থা, মাহ্যবে সাহ্যবে সংঘর্ষের ধানি জীবকে সদীম জীবনে আবদ্ধ রেথেছে। বর্ণ বৈষম্য, ধর্মের নামে ভণ্ডামি প্রভৃতি ঘাবতীয় অনাচার জীবকে ভুলিয়ে দিছে যে সে নিজেই পরম ব্যক্ষের অঙ্গ। সত্যের প্রতিষ্ঠা তথা জীবের শ্বীয় অসীম সন্তা ও সম্ভাবনার উদ্ঘাটনের জন্ম চাই সমাজের পুনর্গঠন। প্রাত্যহিক জীবনে ছন্দের স্পন্দন জাগানাের জন্ম বিষ্ঠ বেদান্তকে প্রাণ্বস্ত করে তোলা দরকার। তাই বিবেকানন্দ অকুঠ কর্পে

ঘোষণা করেন যে মাত্র্যই স্বয়ং ভগবান; যে ভগবানকে মাত্র্য মঠমন্দির মসজিদ চার্চে খুঁজে মরছে, পর্বতগুহা নদী অরণ্যে অবেষণ করে বেড়াচ্ছে দে ভগবান দে নিজেই— মাত্র্যই ইতিহাদের নায়ক। এখানে মার্কদের সঙ্গে তাঁর আংশিক মিল লক্ষণীয়। হেগেল আত্মবিচ্যুতি ও আত্মাবিষ্কারের যে-তত্ত্ব উদ্ভাবন করেছিলেন ফয়েরবাক তাকে তাঁর নৃতাত্ত্বিক ধর্মপ্রতায়ে বিশ্লেষণ করেন যে, ঈশ্বর মাত্র্যের মধ্যেই অবস্থান করেন। মার্কস দেই মানবিক প্রতায়কে আরও একট্ এগিয়ে এনে বলেন যে মাত্র্যকে ঈশ্বরের মর্যাদা দিতে হবে— সেজত্যে চাই সমাজ ব্যবস্থার নবরূপায়ণ। তাতেই আত্মবিচ্যুত মাত্র্য নিজেকে সঠিক সন্তায় খুঁজে পাবে—তাতেই হবে তার মৃক্তি। মার্কদের মতে মাত্র্যের এই আত্মবিচ্যুত্তি ঘটেছে ধনতান্ত্রিক উৎপাদন ব্যবস্থার ফলে, তাই প্রয়োজন অর্থ নৈতিক বৈষ্য্যের অবসান— চাই সমাজতন্ত্র— তাতেই মাত্র্যৰ নিজেকে আবার খুঁজে পাবে। ৬৪

বিবেকানন্দ যে-নবজাপ্রত মাতৃভূমির কল্পনা করেছিলেন তার রাজনীতি, অর্থনীতি, শিক্ষা ও সংস্কৃতিতে মান্থ্য নির্বিশেষে সর্বজনের সমানাধিকার কামনা করেন। তিনি যে-বন্ধনমূক্ত মান্থ্যের কল্পনা করেন সে-মান্থ্য জ্ঞানে, কর্মে, স্বাস্থ্যে, ছদম্মবৃত্তিতে মহান। মূক্ত মান্থ্যের সমবায়ে গঠিত নতুন সমাজব্যবস্থা দেশপ্রেম, বিজ্ঞানচেতনা এবং সত্ত ও রজের সংমিশ্রণে উজ্জ্লল হয়ে উঠুক— এই ছিল তাঁর ধ্যানের বিষয়। তিনি মান্থ্যকে জীবনবিম্থ ও বস্তুভোগ্য উপকরণে উদাসীন করতে চান নি। তিনি স্পষ্টই বলেন যে আমরা নির্বোধের মতো বস্তুবাদী সভ্যতার বিরোধিতা করি; আঙ্বুর ফল টক; বস্তুবাদী সভ্যতা, এমন কি বিলাসিতারও প্রয়োজন আছে বিত্তহীনের অন্ধ্যংস্থানের প্রয়োজনে। ফটি চাই—যে-ঈশ্বর কেবল স্বর্গের চিরস্তন স্থথের কথা বলে, অথচ কটি জোগাতে পারে না তার প্রতি আমার কোনও বিশ্বাস নেই। তিনি মনে করতেন যে 'first bread and then religion'। ক্ষ্পার্ত মান্ত্যকে ধর্মের নীতিকথা শোনানো নির্ব্ দ্বিতার সামিল। তিনি যে-জীবনবোধের কথা বলেন তাতে থাত্য বস্ত্র শিক্ষা স্বাস্থ্য বাসস্থানের নিশ্চয়তার প্রশ্ন নিহিত।

বিবেকানন্দ একথাও উপলব্ধি করেন যে তুনিয়ার বৃভুক্ষ্-মান্থবের মন ও গতি
সমাজতন্ত্রের দিকে নিবদ্ধ— এবং সেদিকে যে রাশিয়া ও চীনই প্রথম অগ্রসর
হবে তাও ভবিশ্বদ্বাণী করেন। ৬৫ মার্কসীয় মতে কিন্তু শিল্পে প্রাগ্রসর দেশগুলিতেই সমাজতন্ত্রের প্রথম প্রাহ্রভাব হবার কথা। শ্রেণী সম্পর্ক বিশ্লেষণ ও
দরিশ্রের আরও দরিশ্র হয়ে পড়ার যে প্রক্রিয়া তিনি নিজ দৃষ্টিতে দেখেছিলেন

তার সঙ্গে মার্কদীয় মতবাদের মিল স্কম্পন্ত। নিরন্ন মান্থবের তৃঃদহ জীবন তাঁর মনে যে-বেদনার স্থান্ট করে তারই ফলস্বরূপ তাঁর দাম্যচিন্তা দেখা দেয়।

## পাঁচ : শিক্ষাচিন্তা

স্বামীজির চিন্তায় শিক্ষাতত্ত্বের এক গুরুত্বপূর্ণ স্থান আছে। তিনি অন্নতব করতেন যে উপযুক্ত শিক্ষা ও চেতনা ব্যতিরেকে সমাজব্যবস্থার পরিবর্তন সম্ভব নয়। বলা বাহুল্য শিক্ষা বলতে তিনি পুঁথিগত বিহ্যা মনে করতেন না। মনের যথোচিত মার্জনা হলে মান্থবের যুক্তিপ্রবর্ণতা ও বুদ্ধিবৃত্তি উন্নেম লাভ করবে— ফলে স্পষ্টি-শক্তির বিকাশ, সদাচার, উদার্য ও সমবায়ী মনোবৃত্তি গড়ে উঠবে, এই ছিল তাঁর বিশ্বাস। রাজনীতির সার্থকতা ও স্বষ্ঠু সমাজবিহ্যাসের মূলে শিক্ষার অপরিহার্যতা সম্পর্কে উত্তরকালে গান্ধী, রবীন্দ্রনাথ, মানবেন্দ্রনাথ প্রমূথ ভারতীয় রাষ্ট্রদার্শনিকেরা অন্তর্মপ গুরুত্ব আরোপ করেছেন।

শিক্ষা সম্পর্কিত চিন্তাভাবনা তাঁর বিভিন্ন স্থানে প্রদন্ত বক্তৃতা ও রচনা একত্র 'শিক্ষাপ্রদঙ্গ' প্রস্থাটিতে সংকলিত হয়েছে। তাঁর শিক্ষাতত্ত্বের মূলকথা হল: 'Education is the manifestation of the perfection already in man'। ৬৭ তিনি মনে করতেন: 'জ্ঞান মান্ন্যে অন্তর্নিহিত। কোন জ্ঞানই বাহির হইতে আসে না, সবই ভিতরে শেমন একখণ্ড চকমকিতে অগ্নি অন্তর্নিহিত থাকে, তদ্রপ জ্ঞান মনের মধ্যেই রহিয়াছে, উদ্দীপক কারণটি ঘর্ষণস্বরূপে সেই অগ্নিকে প্রকাশ করিয়া দেয়'। ৬৮ মান্ন্যের সহজাত জ্ঞানশক্তি ও সম্ভাবনা ছাই চাপা আগুনের মতো আরুত থাকে। শিক্ষার উদ্দেশ্ত সেই আবরণকে অপদারণ করা।

শিক্ষার্থীর কচি, প্রবণতা ও শক্তিকে দাহায্য করাই শিক্ষকের কর্তব্য; তার বেশি নয়— অর্থাৎ শিক্ষকের নিজ থেয়ালখুশি অন্থযায়ী কতকগুলি বিষয় শিক্ষার্থীর মস্তিকে গুঁজে দেওয়া অন্থচিত। শিক্ষায় নিরঙ্গশ স্বাধীনতা স্বামীজির শিক্ষাতত্ত্বর প্রধান বৈশিষ্ট্য। শিক্ষার কেত্রে স্থপরিকল্লিতভাবে যে thought control এবং cultural regimentation বর্তমানকালে কোনও কোনও রাষ্ট্রে চলেছে তার বিরুদ্ধ-মনোভাব বহুপূর্বেই বিবেকানন্দের লেথায় ব্যক্ত হয়েছে: 'আমার মাথায় কতকগুলি বাজে ভাব চুকাইয়া দিবার আমার পিতার কি অধিকার আছে ? আমার প্রভুর এইদব ভাব আমার মাথায় চুকাইয়া দিবার কি অধিকার আছে ? এদব জিনিদ আমার মাথায় চুকাইয়া দিবার দমাজের কি অধিকার আছে ? হইতে পারে ঐগুলি ভাল ভাব, কিন্তু আমার রাস্তা উহা না হইতে পারে। লক্ষ লক্ষ শিশুকে এইরূপে নষ্ট করা হইতেছে। ১৮৯

ছোটবেলা থেকেই মান্নথকে স্বাধীন চিস্তায় প্রবৃত্ত করার তিনি পক্ষপাতী ছিলেন। ছোটদের উপর অসঙ্গত শাসনেরও তিনি তীর্ত্ত নিন্দা করতেন। এ বিষয়ে অক্ষয়কুমার দত্ত ও বিভাসাগরের সঙ্গে তাঁর মিল দেখা যায়।

তাঁর মতে শিক্ষার লক্ষ্য চরিত্রগঠন তথা মাহুষ তৈরী করা। তিনি মনে করতেন যে স্থাও তুঃথ উভয়ই মাহুষের মহান শিক্ষক— দে শুভ হতে যেমন, অশুভ থেকেও তেমনি শিক্ষা পায়— স্থাতুঃথ মনের উপর একটা চিত্র রেথে যায়— এই চিত্রের সমষ্টিফলই মানবচরিত্র— স্থাতুঃথের উপাদানেই চরিত্র গঠিত হয়। সর্বশক্তিময় ইচ্ছা, মার্জিত সংস্কার ও সং অভ্যাস চরিত্রকে পুষ্ট করে।

মাহ্য গড়তে স্বামীজি যে-পদ্ধা দর্শিয়েছেন তার প্রাথমিক উপাদান দৃঢ় আত্মপ্রতায়, অটুট স্বাস্থ্য ও কুসংস্কারমূক্ত মন। ঘরকুনো মনোবৃত্তি ত্যাগ করে দেশবিদেশে শিক্ষা ও অভিজ্ঞতা অর্জনের জন্মে বেরিয়ে পড়া উচিত। সর্বোপরি থাকা চাই স্বাজাতাবোধ। সমকালীন শিক্ষা ব্যবস্থার ক্রটিগুলি তিনি শ্রন্ধাভাব-বর্জিত ও নেতিভাবপূর্ণ বলে মনে করতেন। বিকল্প ব্যবস্থা সম্পর্কে তাঁর অভিমত হল: " "

- ১. আত্মনির্ভরশীল ও জীবনসমন্তা সমাধানকারী শিক্ষা চাই। বিভিন্ন চিন্তা ও ভাবধারাকে এমনভাবে আয়ন্ত করা দরকার যাতে তা চরিত্রে ও জীবনে আদর্শ মাহ্র্য গড়ার সহায়ক হয়। পাঁচটা ভাব হজম করে জীবন ও চরিত্র গঠন একটি আন্ত লাইত্রেরি মৃথস্ত করার চেয়েও অধিক সার্থক ও কার্যকর। চাকুরিসর্বস্থ মৃথস্ত বিভাগত পরীক্ষা পাশের সামাজিক মূল্য নগণ্য।
- শরার্থপরতা ও মানবজীবনের উদ্দেশ্য সম্পর্কে দচেতন হওয়া। স্বাধীনতাবে জাতীয় বিভার দক্ষে ইংরেজী ও বিজ্ঞান পাঠের ব্যবস্থা। কারিগরি বিভা ও শিল্পশিকার বিস্তার। বহির্বিজ্ঞান, দলগঠন ও পরিচালন দক্ষতা অর্জনের জয়্ম বিদেশের শিক্ষারও উপযোগিতা আছে। চারিত্রিক দৃঢ়তা, অধ্যবসায় ও শিল্পবাদিজ্যে নৈপুণা অর্জনের জয়্ম বিদেশন্রমণ বিশেষ কার্যকর।
- ৩. সনাতন পদ্ধতির অহসরণ। ভারতের আধ্যাত্মিক ও ঐহিক সকল প্রকার

শিক্ষা আয়ত্ত করা সমীচীন। সনাতন শিক্ষা অপরের প্রতি দ্বণা ও নেতি-বাচক মনোভাবের পরিবর্তে সবল সহিষ্ণু চিত্তবৃত্তি গঠন করে।

বিবেকানন্দ মনে করতেন যে সকল জাতিরই মেরুদগুম্বরূপ একটা মৌল আদর্শ থাকে— কারো রাজনীতি, কারো সামাজিক উন্নতি, কারো মানদিক উন্নতি বিধান, কারো-বা অন্থ কিছু। দেদিক থেকে ভারতীয় জীবনের মূলভিত্তি হল ধর্ম। ধর্মই শিক্ষার সার। ধর্ম অর্থে তিনি কোনও সম্প্রদায়গত মতামত বলে মনে করতেন না। তাঁর কথায়: 'মাহুষের মধ্যে যে দেবত্ব পূর্ব হইতেই বর্তমান তাহার প্রকাশসাধনকে বলে ধর্ম। যে ভাবধারা পশুকে মাহুষ এবং মাহুষকে দেবতায় পরিণত করে তাহাই ধর্ম।' ব

ধর্ম মান্তবের অনস্ত শক্তি ও বীর্ষের আধার। স্থাোগস্থবিধা পেলে দে শক্তি বিকশিত হয়। বিকশিত হোক বা না হোক দে শক্তি প্রতি মান্তবের অন্তবে নিহিত থাকে। তিনি প্রাচীন ভারতের গুরুগৃহে শিক্ষা ব্যবস্থার সমর্থক ছিলেন। গুরুর সারিধ্যে থেকে শিয়ের চারিত্রিক গঠন যে স্কুই হয় তাই নয়— শিয়া নিজ কচি ও কোতৃহল অন্ত্যায়ী গুরুর কাছ থেকে প্রয়োজনীয় শিক্ষা অর্জনেরও স্থযোগ পায়। সহাস্কৃতি, সেবাপরায়ণতা ইত্যাদি গুরুর দারিধ্যেই সহজে অর্জন করা যায়। সহজবোধ্য ভাষায় শিক্ষা দেওয়াই ছিল স্বামীজির অভিমত। তার মতে বিছালয়ে ক্রমশঃ শিল্প, বাণিজ্য, ক্বি প্রভৃতি বিষয়ে শিক্ষার ব্যবস্থা থাকা প্রয়োজন।

দেশের জনশিক্ষার বিষয়ে বিবেকানন্দের আগ্রহ খ্ব বেশি দেখা যায়। যেসমাজের চিত্র তাঁর অহরহ অন্থ্যানের বিষয় ছিল তার সার্থক রূপায়ণ একমাত্র
জনশিক্ষার মাধ্যমেই যে হওয়া সম্ভব সেসম্পর্কে তাঁর দৃঢ় প্রতায় ছিল। এবিষয়ে
তাঁকে অক্ষয়কুমার, বিভাসাগর ও কেশবচন্দ্রের অন্থবর্তী বলা যায়। জনশিক্ষা
প্রসঙ্গে তাঁর চিন্তা আজ যেন অতি বেশি জরুরী বলে মনে হয়। তিনি লিখেছেন:
'যদি আমরা গ্রামে গ্রামে অবৈতনিক বিভালয় খুলিতে সমর্থও হই তব্ দরিরাধরের
ছেলেরা সেসব স্থলে পড়িতে আসিবে না। কারণ, ভারতে দারিস্রা এত অধিক
যে, দরিস্র বালকেরা বিভালয়ে না গিয়া বরং মাঠে গিয়া তাহার পিতাকে ক্ষিকার্যে
সহায়তা করিবে অথবা অন্ত কোনরূপ জীবিকা উপার্জনের চেন্তা করিবে; স্বতরা
যেমন পর্বত মহম্মদের নিকট না যাওয়াতে মহম্মদেই পর্বতের নিকট গিয়াছিলেন,
সেইরপ দরিস্র বালকগণ যদি শিক্ষা লইতে আসিতে না পারে, তবে শিক্ষাকেই
চাষীর লাঙ্গলের কাছে, মজুরের কারখানায় এবং অন্তর্জ সকল স্থানে পৌছিতে
হইবে।'\*২

মাথায় কতকগুলি বাজে ভাব ঢুকাইয়া দিবার আমার পিতার কি অধিকার আছে? আমার প্রভুর এইদব ভাব আমার মাথায় ঢুকাইয়া দিবার কি অধিকার আছে? এদব জিনিদ আমার মাথায় ঢুকাইয়া দিবার দমাজের কি অধিকার আছে? হইতে পারে ঐগুলি ভাল ভাব, কিন্তু আমার রাস্তা উহা না হইতে পারে। লক্ষ লক্ষ শিশুকে এইরূপে নষ্ট করা হইতেছে।'৬৯

ছোটবেলা থেকেই মান্ন্যকে স্বাধীন চিন্তায় প্রবৃত্ত করার তিনি পক্ষপাতী ছিলেন। ছোটদের উপর অসঙ্গত শাসনেরও তিনি তীর্ত্র নিন্দা করতেন। এ বিষয়ে অক্ষয়কুমার দত্ত ও বিভাসাগরের সঙ্গে তাঁর মিল দেখা যায়।

তাঁর মতে শিক্ষার লক্ষ্য চরিত্রগঠন তথা মান্ত্র্য তৈরী করা। তিনি মনে করতেন যে স্থথ ও তৃঃথ উভয়ই মান্ত্রের মহান শিক্ষক— দে শুভ হতে যেমন, অশুভ থেকেও তেমনি শিক্ষা পায়— স্থথতুঃথ মনের উপর একটা চিত্র রেথে যায়— এই চিত্রের সমষ্টিফলই মানবচরিত্র— স্থথতুঃথের উপাদানেই চরিত্র গঠিত হয়। সর্বশক্তিময় ইচ্ছা, মার্জিত সংস্কার ও সৎ অভ্যাস চরিত্রকে পুষ্ট করে।

মান্ন্য গড়তে স্বামীজি যে-পন্থা দর্শিয়েছেন তার প্রাথমিক উপাদান দৃঢ় আত্মপ্রত্যয়, অটুট স্বাস্থ্য ও কুসংস্কারম্ক্ত মন। ঘরকুনো মনোবৃত্তি ত্যাগ করে দেশবিদেশে শিক্ষা ও অভিজ্ঞতা অর্জনের জন্মে বেরিয়ে পড়া উচিত। সর্বোপরি থাকা চাই স্বাজাত্যবোধ। সমকালীন শিক্ষা ব্যবস্থার ক্রটিগুলি তিনি শ্রদ্ধাভাব-বর্জিত ও নেতিভাবপূর্ণ বলে মনে করতেন। বিকল্প ব্যবস্থা সম্পর্কে তাঁর অভিমত হল: °

- ১. আত্মনির্ভরশীল ও জীবনসমস্থা সমাধানকারী শিক্ষা চাই। বিভিন্ন চিন্তা ও ভাবধারাকে এমনভাবে আয়ত্ত করা দরকার যাতে তা চরিত্রে ও জীবনে আদর্শ মাহুষ গড়ার সহায়ক হয়। গাঁচটা ভাব হজম করে জীবন ও চরিত্র গঠন একটি আস্ত লাইবেরি মৃথস্ত করার চেয়েও অধিক সার্থক ও কার্যকর। চাকুরিসর্বস্থ মৃথস্ত বিভাগত পরীক্ষা পাশের সামাজিক মূল্য নগণ্য।
- ২. পরার্থপরতা ও মানবজীবনের উদ্দেশ্য সম্পর্কে দচেতন হওয়া। স্বাধীনভাবে জাতীয় বিভার সঙ্গে ইংরেজী ও বিজ্ঞান পাঠের ব্যবস্থা। কারিগরি বিভা ও শিল্পশিকার বিস্তার। বহির্বিজ্ঞান, দলগঠন ও পরিচালন দক্ষতা অর্জনের জন্য বিদেশের শিক্ষারও উপযোগিতা আছে। চারিত্রিক দৃঢ়তা, অধ্যবসায় ও শিল্পবাণিজ্যে নৈপুণ্য অর্জনের জন্য বিদেশভ্রমণ বিশেষ কার্যকর।
- ৩. সনাতন পদ্ধতির অন্নসরণ। ভারতের আধ্যাত্মিক ও ঐহিক সকল প্রকার

শিক্ষা আয়ত্ত করা সমীচীন। সনাতন শিক্ষা অপরের প্রতি ঘুণা ও নেতি-বাচক মনোভাবের পরিবর্তে সবল সহিষ্ণু চিত্তবৃত্তি গঠন করে।

বিবেকানন্দ মনে করতেন যে সকল জাতিরই মেরুদগুস্বরূপ একটা মৌল আদর্শ থাকে— কারো রাজনীতি, কারো সামাজিক উন্নতি, কারো মানসিক উন্নতি বিধান, কারো-বা অন্থ কিছু। সেদিক থেকে ভারতীয় জীবনের মূলভিত্তি হল ধর্ম। ধর্মই শিক্ষার সার। ধর্ম অর্থে তিনি কোনও সম্প্রদায়গত মতামত বলে মনে করতেন না। তাঁর কথায়: 'মান্তবের মধ্যে যে দেবত পূর্ব হইতেই বর্তমান তাহার প্রকাশসাধনকে বলে ধর্ম। যে ভাবধারা পশুকে মান্ত্র্য এবং মান্ত্র্যকে দেবতায় পরিণত করে তাহাই ধর্ম।' ব

ধর্ম মান্তবের অনস্ত শক্তি ও বীর্যের আধার। স্থযোগস্থবিধা পেলে দে শক্তি বিকশিত হয়। বিকশিত হোক বা না হোক সে শক্তি প্রতি মান্থবের অন্তবে নিহিত থাকে। তিনি প্রাচীন ভারতের গুরুগৃহে শিক্ষা ব্যবস্থার সমর্থক ছিলেন। গুরুর সানিধ্যে থেকে শিশ্বের চারিত্রিক গঠন যে স্কুষ্ট হয় তাই নয়— শিয়া নিজ কচি ও কোতৃহল অন্থায়ী গুরুর কাছ থেকে প্রয়োজনীয় শিক্ষা অর্জনেরও স্থযোগ পায়। সহাত্মভূতি, সেবাপরায়ণতা ইত্যাদি গুরুর সানিধ্যেই সহজে অর্জনকরা যায়। সহজবোধ্য ভাষায় শিক্ষা দেওয়াই ছিল স্বামীজির অভিমত। তাঁর মতে বিভালয়ে ক্রমশঃ শিল্প, বাণিজ্য, কৃষি প্রভৃতি বিষয়ে শিক্ষার ব্যবস্থাথাকা প্রয়োজন।

দেশের জনশিক্ষার বিষয়ে বিবেকানন্দের আগ্রহ খুব বেশি দেখা যায়। যেসমাজের চিত্র তাঁর অহরহ অন্থগানের বিষয় ছিল তার দার্থক রূপায়ণ একমাত্র
জনশিক্ষার মাধ্যমেই যে হওয়া সম্ভব সেসম্পর্কে তাঁর দৃঢ় প্রতায় ছিল। এবিষয়ে
তাঁকে অক্ষয়কুমার, বিভাসাগর ও কেশবচন্দ্রের অন্থবর্তী বলা যায়। জনশিক্ষা
প্রসঙ্গে তাঁর চিন্তা আজ যেন অতি বেশি জক্ষরী বলে মনে হয়। তিনি লিখেছেন:
'যদি আমরা গ্রামে গ্রামে অবৈতনিক বিভালয় খুলিতে সমর্থও হই তবু দরিদ্রঘরের
ছেলেরা সেসব স্কুলে পড়িতে আসিবে না। কারণ, ভারতে দারিদ্রা এত অধিক
যে, দরিদ্র বালকেরা বিভালয়ে না গিয়া বরং মাঠে গিয়া তাহার পিতাকে ক্রষিকার্যে
সহায়তা করিবে অথবা অন্ত কোনরূপ জীবিকা উপার্জনের চেন্তা করিবে; স্থতরাং
যেমন পর্বত মহম্মদের নিকট না যাওয়াতে মহম্মদই পর্বতের নিকট গিয়াছিলেন,
সেইরূপ দরিদ্র বালকগণ যদি শিক্ষা লইতে আসিতে না পারে, তবে শিক্ষাকেই
চাষীর লাঙ্গলের কাছে, মজুরের কারখানায় এবং অন্তত্র সকল স্থানে পৌছিতে
হইবে।'বং

জনশিক্ষার সঙ্গে নারীশিক্ষার বিষয়েও স্বামীজির সজাগ দৃষ্টি ছিল। এক্ষেত্রেও তিনি বৈদান্তিক চেতনায় সিদ্ধান্তে উপনীত হন যে, যখন একই চিৎসতা সর্বভূতে বিভ্যমান তথন নারীকে পুথকভাবে দেখা অয়ৌক্তিক। বৈদিককালে অধিকারগত ব্যাপারে নারীপুরুষের মধ্যে কোনও প্রভেদ ছিল না। মৈত্রেয়ী, গাগী প্রমুখ বিছ্যীরা মান ও মর্যাদায়, বিভায় ও জ্ঞানে মুনিঋষিদের সমকক্ষ ছিলেন। প্রাচীন আরণ্য শিক্ষাপরিষদ সমূহেও বালক ও বালিকাদের অধিকার ছিল সমান। ব্রাহ্মণ পুরোহিতেরা ব্রাহ্মনেতর জাতিকে কোণঠাসা করার সময় নারীকেও তার অধিকার থেকে বঞ্চিত করে। স্বামীজি মেয়েদের বেশি বয়সে বিবাহের পক্ষপাতী ছিলেন; তবে বিধবা বিবাহে তাঁর বিশেষ সমর্থন ছিল না। অক্যান্য বিষয়ে নিজ মতামত ব্যক্ত করার মতো বিবাহেও স্বাধীন মত ব্যক্ত করার অধিকার নারীকে 'দেওয়া উচিত বলে তিনি মনে করতেন। স্ত্রী-জাতির অভ্যুদয় না হলে ভারতের কল্যাণ সম্ভাবনা সদূর পরাহত বলেই তাঁর বিশ্বাদ ছিল। স্বামীজি স্ত্রীশিক্ষা প্রদারের উদ্দেশ্যে আদর্শ দ্রী-মঠ স্থাপনের পরিকল্পনা করেন। তিনি স্ত্রী-বিতালয়ে পুরুষের সংশ্রব চাইতেন না। তাঁর মতে স্ত্রীলোকদের গৃহকর্মেই নিযুক্ত থাকা ভাল। প্রয়োজনে যাতে তারা আত্মরক্ষায় সমর্থ হয় সেশিক্ষাও মেয়েদের থাকা উচিত বলে তিনি অভিমত প্রকাশ করেন।

### ছয় : উপসংহার

দার্শনিক ও ধর্মপ্রচারকরূপে পরিচিত স্বামী বিবেকানন্দের প্রকৃত পরিচয় যে তিনি মূলতঃ একজন মানবদ্বদী ও দেশপ্রেমিক ছিলেন। প্রেমের সাধনাতেই তাঁর জীবন ও মননের বিকাশ ও পরিপূর্ণতা ঘটে।

প্রচলিত ধর্মীয় অনাচার ও পৌত্তলিকতার অবসানকল্পে এবং হিন্দুধর্মের প্রতি খ্রীষ্টান পাদরিদের বিরূপ সমালোচনাকে প্রতিরোধ করার জন্ম রামমোহন বেদান্তপ্রচারে তৎপর হয়েছিলেন। সেইসঙ্গে তিনি নবাগত পশ্চিমী সংস্কৃতির মূল্যবোধকেও সাদরে অভ্যর্থনা করেন। একদিকে স্বদেশের সনাতন ঐতিহ্ তথা ইহবিম্থ বৈদান্তিক মায়াবাদের আকর্ষণ, অন্যদিকে মুক্তিবাদী ঐহিক আদর্শের স্বাঙ্গীকরণ রামমোহনের অন্তর্বিরোধকে ফুটিয়ে তোলে। লর্ড আমহান্ট কে লেখা তাঁর বিখ্যাত পত্রটিই একথার প্রমাণ। পক্ষান্তরে রামমোহনের দৃষ্টান্তে অন্ধ্রপ্রাণিত স্বামী বিবেকানন্দ বৈদান্তিক দাধনায় পোত্তলিকতাকে বর্জন করেন নি। উপরস্কু পাশ্চান্ত্যের মূল্যবোধকে ইহুসর্বস্থ ও বস্তুবাদী বলে একপ্রকার পরিহারই করেছেন। পশ্চিমকে তিনি ভারতীয় আধ্যাত্মিকতার আদর্শে জয় করতে চেয়েছিলেন। বলা বাহুল্য স্বদেশের রাজনৈতিক পরাধীনতা ও হীনমন্ত্রতা থেকেই তাঁর এই প্রবণতার উৎপত্তি হয়।

শ্রীনামক্রফের চিন্তায় প্রভাবিত হয়ে তাঁরই সহজ ও সরল উপদেশগুলিকে স্বামীজি দার্শনিক বাঞ্জনায় প্রচার করেছিলেন বটে, কিন্তু গুরুশিয়োর মধ্যে দৃষ্টিগত পার্থকা অস্বীকার করা যায় না। গুরু জীবের মধ্যে শিবকে দেখতে পেয়েছিলেন; আর শিশু জীবসেবার মধ্যে দিয়ে শিবকে পেতে চেয়েছিলেন। গুরুর মধ্যে সেবারতের স্থান ছিল প্রচ্ছয় ও গৌণ। কিন্তু শিশু সেই সেবারতকেই জীবনের ম্থ্য আদর্শ করে তোলেন। গুরুর ঈশ্বরকেই একমাত্র সত্য বলে মনে করতেন এবং তাঁর দৃষ্টি ছিল মূলতঃ পারমার্থিক। বুদ্ধের প্রেমধর্মে উদ্বৃদ্ধ শিশু মান্থবের ত্থেথ নিবারণের জন্ম পারত্রিক চিন্তার পরিবর্তে বুদ্ধের মতো জীবের কল্যাণে আত্মনিয়োগের আহ্বান জানান। স্বামীজি বলেন: 'I do not believe in a God who cannot give me bread here, giving me eternal bliss in heaven!' \*\*

মানবপ্রেমের জন্মই তাঁর মননধারায় প্রবল অন্তর্বিরোধ দেখা দেয়; সেইসঙ্গে গুরুনির্দিষ্ট আদর্শ ও নিজের আচরণেও। তাঁর মানবপ্রেমের মধ্যে আর একটি বিষয় লক্ষণীয় যে তাঁর আদর্শে সবার উপর মান্ন্য সত্য একথা দ্বার্থহীনভাবে ঘোষিত হয় নি। তিনি সর্বোপরি পরম সন্তায় বিখাসী ছিলেন। বস্তুতঃ জীব-সেবার মধ্যে দিয়ে তিনি শিবকেই সেবা করতে চেয়েছিলেন। শিবকে পাবার জন্মই মান্ন্যকে সেবা করা। সেক্ষেত্রে মান্ন্য একটা মাধ্যম (medium) মাত্র চূড়ান্ত লক্ষ্য (end) নয়।

যুক্তিতর্কে স্বামীজির বিশেষ পারদর্শিতা ছিল। কিন্তু যুক্তিবাদকে তিনি পরিহার করেন। তাঁর কাছে যুক্তির সীমারেখা ছিল নির্দিষ্ট; সেই সীমাকে অতিক্রম করে তিনি অহভূতি ও অতীক্রিয় চিস্তাকে প্রাধান্ত দেন; এবং মস্তিক অপেক্ষা হৃদয়কেই বড় করে দেখেন। শংকরের কঠোর মায়াবাদে সম্পূর্ণ প্রভাবিত হয়েও হৃদয়াবেগের ফলে তিনি মানবদেবায় আত্মনিয়োগ করেছিলেন। জীবনের শেষ পর্যায়ে বেদান্তপ্রচার অপেক্ষা দেবাব্রতই তাঁর কাছে বড় হয়ে ওঠে।

তিনি চাইতেন মোক্ষ (emancipation), মৃক্তি (freedom) নয়। সেই কারণেই তিনি একসময়ে ঈশব বিমৃক্ত মানবকল্যাণ অসম্ভব উপলব্ধি করেই অধীর হয়ে পড়েছিলেন। নিথাদ বস্তুতন্ত্রী যুক্তিবাদী প্রতায়ের আপ্রয়ে গঠিত নীতিত্ব তাঁর কাছে গ্রহণযোগ্য হয় নি। মঙ্গলময় ঈশবের শাশত শুভ অভীপ্রার সঙ্গে মানবিক কল্যাণকে সমন্বিত করে তিনি মাহুষের ইহিক ও আধ্যাত্মিক বিকাশসাধনে বৃত হয়েছিলেন। তিনি মনে করতেন ইহিক উন্নতি বাতীত আধ্যাত্মিক বিকাশ সম্ভব নয়। সেই দৃষ্টিতেই তিনি সমাজতম্বকে গ্রহণ করেছিলেন; কিন্তু শতম মত ও পথে। তাঁর সমাজতান্ত্রিক চিন্তা ও মানবতন্ত্রী আদর্শের মূলে আধ্যাত্মিক দৃষ্টিভঙ্গী স্থপরিক্ট।

কেশবচন্দ্র, বিষমচন্দ্র প্রমুথ পূর্বস্থরীদের মতো স্বামীজিও মনে করতেন যে আধ্যান্ত্রিক ভিত্তিতেই ভারতীয় জাতীয়তাবাদ তাৎপর্যপূর্ণ রূপ পরিগ্রহ করবে। মান্তবের নীতিবাধ আর আত্মিক উন্নতির মূলে আধ্যাত্মিক প্রেরণা নিহিত থাকে। তাঁর মতে যান্ত্রিক প্রণালীতে গঠিত জাতীয়তাবাদী কর্মতংপতা স্থান্তিক লাভ করবে না; নেশনকে প্রাণবন্ধ করে তুলতে হলে জনচিত্তে ত্যাগ, নিষ্ঠা, পবিত্রতা ও নিম্পৃহ মনোভাব সঞ্চার করা দরকার। স্বামীজি পরমতে সহিষ্ণৃ ছিলেন; ধর্ম, লোকাচার বা প্রেণীবিশেষের আধিপত্য ও উৎপীড়নকে কথনই ভাল চোথে দেখতেন না। তিনি বিশ্বাস করতেন ব্যক্তির স্বাধীন বিকাশেশ্যাক্ষ বা ধর্মের অন্থশাসনে নয়।

শামীজিব বাষ্ট্রচিন্তায় ভারতীয় সমাজবিবর্তনের এক নতুন বিশ্লেষণ ও ব্যাগ্যা পাওয়া য়য়। সমকালীন রায়য় হর্গতির তিনি নানা প্রতিকার দর্শিয়েছেন। তাঁর আধ্যাজ্মিক মৃক্তির বাণা যেমন দেশের সংগ্রামী কর্মীদের অহপ্রাণিত করেছিল, তেমনি তার উগ্র জাতীয়তাবাদের প্রভাব উত্তরকালে অববিন্দ, টিলক, হভারচন্দ্র প্রম্প জননেতাদের মনে প্রতিফলিত হয়েছিল। সরাসরি বিটিশ শামাজাবাদের শমালোচনা না করলেও স্বামীজির আদর্শ ও আচরণ প্রকারাম্বরে ইংরেজ শামনেরই প্রতিকৃল মুনোভার সঞ্চার করে। উত্তরকালে পরাধীনতার মানি থেকেই দেশবাসীর ইংরেজ বিজের পাশ্চান্তাবিজ্বের পরিণত হয়। ক্রমে সেই বিজের আধুনিকতার পরিপদ্ধী হয়ে দাভার।

বেশ যথন আত্মমানি, নিশ্চ্ছা ও ছতাশায় নিমক্ষমান সেসময়ে বিবেকানক লোকেব বুকে আশা, আত্মশক্তি ও নিতীকতার ভাষা যুগিয়েছিলেন, নিশানা ধিয়েছিলেন নতুন পথের। বিশ শতকের গোড়ায় ভারতীয় ছাতীয় আন্দোলনের গতি সহসা যে ভিন্ন ধারায় প্রবাহিত হতে শুরু করে, তার পিছনে বিবেকানন্দের অবদান বিশেষ গুরুত্বপূর্ণ। ভারতীয় মৃক্তি সংগ্রামের ইতিহাস-গবেষণায় স্বামীন্দির िछा ७ ज्ञिका मृनावान উপामान।

### विसं शिका

- Sister Nivedita, The Complete Works, 1967, vol. 3, p. 286.
- ২. গিরিজাশন্বর রায়চৌধুরী। 'স্বামী বিবেকানন্দ ও বাঞ্চলার উনবিংশ শতান্দী'। ১৩৩৪ বঙ্গান্ধ, পৃ ২৩০।
- v. Manabendra Nath Roy. India In Transition. 1922, p. 193.
- उद्यक्तमाथ नील। "दिद्दकांनत्मत ऋशास्त्र", अभिउक्माद वत्माणाशाध, শহরীপ্রসাদ বন্ধ ও শংকর সম্পাদিত 'বিশ্ববিবেক'। ১৯৯০, পু ৯৭।
- ৫. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পু ৯৮।
- ৬, পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ।
- ৭. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ।
- ৮. श्रदीक श्रम । १ ३०३।
- ভূপেন্দ্রনাথ দত্ত। 'স্বামী বিবেকানক'। ১৩৯৪ বলাক, ত পৃঠাছ উদ্ধৃত।
- ১০. স্বামী অথগ্রানন্দ। 'শৃতিক্লা'। ১৩৫৭ বছান্দ, পু ১০৮।
- 33. The Life of Swami Vivekananda by his Eastern and Western Disciples, 1960, p. 331,
- >>. Letters of Swami Vivekananda, p. 175,
- >>. The Life of Swami Vivekananda by his Eastern and Western Disciples, 1960, p. 501.
- 58. Ibid. p. 502.
- 32. Ibid. p 507.
- ১৬. 'श्रामी विद्यकानत्सद वांगी छ दहना'। ১৩৬> वहांस, श्रव द, शृ ३७। ('ভারতে বিবেকানন্দ')।
- ২৭. ভূণেস্তনাথ দত্ত। 'স্বামী বিবেকানন্দ'। ১০৮৪ বঙ্গাস্থ, পূ ।।

- N. R. C, Majumdar. Swami Vivekananda: A Historical Review 1965, pp. 84-85.
- 55. The Complete Works of Swami Vivekananda. 1960, vol. 3, p. 242.
- ২০. 'স্বামী বিবেকানন্দের বাণী ও রচনা'। ১৩৬৯ বঙ্গান্দ, খণ্ড ২, পৃ ১০৮। ('জ্ঞানযোগ')।
- ২১. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৬।
- २२. পূर्বाक श्रष्ट । भृ २०६-७।
- ২৩. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। প ৪৪৬-१।
- ২৪. পূর্বোক্ত গ্রন্থ।
- ২৫. স্থরেন্দ্রনাথ দাসগুপ্ত। 'ভারতীয় দর্শনের ভূমিকা'। পু ১১-১২। .
- ২৬. 'স্বামী বিবেকানন্দের বাণী ও রচনা'। ১৩৬৯ বঙ্গাব্দ। খণ্ড ২, পৃ ২০১-৬ ('জ্ঞানযোগ')।
- २१. পূर्বाक श्रम। भ ७८०।
- २৮. প्र्वांक श्रह। পৃ ७०৮।
- २२. পূर्तीक श्रष्ट । পৃ ৩৫১।
- ৩০. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। খণ্ড ৬, পৃ ২৩১-২৪৫ ('বর্তমান ভারত')।
- ७५. शृद्धीक श्रम्। भ २७२।
- ७२. প्रविक श्रह । পৃ २७১।
- ७७. श्र्रांक श्रम । १ ४४, २७।
- ৩৪. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৩৭।
- The Complete Works of Swami Vivekananda. 1955, vol. 5, pp. 317, 406.
- 58. The Life of Swami Vivekananda by his Eastern and Western Disciples, 1960, p. 624.
- o9. Ibid. p. 619.
- Dr. The Complete Works of Swami Vivekananda. 1955, vol. 4, p. 368.
- ७२. 'श्रामी वित्वकानत्मन वानी'। ১७५७ वक्रास, भ २१२।
- ৪০. 'স্বামী বিবেকানন্দের বাণী ও রচনা'। ১৩৬৯ বঙ্গাব্দ, খণ্ড ৬, পৃ ২০৯। ('প্রাচ্য ও পাশ্চান্ত্য')।

- 85. The Life of Swami Vivekananda by his Eastern and Western Disciples. 1960, p. 582.
- 82. Ibid. p. 291.
- 80. Ibid. p. 586.
- 88. 'श्रामी वित्वकानत्मव वांनी छ व्रष्टना'। ১৩१२ वक्रास, थछ ७, शृ २०৮। ('বৰ্তমান ভারত')
- ৪৫, পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ২৪৩।
- ৪৬. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ১৬১। ('প্রাচ্য ও পাশ্চান্তা')
- 89. The Complete Works of Swami Vivekananda, 1955, vol. 5, p, 210.
- 8b. The Life of Swami Vivekananda by his Eastern and Western Disciples. 1960, p. 575.
- ४२. 'श्रामी वित्वकानत्मत वांगी अ त्रहना'। ১०७३ वक्रांस, श्र ३३४-১३३।
- ৫০. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। খণ্ড ৭, পৃ ৯ ('পত্ৰাবলী' খণ্ড ১, ১৩৬১ বঙ্গাৰ, পৃ ২৮১-৮৩)।
- ৫১. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। খণ্ড ৬, পৃ ২৩৬। ('বর্তমান ভারত')
- ৫२. श्रुतिक श्रु । श्रु २७१।
- ৫৩. পূर्तीक श्रम । १ २०४, २२२-२२८।
- ৫৪. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। খণ্ড ৯, পু ৪৫১। ('কথোপকখন')
- ee. श्रामी विदवकानमः। 'পতাবলী'। थए २, ১०७१ वलासः, প ८६৮।
- as. Norman Mackenzie. Socialism: a Short History. 1966, p. 12.
- a9. Ibid.
- av. Ibid. p. 13
- ¢a. Ibid. p. 14.
- So. Ibid.
- ७১. यांगी वित्वकानमः। 'भवावनी'। थए २, ১०७१ वलास, १ ६६৮।
- 3. The Complete Works of Swami Vivekananda. 1955, vol. 8, p. 476.
- 60. Ibid. vol. 6, p. 342.
- ৬৪. সতীন্ত্রনাথ চক্রবর্তী। "বিবেকানন্দ ও সোদালিজম", অসিতকুমার বন্দ্যো-পাধ্যায় প্রমূথ সম্পাদিত 'বিশ্ববিবেক'। ১৯৬৩, পৃ ২৯২।

- 54. The Complete Works of Swami Vivekananda. 1955, vol. 4, p. 368.
- ७७. द्यामा द्याना । 'विद्यकानत्मत्र জीवन ও विश्ववागी'। ১०७৮ वङ्गास. १ ১८८।
- ৬৭. স্বামী বিবেকানন্দ। 'শিক্ষা প্রদক্ষ'। ১৩৬৭ বঙ্গাব্দ, ভূমিকা দ্রষ্টব্য।
- ৬৮. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পৃত।
- ৬৯. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ১১।
- ৭০. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৫৯-৬৩।
- ৭১. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৬৬।
- ৭২. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ১৪৩।
- 90. The Complete Works of Swami Vivekananda. 1955, vol. 8, p. 476.

# এক : ভূমিকা

ভারতের আধুনিক রাষ্ট্রচিন্তার দ্বিমুখী গতিপথে নরম ও চরমপন্থী নামে যে-ছটি দল ক্রমে দানা বেঁধে ওঠে তার প্রথমটির উৎপত্তি ও বিবর্তনের কথা পূর্বের অধ্যায়গুলিতে আলোচিত হয়েছে। চরমপন্থী ধারার অন্ততম প্রধান উৎস্ শ্রীঅরবিন্দের রাষ্ট্রচিন্তা প্রসঙ্গে উক্ত ধারার ইতিবৃত্ত এখানে একবার সংক্ষেপে আলোচিত হওয়া প্রয়োজন।

রামমোহন মডারেট অর্থাৎ নরমপন্থী বাষ্ট্রচিন্তার প্রবর্তন করেছিলেন।
তারই স্ত্র ধরে উত্তরকালে দেশের মডারেট রাজনৈতিক চিন্তা ও কর্মতৎপরতা
বিকাশলাভ করে। রামমোহনের সমসাময়িককালে ডিরোজিওর নেতৃত্বে চরমপন্থী
নামে অভিহিত যে এক দার্শনিক বিপ্লবী (Philosophical Radicals) গোষ্ঠা
গড়ে ওঠে তার সঙ্গে উনিশ শতকের শেষদিককার চরমপন্থীদের কোনও মিল
গড়ে ওঠে তার সঙ্গে উনিশ শতকের শেষদিককার চরমপন্থীদের কোনও মিল
নেই। ডিরোজিওপন্থীরা যুক্তি, স্বাধীন চিন্তা এবং ধর্মনিরপেক্ষ রাজনীতিতে
বিশ্বাস করতেন। পাশ্চান্তা রাষ্ট্রদর্শনে অন্মপ্রাণিত এই গোষ্ঠার সদস্তদের
বিশ্বাস করতেন। পাশ্চান্তা রাষ্ট্রদর্শনে অন্মপ্রাণিত এই গোষ্ঠার সদস্তদের
মনে রাজনৈতিক স্বাধীনতার প্রশ্ন উদিত হয়ে থাকলেও তা অর্জনের কোনও
মনে রাজনৈতিক স্বাধীনতার প্রশ্ন উদিত হয়ে থাকলেও তা অর্জনের কোনও
নল-বিপ্লবী পন্থা তাঁরা অবলম্বন করেন নি। পক্ষান্তরে দ্বিতীয় ধারার ভগীরথ লালবিপ্লবী পন্থা তাঁরা অবলম্বন করেনে। শক্তির বোধনকল্পে তাঁরা কালী, হুর্গা,
অলোকিকত্ব প্রভৃতিতে বিশ্বাস করতেন। শক্তির বোধনকল্পে তাঁরা কালী, হুর্গা,
ভবানী, বগলা প্রভৃতি দেবীর পূজা করতেন। শিবাজী ছিলেন তাঁদের আদর্শ।
ভবানী, বগলা প্রভৃতি দেবীর পূজা করতেন। শিবাজী ছিলেন তাঁদের আদর্শ।
বিস্কাচন্দ্র, বিবেকানন্দ ও দ্য়ানন্দ সরস্বতীর (১৮২৪-৮৩) হিন্দু ধর্মের পুনর্জাগরণ
চিন্তাকে অনেকাংশে ভিত্তি করে এই ধারা গড়ে ওঠে। ই বিদেশী শাসকদের
বিতাড়নকল্পে এঁবা নানাবিধ পন্থা অবলম্বন করেছিলেন।

'মডারেট' বা নরমপস্থীদের 'Constitutionalist' এবং 'এক্সট্রিমিস্ট' বা চরমপস্থীদের 'Nationalist' নামে উল্লেখ করা হত। উনিশ শতকের শেষ দশক থেকে চরমপস্থী চিন্তা ও ক্রিয়াকলাপের স্ত্রপাত ঘটে থাকলেও, মহারাষ্ট্র ও বাংলাদেশের 'জাতীয়তাবাদী' নামে পরিচিত কর্মীরা মডারেট নীতির বিপরীত সংগ্রামী কর্মস্কচীর ভিত্তিতে কংগ্রেসেরই ভিতরে থেকে ১৯০৬ সালে প্রকাশুভাবে একঠি দল গঠন করেন।

নরমণস্থীরা আবেদন-নিবেদনের মধ্যে দিয়ে ইংরেজেরই পক্ষপুটে ঔপনিবেশিক স্বায়ন্তশাদনের প্রবর্তন চাইতেন। তাঁদের ধর্মনিরপেক্ষ রাজনৈতিক আদর্শে উদারতন্ত্রী মনোভাব, তথানির্ভর্ব চিস্তা ও বাস্তববোধের প্রাধাত্য ছিল; চিস্তায় পাশ্চান্তা প্রভাব ছাড়াও বুর্জোয়া গণতান্ত্রিক চেতনাও ছিল সক্রিয়। অপরদিকে চরমপদ্ধীরা ছিলেন থাঁটি স্বাদেশিকতায় অন্তপ্রাণিত ও উচ্ছাসপ্রবণ; তাঁরা চাইতেন আপসহীন প্রতিরোধ ও পূর্ণ স্বাধীনতা। পূর্বতন আধ্যাত্মিক জাতীয়তা-বাদকে তাঁরা হিন্দু পুনর্জাগরণে পরিমিশ্রিত করেন। পাঞ্জাবকেশরী লালা লাজপত वाग्र (১৮৫৬-১৯२৮) हिलान मुगलमान-ও-অहिन्दू धर्मविदवाधी आर्थनमार्क দীক্ষিত। মহারাষ্ট্রে হিন্দু অতীতের পুনঃপ্রতিষ্ঠাকল্পে লোকমান্ত বালগঙ্গাধর টিলক (১৮৫৭-১৯২০) গণপতি ও শিবালী উৎসবের (১৮৯৩ ও ১৮৯৫) সঙ্গে গোরকা ষ্মান্দোলনের স্তরণাত করেন। নিক্ষিয় প্রতিরোধের উদ্ভাবক বিপিনচন্দ্র পাল হিন্দু জাতীয়তাবাদে পুরোপুরি উধুদ্ধ না হলেও শ্রীকৃষ্ণকেই ভারতের অস্তরাত্মা মনে করতেন। লালা লাজপতের উপর বর্মায় অস্তরীন আদেশ (১৯০৭) জারি হওয়ায় বিপিনচন্দ্র অস্তুচিত্তে সারা দেশে রক্ষাকালী পূজা ও খেতছাগবলীর নির্দেশ দিয়েছিলেন। তার 'নিউ ইণ্ডিয়া' পত্রিকার প্রচ্ছদে থাকত জগন্ধাত্রীর ছবি। অক্সদিকে 'মুগান্তর' পত্রিকার প্রচ্ছদে থাকত খড়গদহ মা কালীর হাত। জনশক্তির বোধন ও শক্রনিধনকল্পে বরোদায় অরবিন্দ বগলা মুর্ভি গড়িয়ে পূজা করেন (১৯০৩)। গুপ্ত সমিতিতে নবাগত কর্মীদের তিনি এক হাতে গীতা এবং অপর ছাতে তলোয়ার দিয়ে বিপ্লবের শপথ গ্রহণ করাতেন। লাল-বাল-পাল নামে অভিহিত এই তিনজন আর অরবিন্দ ঘোষ ছিলেন চরমপন্ধী দলের প্রধান চার স্তম্ব। এঁদের মধ্যে অৱবিন্দ ছাড়া আর কেউ হিংসাত্মক বিপ্লবে বিখাস করতেন না।

নবমপদ্বীদের মূথপত্র ছিল হরেন্দ্রনাথ সম্পাদিত দৈনিক 'বেঙ্গলী' আর কালীপ্রসন্ধ কাবাবিশারদ সম্পাদিত সাপ্তাহিক 'হিতবাদী'। অক্তদিকে চরম-পদ্বীদের মূথপত্র ছিল মতিলাল ঘোষ সম্পাদিত দৈনিক ইংরেজি 'অমৃতবাজার পত্রিকা' ও কৃষ্ণকুমার মিত্র সম্পাদিত সাপ্তাহিক 'সঞ্চীবনী'। এছাড়াও ব্রন্ধবাদ্ধব উপাধ্যায় সম্পাদিত দৈনিক 'সন্ধ্যা'ও মনোরগুন গুহঠাকুরতা সম্পাদিত সাপ্তাহিক 'নবশক্তি' ছিল চরমপদ্বীদের অক্ততম মূখপত্র। চরমপন্থী রাজনীতির আদর্শ এবং কর্মপ্রণালীতে প্রকারভেদ দেখা যায়।
উক্ত ধারার সবাই যে সন্ত্রাসবাদ, ছাকাতি ও হিংসাত্মক ক্রিয়াকলাপে বিশ্বাসী
ছিলেন তা নয়। তাঁদের মধ্যে মৌল সমধ্যিতা ছিল এই যে তাঁরা প্রচলিত
নরমপন্থী ধারায় পাশ্চান্তা মনোভাব, ইংরেজ শাসনে আহগতা এবং সাধারণ
মাহযের সমস্তায় উদাসীন মজলিশি রাজনীতির বিরোধী ছিলেন। পূর্ণ স্বাধীনতাকামী চরমপন্থীদের মধ্যে মোটামুটি ভূটি দৃষ্টিভঙ্গী দেখা যেত। একদল চাইতেন
ইংরেজ শাসনের সঙ্গে সম্পর্কবিহীন গঠনমূলক কর্মপন্ধতি। অপরদল চাইতেন
সশস্ত্র সংগ্রাম। তবে স্বাজাতাবোধ ও আত্মবিশ্বাস স্পন্ধর জন্ম উভয় দলই
স্থদেশের সনাতন ঐতিহের প্রতি অহরাগ সঞ্চার ও শরীরচর্চার দিকে দৃষ্টি
দিয়েছিলেন। তাঁদের কর্মতংপরতা ছিল অসংবন্ধ; দলগত নির্দিষ্ট কোনও মতবাদ
(ideology) ছিল না। কাজেই কর্মপন্ধতির মধ্যে অনৈক্য থাকাই ছিল
স্বাভাবিক।

চরমপথী রাজনীতির ধারক ও বাহক ছিল হিন্দুপ্রধান শিক্ষিত ব্ৰস্প্রধায়। এই ভদ্রলোক সম্প্রদায়ের মনোভাব ছিল আধাসামস্বতান্থিক। দেশের স্বাধীনতাই ছিল তাঁদের স্বপ্র— সমাজবিপ্লব নয়। নির্বিত্ত বৃহত্তর জনসমাজের সঙ্গে তাঁদের স্পপ্রক ছিল ক্ষীন। একাধারে তারা ফরাসি বিপ্লবের প্রগতিবাদী আদর্শের সঙ্গে নবাইতালির রক্ষণশীল আদর্শের গুণগ্রাহী ছিলেন। বস্ততঃ স্বাধীনতা স্কর্জনের জন্ম তারা অন্য দেশের বাহ্ সংগ্রামী প্রতিকেই কেবল কাজে লাগাতে চেল্লেন্ড তারা অন্য দেশের সংগ্রামী চেতনার স্বন্ধনিহিত নব জীবনবোধ গ্রহণ করেন নি।

রাজনারায়ণ বহুর 'সঞ্জীবনী সভা' (১৮৭০) নামে প্রতিষ্ঠিত গুল্প সমিতিকে বাংলা দেশে চরমপন্থী রাজনীতির স্থ্যপাত বলা চলে। ইতালির 'কাবোনারি' নামে গুপ্তসমিতির আদর্শে এই সভা গঠিত হয়। জ্যোতিবিক্ষনাথ ও বরীজনাথও তার সদক্ত ছিলেন। পরবর্তীকালে শিবনাথ শান্তীর একটি গুল্প সমিতি ও কছবার আলোচনাসভার কথা জানা যায়। পুরোপুরি নরমপন্থী হরার আগে হবেজনাথ বন্দ্যোপাধ্যয়ও কয়েকটি গুল্প সমিতি গঠন করেছিলেন। শতকের শেব দিকে এইধরণের অনেক আধাপ্রকাশ্র সমিতি গড়ে ওঠে যার মূল উদ্দেক্ত ছিল কেশাগুরাগ্র সঞ্চার ও শরীরচর্চার বাবস্থা। শ

বাংলাদেশে চরমণন্ধী বাজনীতির সংখবন্ধ গ্রহাদের সংবাজম নিদর্শন হল 'অন্থশীলন সমিতি'র প্রতিষ্ঠা। সতীশচন্দ্র বহু প্রতিষ্ঠিত (১৯০২) অনুশীলন দলের প্রধান ছই সংগঠক ছিলেন প্রমথনাথ মিত্র (১৮৫৩-১৯১০) ও সরলা দেবী (১৮৭২-১৯৪৫)। সমিতির প্রথম পাঁচ বছর দেশবন্ধু চিত্তরঞ্জনও তার সঙ্গে যুক্ত ছিলেন। সমিতির মুখা উদ্দেশ্য ছিল শরীরচর্চা, আত্মরক্ষা ও সদেশপ্রেমে যুবসম্প্রদায়কে সচেতন করে তোলা। অরবিন্দের প্রভাবে সমিতির কিছু সদস্ত বৈপ্লবিক আদর্শে উদ্বন্ধ হন। তাদের অগ্যতম বারীন্দ্র ঘোষ, ভূপেন্দ্রনাথ দত্ত ও ভগিনী নিবেদিতার (১৮৬৭-১৯১১) উচ্চোগে সমিতির মুখপত্রস্বরূপ 'যুগান্তর' (১৯০৬-০৮) পত্রিকা প্রকাশিত হয়। পত্রিকার নাম থেকেই ক্রমে যুগান্তর দল (১৯০৬-৩৮) নামে একটি বিপ্লবী গোষ্ঠী গড়ে ওঠে। প্রমথ মিত্র, সরলা দেবী প্রমুথ নেতৃস্থানীয় অনেকেই গুপ্তহত্যা, ডাকাতি ইত্যাদি সন্ত্রাসবাদী ক্রিয়াকলাপ ममर्थन कदराजन ना। माजराज युगांखद गांधी मन तथरक विष्टित राम योग अवर বৈপ্লবিক কর্মতৎপরতায় লিপ্ত থাকে। উত্তরকালে দেশের বহু খ্যাতনামা বিপ্লবী ও জননায়ক এই ছুটি দলের সঙ্গে যুক্ত হয়েছিলেন। এইসব বিপ্লবীদের সঙ্গে আন্তর্জাতিক নানা সংযোগের পরিচয় পাওয়া যায়। অনুশীলন দলের পাঁচ শতাধিক শাখা ছিল। দলের মধ্যে মোটামূটি স্থসংবদ্ধতা থাকলেও বৈপ্লবিক ক্রিয়াকলাপ সম্পর্কে ঐকমত্য ছিল না। পূর্ববঙ্গ শাখা একসময়ে কেন্দ্র থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে যায়। সমিতির বিভিন্ন শাথা ১৯০৯ সালের মধ্যে একের পর এক বেআইনি ঘোষিত হয়। কিন্তু উভয় দলের গোপন কর্মতৎপরতা অব্যাহত থাকে। পরের দিকে গান্ধীর নেতৃত্বে অসহযোগ আন্দোলনের সময় এই তুটি বিপ্লবী দলের অনেক কর্মী ও নেতা কংগ্রেসের সদস্তপদ ও কর্মপন্থা গ্রহণ करत्रन । বांश्नारम् एत প्रधान এই पृष्ठि विश्ववी मन जारमत स्रमीर्घ टेजिटारम करत्रकि বার ছাড়া কোনওদিনই একত্রে কাজ করতে পারেনি। তাই গোপাল হালদার লিখেছেন: 'The history of revolutionary terrorism in Bengal is to a great extent the history of wasteful rivalry between these two principal groups, the Anushilan and the Jugantar, which even divided the Bengal Provincial Congress leadership after the demise of Deshabandhu Chittaranjan Das, more specifically from 1929 (the Subhas-Sengupta schism).'9

চরমপন্থী আদর্শের প্রভাবাশ্রয়ে একটি বুদ্ধিজীবী গোণ্টা গড়ে ওঠে। তার পুরোধা ছিলেন সতীশচন্দ্র মুথোপাধ্যায় (১৮৬৫-১৯৪৮)। সতীশচন্দ্রের ইংরেজী মাসিক 'ডন' পত্রিকাটিকে (১৮৯৩-১৯১৩) কেন্দ্র করে 'ডন দোসাইটি' নামে একটি সংস্থা গড়ে ওঠে। এই সোদাইটি পরে জাতীয় শিক্ষা পর্বদে অন্তর্গীন হয়ে যায় (জুলাই, ১৯০৬)। সোদাইটিতে অরবিন্দ, বিপিনচন্দ্র, নিবেদিতা, প্রমুখ চরমপন্থীরা নানা বিষয়ে নিয়মিত বক্তৃতা দিতেন।

এদেশে প্রবর্তিত ইংরেজী শিক্ষার স্থফল থেকে দেশের বৃহত্তর জনসমাজ বঞ্চিত ছিল। বাংলাদেশে এই শ্রেণীর অধিকাংশই ছিল মুসলমান। সাধারণ মান্ন্রংরের সঙ্গে বিশেষ স্থবাদ না থাকায় নরমপন্থীরা এই বৃহত্তর জনসমাজকে জাতীয় আন্দোলনে যুক্ত করতে পারেন নি। অক্যদিকে চরমপন্থীদের আন্দোলন মূলতঃ হিন্দুধর্মের ভিত্তিতে গড়ে ওঠে। চরমপন্থীদের ক্রমবর্ধমান আধিপত্যের ফলে দেশের মুসলমান সমাজকে স্বার্থায়েষী এক শ্রেণীর লোক সহজেই বিপথে নিয়ে যাবার স্থযোগ পায়। নৌরজির সভাপতিত্বে যেসময়ে কলকাতা কংগ্রেস (১৯০৬) চলেছিল সে সময়ে ঢাকায় নবাব সলিম্লার প্রান্দে মুসলিম লীগ প্রতিষ্ঠিত হয়। হিন্দুমূললমানের এই বিভেদকে ইংরেজ সয়য়ে লালন ও সদ্মবহার করে। স্বাজাত্যবোধ সঞ্চারের জন্ম হিন্দুপ্রধান নেতারা হিন্দু অতীতকে আদর্শ করেছিলেন। মুসলমানদের কাছে ইসলাম ধর্ম ও সংস্কৃতির সঙ্গে ভারতে মুসলমান শাসনকালের ঐতিহ্য ও মধ্যপ্রাচ্যের মুসলমান দেশগুলি স্বতন্ত্র স্বাজাত্যবোধের উৎস হয়ে দাঁড়ায়।

রামমোহনের চিন্তা ও দাধনার ধারা উনিশ শতকের শেষ থেকেই শক্তিহীন হতে শুরু করে। অরবিন্দের চিন্তায় রামমোহনের বিশেষ প্রভাব লক্ষিত হয় না, যদিও তিনি তিন পুরুষে ব্রাহ্ম ছিলেন। মাতামহ রাজনারায়ণ বস্থর প্রভাব তাঁর মনে আংশিকভাবে প্রতিফলিত হয়। বিবাহ করার আগে তিনি হিন্দুমতে প্রায়শ্চিত্ত করেছিলেন। বঙ্কিমচন্দ্রের চিন্তাই ছিল তাঁর প্রেরণার উৎস। 'আনন্দ মঠে'র আদর্শে অরবিন্দ ভবানী মন্দির প্রতিষ্ঠায় উদ্যোগী হয়েছিলেন। পরবর্তী-কালে বিবেকানন্দের যোগদর্শন ও বৈদান্তিক চিন্তা তাঁর মনে কিছুটা প্রভাব বিস্তার করে। অরবিন্দ বৈদান্তিক ভাবধারার সঙ্গে পশ্চিমী রাষ্ট্রদর্শনকে সংমিশ্রিত করেন। তাঁর রাজনৈতিক বৈদান্তিকতা শুধু উপনিষদের পুনক্তিল নয়—উপরম্ভ তাকে পরাধীন দেশের দামান্তিক ও রাজনৈতিক অভারতির উপযোগী এক স্কুম্পন্ত জীবনদর্শন বলে মনে করা হয়।

উচ্চ শিক্ষার জন্ত শৈশবেই অরবিন্দকে বিলাতে পাঠানো হয়। আই. সি. এস. পরীক্ষায় সদম্মানে উত্তীর্ণ হয়েও অশ্বারোহণে স্বেচ্ছারুতভাবে অবতীর্ণ না হয়ে তিনি সার্ভিদে যোগদানের অনিচ্ছা প্রকাশ করেন। মন তথন তাঁর রাজ- নীতির প্রতি আরুষ্ট। বিলাতে দাদাভাই নৌরঞ্জির পার্লামেণ্টে নির্বাচনদ্বন্দ্রে আরান্ত ভারতীয় ছাত্রদের মতো তাঁরও মন উদ্দীপিত হয়। কেমব্রিজের ভারতীয় মঞ্চলিশে তিনি রাজনীতির উপর বক্তৃতা দিতেন। ঐসময়ে তিনি সেথানে Lotus and Dagger নামে গঠিত প্রবাসী ভারতীয় ছাত্রদের এক গুপু বিপ্লবী সংস্থার সঙ্গে যুক্ত হন।

প্রবাসজীবনের চোন্দটি বছর তাঁর কাটে গ্রীক ও লাতিন সাহিত্যচর্চায়।
ইউরোপের অ্যান্স ভাষাতেও তাঁর সমধিক জ্ঞান থাকায় তিনি সমূদ্য ক্লাসিক
গ্রন্থ মৌলিক রচনায় অধ্যয়ন করেন। ভারতে প্রত্যাবর্তনের পর তিনি বরোদা
রাজ্যে প্রথমে প্রশাসনকার্যে এবং পরে বরোদা কলেজের সহ-অধ্যক্ষ পদে নিযুক্ত
হন। কলেজে তিনি ফরাসি ও ইংরেজী সাহিত্যের অধ্যাপনা করতেন।

বরোদায় অবস্থানকালে (১৮৯৩-১৯০৬) তিনি দেশের রাজনৈতিক তুর্গতি উপলব্ধি করে 'ইন্পুকাশ' পত্রিকায় 'New Lamps for old' শীর্ষক প্রবন্ধনালায় নিজের নাম গোপন রেথে লেখা শুরু করেন। নবপ্রতিষ্ঠিত ভারতীয় কংগ্রেস তখন শৈশবাবস্থায়। তদানীস্তন কংগ্রেসের কর্মপন্থা তাঁর কাছে রুচিকর ছিল না। তাকে তিনি 'political mendicancy' এবং কংগ্রেসকে 'unnational Congress' বলে অভিহিত করেন। তিনি লিখেছিলেন: 'a body like the Congress, which represents not the mass of the population, but a single and very limited class, could not honestly be called national'।"

দে সময়ে শুধু প্রবন্ধ লিথেই তিনি ক্ষান্ত থাকেন নি । ঠাকুর সাহেব নামে পরিচিত জনৈক রাজপুতের অধিনায়কত্বে গঠিত একটি গুপ্ত বিপ্লবী দলে অরবিন্দ যোগ দিয়েছিলেন। সেইস্তরেই তিনি মধ্যভারত ও বাংলাদেশে বৈপ্লবিক সংগঠনকর্মে প্রবৃত্ত হন (১৯০২)। বরোদা থেকে ভ্রাতা বারীন্দ্রকুমার ও যতীন্দ্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যায় (নিরালম্ব স্থামী)-কেও সেই উদ্দেশ্যে বাংলাদেশে প্রেরণ করেন। গাঁর রাজনৈতিক চিন্তা ও কর্মতৎপরতার তিনটি দিক ছিল। প্রথমতং, স্থাধীনতা-আদর্শের প্রচার ও সর্বহারাদের স্থার্থে কংগ্রেস দথল করা; বিতীয়তং, বৈপ্লবিক কর্মপন্থার ভিত্তিতে সশস্ত্র সংগ্রামের প্রয়াম; তৃতীয়তং, বিদেশী শাদকদের বিক্লব্ধে জনমত গঠন। ত্রাভান্তরীণ বিবাদ-বিসংবাদের ফলে অরবিন্দের শুপ্ত সমিতি গঠন ও বৈপ্লবিক তৎপরতার প্রথম প্রয়াম (১৯০২-০৪) বার্থতার পর্যবৃত্তিত হয়।

বাইচিন্তায় ইংরেজদের অন্তসরণ না করে ফরাসিদের সামাজিক ও রাজনৈতিক আদর্শ গ্রহণেরই তিনি পক্ষপাতী ছিলেন। আইরিশ বিপ্রবী চার্লস স্ট্যার্ট পার্নেল (১৮৪৬-৯১)-এর তিনি গুণগ্রাহী ছিলেন এবং স্বাধীন স্বায়াল্যাও আদর্শের দাবিতে গঠিত (১৮৯৯) 'মিন ফিন' আন্দোলন সম্পর্কেও তিনি অবহিত ছিলেন। তবে উক্ত আন্দোলনের পূর্বেই অন্তরূপ চিন্তা তাঁর মনে অংকুরিত হয়েছিল এবং তাঁর কর্মপদ্ধতি 'সিন ফিন' আন্দোলন থেকে কিছুটা স্বতন্ত্র ছিল। ফরাসি বিপ্লব, আমেরিকার স্বাধীনতা সংগ্রাম, মধাযুগে ইংরেজ শক্তির বিরুদ্ধে ফ্রান্সের অনমনীয় মনোভাব এবং ইতালির মৃক্তি সংগ্রাম থেকে অরবিন্দ প্রেরণা লাভ করেন। যোয়ান অব আর্ক ও মাংদিনি ছিলেন তাঁর আদর্শ। বঙ্কিমের জাতীয়তাবাদী রাষ্ট্রচিস্তা তাঁর মনকে বিশেষ আকর্ষণ করে; তাঁর মতে দেশকে মাতৃরূপে কল্পনা বন্ধিমচন্দ্রের শ্রেষ্ঠ অবদান। ব্রোদায় অবস্থানকালে 'ইন্দুপ্রকাশ' পত্রিকায় তিনি বন্ধিমচন্দ্র সম্পর্কে কয়েকটি মূল্যবান প্রবন্ধ লিখেছিলেন (১৮৯৪)। সংস্কৃত সাহিত্যের বহু গ্রন্থের অহুবাদ ও কাব্যরচনায় আত্মনিয়োগ করে তিনি চিরায়ত শিল্পীর থ্যাতি অর্জন করেন। অধ্যাপনা ও সাহিত্যসেবার মধ্যে দিয়ে যে-স্থর অফুক্ণ তাঁর হ্রদয়ে অমুরণিত হত তাহল দেশের জনশক্তিকে জাতীয় ঐতিহে, দ্য আত্মপ্রতায়ে ও স্বাধিকার অর্জনে উৎসাহদানের আবেগ। স্বাধীনতা সংগ্রামে অবতীর্ণ হবার আগে প্রীকে লেখা এক পত্রে (১৯০৫) তাঁর তথনকার মনোভাব জানা যায়:

- ১. 'আমার দৃঢ় বিশ্বাস ভগবান যে গুণ, যে প্রতিভা, যে উচ্চ শিক্ষা ও বিভা, যে ধন দিয়াছেন, সবই ভগবানের, যাহা পরিবারের ভরণপোষণে লাগে আর যাহা নিতান্ত আবশুকীয়, তাহাই নিজের জন্ত থরচ করিবার অধিকার, যাহা বাকি রহিল, ভগবানকে কেরৎ দেওয়া উচিত ভগবানকে দেওয়ার মানে কি, মানে ধর্মকার্য্যে বায় করা। তেই ছিন্দিনে সমস্ত দেশ আমার ছারে আখ্রিত, আমার ত্রিশ কোটি ভাইবোন এই দেশে আছে, তাহাদের মধ্যে অনেকে অনাহারে মরিতেছে, অধিকাংশই কটে ও ছংগে জ্লেরিত হইয়া কোন মতে বাঁচিয়া থাকে, তাহাদের হিত করিতে হয় ।'
- 'আজকালকার ধর্ম, ভগবানের নাম কথায় কথায় মৃথে নেওয়া, সকলের
  সমক্ষে প্রার্থনা করা, লোককে দেখান আমি কি ধার্মিক! তাহা আমি
  চাই না। ঈশ্বর মদি থাকেন, তাহা হইলে তাঁহার অক্তির অভ্তর করিবার,
  তাহার সঙ্গে সাক্ষাৎ করিবার, কোন না কোন পথ থাকিবে, সে পথ যতই

তুর্গম হোক আমি সে পথে যাইবার দৃঢ় দংকল্প করিয়া বিদিয়াছি। হিন্দুধর্মে বলে, নিজের শরীরের নিজের মনের মধ্যে সেই পথ আছে। যাইবার
নিয়ম দেখাইয়া দিয়াছে, সেই সকল পালন করিতে আরম্ভ করিয়াছি, ...।'

৩. 'অন্ত লোকে স্বদেশকে একটা জড় পদার্থ, কতগুলা মাঠ ক্ষেত্র বন
পর্বাত নদী বলিয়া জানে; আমি স্বদেশকে মা বলিয়া জানি; ভক্তি করি,
পূজা করি। মা'র বুকের উপর বিদয়া যদি একটা রাক্ষম রক্তপানে উত্তত,
তাহা হইলে ছেলে কি করে? নিশ্চিস্তভাবে আহার করিতে বদে, দ্রী
পুত্রের সঙ্গে আমোদ করিতে বদে, না মাকে উদ্ধার করিতে দৌড়াইয়া
যায়? আমি জানি এই পতিত জাতিকে উদ্ধার করিবার বল আমার পায়ে
আছে, শারীরিক বল নয়, তরবারি বা বন্দুক নিয়া আমি যুদ্ধ করিতে
যাইতেছি না, জ্ঞানের বল। ক্ষত্রতেজ একমাত্র তেজ নহে বন্ধতেজও আছে,
সেই তেজ জ্ঞানের উপর প্রতিষ্ঠিত ...।'' °

বোষাই কংগ্রেসে (১৯০৪) যোগদান থেকেই অরবিন্দ প্রকাশ্য রাজনীতিতে ক্রমশঃ অগ্রদর হন। দেবারই চরমপদ্বীদের অস্তিত্ব বিশেষভাবে অন্তভূত হয়। চরমপদ্বীরা একটি জাতীয় আবেগের ভিত্তিতে আরও প্রত্যক্ষ ও সংগ্রামী কর্মপদ্বী গ্রহণের পক্ষপাতী ছিলেন। তথন তাঁরা সংখ্যায় নগণ্য, শক্তিতে ক্ষীণ। বেনারস কংগ্রেস (১৯০৫)-এর পূর্বে তাঁদের ক্রমবর্ধমান শক্তি ও জনপ্রিয়তা নরমপদ্বীদের সচকিত করে দেয়। কিন্তু কলকাতা কংগ্রেসে (১৯০৬) চরমপদ্বীরা নরমপদ্বীদের সঙ্গের ক্রমপদ্বীরা অধ্বেশন থেকে বেরিয়ে আসেন। কলকাতা কংগ্রেসে অরবিন্দ ছিলেন চরমপদ্বীদের পুরোধা। চরমপদ্বীরা অধ্বিশেন ছেড়ে বেরিয়ে এলেও তাঁদের চাপে চারটি বিষয়ে নরমপদ্বীদের সন্মতি দিতে হয়েছিল। প্রস্তাবাকারে গৃহীত সেই বিষয়গুলি ছিল স্বরাজ, জাতীয় শিক্ষা, স্বদেশী পণ্যের ব্যবহার ও বিদেশী বস্তু বয়কট।

ইতিমধ্যে বাংলাদেশে অরবিন্দের গুপু সমিতি গঠন ও বৈপ্লবিক প্রয়াস ব্যর্থতায় পর্যবসিত হয়েছিল (১৯০২-০৪)। বঙ্গব্যবচ্ছেদের (১৯০৫) ফলে বঙ্গভঙ্গ বিরোধী আন্দোলনে প্রজ্জনিত বাংলার বৈপ্লবিক আবেগবহ্ছি প্রত্যক্ষ করে শক্তি ও প্রেরণা সঞ্চয়ের জন্ম তিনি বরোদায় ফিরে যান এবং 'ভবানী মন্দির' নামে এক পুস্তিকায় তিনি তাঁর কর্মপন্থা ব্যক্ত করেন (১৯০৫)। অতঃপর দেখানকার কাজে বরাবরের মত ইস্তফা দিয়ে কলকাতায় চলে আদেন। কলকাতায় এদে দৈনিক 'বন্দেমাতরম' পত্রিকার সম্পাদনাকার্যে যুক্ত হন এবং

বাংলার বিপ্লবীদের ঐক্যবদ্ধ করেন (১৯০৬)। বঙ্গভঙ্গ আন্দোলনের সময়ে বছ ছাত্র কলকাতা বিশ্ববিতালয়ের অধীনস্থ সমৃদ্য় কলেজ বর্জন করে। তাদের জন্ত 'জাতীয় শিক্ষা পর্ষদ' গঠিত হয়। অরবিন্দ তার অধ্যক্ষপদ গ্রহণ করেন। 'বন্দেমাতরম' পত্রিকায় প্রকাশিত একটি সম্পাদকীয় প্রবন্ধের জন্ত সরকার কর্তৃক আনীত এক মামলার দরুন তিনি পর্যদের অধ্যক্ষপদ কিছুকালের মতো পরিত্যাগ করেছিলেন।

স্থরাট কংগ্রেসে (১৯০৭) নরম ও চরমপন্থীদের বিরোধ চরম আকার ধারণ করে। তার আগে বাংলাদেশে মেদিনীপুর প্রাদেশিক সম্মেলনে একটা মহড়া হয়ে যায়। অরবিন্দ সদলবলে স্থরাটে উপস্থিত হয়েছিলেন। সেথানে তিনি টিলক, খাপার্দে প্রম্থ নেতৃবৃন্দকে একই মতাবলম্বীরূপে পান। স্থরাট কংগ্রেস ভঙ্গুল হয়ে গেলে অরবিন্দের সভাপতিত্বে চরমপন্থীরা স্বতম্ব এক সম্মেলনে মিলিত হন। এখন থেকে অরবিন্দের নেতৃত্ব ও জনপ্রিয়তা ক্রমে সারা ভারতে পরিব্যাপ্ত হয়।

স্থ্যটি থেকে ফেরার পথে অরবিন্দ বরোদায় তাঁর দীক্ষাদাতা বিষ্ণু ভাস্কর লেলের সঙ্গে দাক্ষাৎ ও বিভিন্ন স্থান পরিভ্রমণ করেন। পথিমধ্যে বিভিন্ন জন-সভায় তিনি বক্তৃতা করেন। তিনি বলেন যে ভক্তি, তাগ ও সাহসিকতাব মধ্যে দিয়ে আত্মোপলন্ধি ও জাতীয়তাবাদী মনোভাব দেখা দিলে ত্রিশ কোটি মান্থযের ভিতর ঈশ্বর প্রকাশমান হয়ে উঠবেন। কলকাতায় ফিরে এসে তিনি গতান্থ-গতিক রাজনৈতিক কর্মধারা থেকে পৃথক পথ রচনার উচ্চোগ-আয়োজন শুকু করে দেন। বন্দেমাতরমে (১২ জান্থয়ারী, ১৯০৮) তিনি লেখেন: 'The old organizations have to be reconstituted to adapt themselves to the new surroundings. The death complained of is only a transition. The burial ground of the old Congress, as the Saxon phrase goes, only God's-Acre out of which will grow the real, vigorous, popular organization'।' '

তবে তিনি কংগ্রেসের বিবদমান ছটি দলের মিলনসাধন চিস্তায় যে পরাষ্ম্য ছিলেন না তা তাঁর ঐসময়কার বক্তৃতাগুলি থেকে জানা যায়। নীতিগতভাবে তিনি শান্তির আদর্শে বিশ্বাসী ছিলেন। কিন্তু দেশের পুনকজ্জীবনকল্লে হিংসাত্মক কর্মপন্থা গ্রহণ করেন। তাঁর নীতির পৃষ্ঠপট ছিল গীতার 'ধর্মযুদ্ধ'।

বঙ্গভঙ্গোত্তর স্বদেশী আন্দোলন ক্রমেই যথন তীব্র আকার ধারণ করে তথন সরকারি নিপীড়ন ও দমননীতি নিরস্কুশ গতিতে এগিয়ে চলে। ফলে দেশের যুবশক্তি সন্ত্রাসবাস ও বিপ্লবী কর্মনীতি গ্রহণ করে। কয়েকটি রাজ- নৈতিক ডাকাতি ও হত্যাকাণ্ড সংঘটিত হয়। ঐ সময়ে দেশের তিনটি রাজনৈতিক দলীয় ধারা লক্ষণীয়: ১. নরমপন্থী ধারা: নেতা—স্থুরেন্দ্রনাথ। লক্ষ্য—উপনিবেশিক স্বায়ত্ত-শাসন অর্জন। প্রণালী—সভাসমিতি, বক্তৃতা ও আবেদননিবেদন; ২. চরমপন্থী ধারা: নেতা— বিপিনচন্দ্র। লক্ষ্য— পূর্ণ স্বাধীনতা। প্রণালী— নিক্রিয় প্রতিরোধ; ৩. বৈপ্লবিক ধারা। নেতা— অরবিন্দ ও নিবেদিতা। লক্ষ্য— ইংরেজ বিবর্জিত সম্পূর্ণ স্বাধীনতা। প্রণালী— বোমারিভলভারয়ক্ত বৈপ্লবিক গুপ্তহত্যা ও ডাকাতি। ১২

অরবিন্দ রাজনৈতিক। ডাকাতি ও গুপ্তহত্যা কর্মতৎপরতার অধিনায়করূপে অভিযুক্ত হয়ে বৎসরকাল (১৯০৮-০৯) বিচারাধীনে কারাক্তন্ধ থাকেন। তাঁর এই কারাজীবন পরবর্তীকালের চিন্তাভাবনার দিক থেকে বিশেষ অর্থবহ। 'ম্রারিপুকুর ষড়যন্ত্র' নামে থ্যাত আলিপুর বোমার মামলায় অরবিন্দ শেষাবধি নির্দোষ দাব্যস্ত হন।

কারাম্জির পর অরবিন্দ প্রত্যক্ষ করেন যে দেশের আগের সেই উদ্দীপনা আর নেই— দীপান্তর, কারাদণ্ড, নির্বাসন, রাজনীতি পরিত্যাগ প্রভৃতি নানা কারণে পুরাতন সহকর্মীরাও পাশে অমুপস্থিত। তাই উত্তরপাড়া ভাষণে তাঁর কঠে এক করুণ স্থর বেজে ওঠে: 'I looked round when I came out, I looked round for those, to whom I had been accustomed to look for counsel and inspiration. I did not find them. There was more than that. When I went to jail the whole country was alive with the cry of Bandemataram, alive with the hope of a nation, the hope of millions of men who had newly risen out of degradation. When I came out of jail I listened for that cry, but there was instead a silence' 150

দেশের তথনকার সেই নিন্তেজ ও নিস্তরঙ্গ পরিস্থিতি দেখে তিনি একটুও বিচলিত হন নি। ঐশ নির্দেশের অপেক্ষায় থাকেন। কর্তৃপক্ষের অত্যাচার ও উৎপীড়ন সম্পর্কে বলেন যে দমননীতি যেন ঈশ্বরের হাতৃড়ি— যাদিয়ে পিটিয়ে তিনি আমাদের একটি শক্তিশালী নেশনে পরিণত করতে চান এবং আমাদের যন্ত্রস্কর্প ব্যবহার করে বিশ্বকে পরিচালনা করাই তাঁর ইচ্ছা। তিনি আমাদের ধ্বংস চান না, ছাঁচে লোহা পেটানোর মতো তিনি আমাদের নবরূপে সৃষ্টি করতে চান। ১ ৪

বাংলাদেশে চরমপন্থী 'স্থাশন্থালিষ্ট' দল ছত্রভঙ্গ হয়ে যাওয়ায় অরবিন্দ নতুন কর্মস্থাচী হিসাবে ১৯০৯ সালে ইংরেজীতে 'কর্মযোগিন' ও বাংলায় 'ধর্ম' নামে ছিটি পত্রিকার প্রকাশনা শুরু করেন। কর্মযোগিনের উদ্দেশ্য প্রসঙ্গে বলেন যে সাপ্তাহিক সংবাদ পরিবেশন অপেক্ষা জাতীয় পরিস্থিতির পর্যালোচনাই হবে তার প্রধান কাজ। সমকালীন জনমন ও জাতীয় জীবন গঠনের অন্তর্কুল অথবা প্রতিক্ল সংবাদই কেবল তাতে পরিবেশিত হবে আর কর্মযোগ প্রচারই হবে তার আদর্শ। জীবনে বেদাস্ত ও যোগাদর্শ প্রয়োগই হল কর্মযোগ। দেশের প্রতিটি মান্থর যাতে প্রাতহিক জীবনে কর্মযোগ অভ্যাস করে সেই আদর্শ তুলে ধরাই হবে তার কাজ।

রাজনৈতিক বাতবিতণ্ডা থেকে তিনি সম্পূর্ণ সরে থাকেন নি। মর্লি-মিণ্টো শাদন সংস্কার (১৯০৯) প্রয়াস যে পরিণামে আরও অনৈক্য ও ক্ষতির কারণ হবে সে বিষয়ে তিনি ভবিশ্বদ্বাণী করেন। দেশবাসীর কর্তব্য সম্পর্কে তিনি ছয় দফা এক কার্যক্রম উপস্থাপিত করেন: ১. নিরন্তর প্রয়াস; ২. আইন মেনেচলা; ৩. শান্তিপূর্ণ উপায়ে আত্মনির্ভরশীল হওয়া; ৪. কংগ্রেসের ঐক্যসাধন ও তার নবরূপায়ণ; ৬. পূর্ব অহুস্ত বয়কট প্রভৃতি কর্মপন্থা অন্থান্ত প্রদেশে সম্প্রসারণ।

দেশের মধ্যে বিশেষ সাড়া না পেয়ে তাঁর উৎসাহ নিপ্রভ হয়ে আসে। তা সত্ত্বেও ১৯০৯ নালে হুগলী প্রাদেশিক সম্মেলনে তিনি তাঁর অভিমত গ্রহণ করাতে সক্ষম হন। এই সময়ে অরবিন্দের উপর পুলিশের আবার বিষনজর পড়ে। প্রথমে কিছুদিন চন্দননগরে আত্মগোপন করে থেকে পরে সবার অলক্ষ্যে পণ্ডিচেরি চলে যান। তাঁর সক্রিয় রাজনৈতিক জীবনের এইখানেই পরিসমাপ্তি ঘটে। সেথানে তিনি গভীর যোগসাধনায় নিমগ্ন হন এবং 'আর্ঘ' নামে একটি পত্রিকার প্রকাশনা শুকু করেন (১৯১৪)।

অরবিন্দের সক্রিয় রাজনীতি থেকে সরে যাওয়াকে অনেকে পলায়নী মনোবৃত্তি বলে মনে করেন। বস্তুতঃ রাজনীতিকে আমরণকাল যথোচিত গুরুত্ব দিতে তিনি পশ্চাদপদ হন নি। গোড়া থেকেই তাঁর জীবনাদর্শ ছিল তিন্ন এবং রাজ-নৈতিক জীবনেও তাঁর সেই আদর্শের চিহ্ন স্থপরিক্ষ্ট। মানসিক প্রবণতা তাঁর প্রত্যক্ষ রাজনীতির সঙ্গে জড়িত থাকার প্রতিক্ল ছিল। প্রকাশ্য আন্দোলনের অন্তর্গালে থেকে নির্দেশদান ও মান্ন্য গড়াই ছিল তাঁর প্রকৃত অভিপ্রায়। প্রত্যক্ষ রাজনীতির নিক্ষলতা ও জীবনাদর্শ পূর্তির ক্ষীণ সম্ভাবনা উপলব্ধি করে তিনি

রাজনৈতিক রঙ্গমঞ্চ পরিত্যাগ করেন এবং বলেন যে, ভগবানই ভারতের স্বাধীনতা অর্জনে সহায়তা করবেন, আর যথাসময়েই স্বাধীনতা অর্জিত হবে; এখন সকলের কর্তব্য যোগস্থ হয়ে কাজ করা— ভগবানে আত্মসমর্পণ করাই হল যোগসাধনার প্রথম পদক্ষেপ। কারাগারে তিনি বাস্থদেবের এই মর্মেই 'আদেশ' পেয়েছিলেন। তাছাড়া রাজনৈতিক স্বাধীনতাকেও তিনি খুব বড় করে দেখেন নি। স্বাধীনতা মান্তবের যে একটি মৌল প্রয়োজন এবং দে-অধিকার যে ভারতীয়রা অচিরেই পাবে সে-সম্পর্কে তাঁর স্থির বিশ্বাস ছিল। প্রকৃতপক্ষে তাঁর মন মান্তবের বৃহত্তর প্রয়োজন ও সমস্থার চিন্তায় নিমগ্ন থাকত। নিছক জৈব অস্তিত্বেই মান্নুষের জীবন পরিপূর্তি লাভ করে না; তাকে আয়ত্তে এনে অতিক্রম করা এবং উন্নততর অতিমানদের পর্যায়ে উন্নীত হওয়াই তাঁর মতে মাহুষের চরম লক্ষ্য হওয়া উচিত। সেই লক্ষ্যপথে অগ্রসর হবার জন্ম অধিকতর কর্মশক্তি অর্জন-কল্পে তিনি বহু আগে থেকেই যোগদাধনার প্রয়োজন অহুভব করেন (১৯০৪)। তাই তাঁকে স্থরাট কংগ্রেদ (১৯০৭) থেকে ফেরার পথে গুরু বিষ্ণু ভান্ধর লেলে-র সঙ্গে পরিভ্রমণ ও যোগসাধনায় রত থাকতে দেখা গিয়েছিল। কারামৃক্তির পর উত্তরপাড়া ভাষণেও তাঁর জীবনাদর্শ ও কর্মপন্থার ইঙ্গিত তিনি দিয়েছিলেন। তাছাড়া পশ্চিমী ধাঁচের রাষ্ট্রস্বাধীনতায় তাঁর বিশেষ আস্থা ছিল না। আত্মার প্রকৃত মৃক্তি ও প্রেরণার উৎসের সন্ধানই ছিল তাঁর কামনা। তিনি বলেন : 'We do not believe that by changing the machinery, so as to make our society the ape of Europe we shall effect social renovation... It is the spirit alone that saves, and only by becoming great and free in heart can we become socially and politically great and free' | 3 a

আধ্যাত্মিক ও দার্শনিক বিষয়ে গভীর অন্থ্যান এবং তাঁর 'দিব্যজীবন' দর্শন প্রচারই শ্রীঅরবিন্দের পরবর্তীকালে প্রধান কাজ হয়ে দাঁড়ায়। ১৯২৬ সালে পগুচেরিতে অরবিন্দ আশ্রম প্রতিষ্ঠিত হয়। আশ্রমটি কোনও সন্মাসধর্ম বা সম্প্রদায়ের কেন্দ্র নয়। সন্মান ও বৈরাগ্যের কোনও আদর্শ সেথানে প্রচারিত হয় না। যোগসাধনা ও আধ্যাত্মিক উপলব্ধিই অনাড়ম্বর আশ্রমজীবনের উদ্দেশ্য। যোগসাধনায় শ্রীঅরবিন্দ স্বামী ব্রহ্মানন্দ নামক এক প্রাচীন যোগী এবং বিষ্ণু ভাস্কর লেলের কাছে প্রেরণা লাভ করেছিলেন। পরবর্তীকালে পণ্ডিচেরিতে শ্রীমার (মাদাম মিরা বিশার) সাহচর্যে সংগঠিত-প্রয়াসম্বর্গ আশ্রমের প্রতিষ্ঠা

করেন। মৌলিক চিন্তাপ্রস্থত, স্থদ্রপ্রসারিত ও জ্ঞানগর্ভ যেসব গ্রন্থ তিনি রচনা করেছেন সেগুলির অধিকাংশই তাঁর সক্রিয় রাজনীতি থেকে অবসর (১৯১০) গ্রহণের পর লিখিত। Life Divine, Essays on the Gita, Synthesis of Yoga, Savitri প্রভৃতি গ্রন্থের নাম স্থবিদিত। ভারতীয় দর্শনের আশ্রয়ে তাঁর মননজীবন গঠিত হলেও পাশ্চাত্য চিস্তাভাবনারও তিনি সমধিক গুণগ্রাহী ছিলেন।

প্রতাক্ষ রাজনীতি থেকে সরে থাকলেও রাজনৈতিক আলাপআলোচনা ও পরামর্শদানে তিনি কোনও দিনই পরাজ্ম্থ হন নি। মুসলিম লীগ ও কংগ্রেসের মধ্যে বিখ্যাত লখনো প্যাক্ট (১৯১৬)-এর অপরিণামদর্শিতা সম্পর্কে তিনি ভবিয়্যদাণী করেছিলেন। মণ্টেগু সংস্কারের সময়ে (১৯১৯) তিনি তার ওভ লক্ষণ প্রত্যক্ষ করেন। দ্বিতীয় মহাযুদ্ধের সময়ে তিনি ক্রিপ্স প্রস্তাব গ্রহণের উপদেশ দিয়ে কংগ্রেস নেতৃর্দ্দের কাছে এক তারবার্তা পাঠিয়েছিলেন। স্বাধীনতা প্রাপ্তির পর তাঁর ওভেচ্ছাবাণীতে শ্রীঅরবিন্দ বলেছিলেন যে জীবনের চারটি স্বপ্ন তাঁর বাস্তবে রূপায়িত হয়েছে:

ভারতের স্বাধীনতা; ২. এশিয়ার মৃক্তি; ৩. বিশ্বসংঘের মাধ্যমে বিশ্বজনীন ঐক্যের প্রয়াস; ৪. সারাবিশ্বে ভারতীয় ভাবাদর্শের প্রসার।

তাঁর পঞ্চম ও শেষ যে-স্বপ্নটি ছিল তাহল জৈব বিবর্তনধারায় মাত্বকে আর একটি ধাপে উন্নীত করা— অর্থাৎ, পশুত্বের স্তর অতিক্রম করে বুদ্ধিজীবীর স্তরে উপনীত মাত্বকে দিব্য প্রক্রিয়ায় অতিমানসের স্তরে বিকশিত ও উন্নীত করা। ১৩

# ছুই: দর্শনচিন্তার প্ররিপ্রেক্ষিত

শ্রীঅরবিন্দের দর্শনে ভারতের অতীক্রিয় ভাববাদ যেমন প্রাধান্ত পেয়েছে তেমনি প্রতীচ্যের বস্তুতন্ত্রী চিন্তাও সমধিক গুরুত্ব লাভ করেছে। তাঁর মতে ভারতীয় দর্শনে একাধারে ভাববাদ ও চার্বাক প্রমুখ দার্শনিকদের বস্তুবাদ বিজ্ঞমান ছিল। কিন্তু পার্থিব জীবনের সঙ্গে আধ্যাত্মিক চিন্তার অসংগতি ক্রমে ভারতীয়দের মনে জাগতিক বিষয়ে বৈরাগ্যের স্ঠি করে; ইহজীবনের অনিত্য প্রত্যয় সেই মনোভাবকে দৃঢ় করে তোলে। ফলে জনমন ও তার শক্তি হীনবীর্য ও ক্ষীণ হয়ে পড়ে; বাস্তব ছনিয়ার প্রতিদ্বন্ধিতায় দেশকে ক্রমে পেছিয়ে পড়তে হয়। মায়া, মোক্ষ, নির্বাণ প্রভৃতি দার্শনিক তত্ত্বের প্রাধান্তে মায়য় জীবনয়ুদ্ধে রিক্ত হয়ে পড়েছে। তিনি লিখেছেন: 'ভাবের উপর ভর করে চৈতত্ত্যের ধর্ম গড়ে উঠেছিল, কিছুদিনের জন্ম চৈতত্ত্যধর্মের intensity খুবই প্রবল হয়েছিল, কিন্তু বিজ্ঞান দাধনার অভাবে উহা টিঁকে নাই; বুদ্ধের ধর্ম শুধু জ্ঞানের উপর প্রতিষ্ঠিত ছিল, কিন্তু দেখানেও ছিল না higher বিজ্ঞান'। ' ব

পৃথিবীর প্রাচীন সকল সভ্যতাতেই ভাববাদের প্রাধান্ত ছিল। কিন্তু ভারত-ভূমিই যেন এই চিন্তার উর্বরতম স্থান; ইউরোপে ডিমোক্রিটাস থেকে মার্কস্ অবধি বহু বস্তুতান্ত্রিক দার্শনিককে পাওয়া যায়— তাঁদের মধ্যে দবাই নিরীশ্ব-বাদী ছিলেন না— তাহলেও বিজ্ঞানমূখী চিস্তার আধিক্যে পাশ্চাত্ত্যে নাস্তিক বস্তুতান্ত্রিক চিন্তাভাবনারই আধিপত্য বেশি। একদিকে দেখানে চলেছে প্রকৃতিকে জয় করার অভিযান, অন্তদিকে যুক্তিনিষ্ঠ সমাজ গঠনের প্রচেষ্টা। এই বিজ্ঞানচেতনা মান্নবের কাছে প্রাকৃতিক ও সামাজিক বিবর্তনের রহস্থ ক্রমেই উদ্ঘাটিত করে দিচ্ছে; সেই প্রণোদনাতেই সভ্যতার সম্পদ গণতন্ত্র সমাজতন্ত্র প্রভৃতির মাধ্যমে মনুষ্যত্ব ও মানবতন্ত্রী আদর্শের রথ এগিয়ে চলেছে; জয়যুক্ত ও বিকশিত হচ্ছে মান্থবের স্জনী ধর্ম। কিন্তু তবুও কেন যেন মান্থবের অন্তরাত্মা সদাই কেঁদে মরছে। বস্তুতন্ত্রী মনস্তত্ত্বেও বলা হয়ে থাকে যে জৈব বিবর্তনের সর্বোচ্চ ধাপ হল আত্মা— সেই আত্মার পবিত্র পরিতৃপ্তি বর্তমান পরিবেশ জনিত কারণে বিদ্নিত হচ্ছে। কই, আজ আরতো কোনও বুদ্ধ বা খ্রীষ্ট জন্মাচ্ছেন না! শ্রীঅরবিন্দ তাই বলেছেন যে প্রতীচ্যের দঙ্গে ভারতও এখন অবক্ষয়ের পথে চলেছে। সেজত্যে তিনি চেয়েছেন এমন এক জীবনদর্শন যা হবে প্রতীচ্যের নাস্তিক বস্তুবাদ ও ভারতীয় অধ্যাত্মবাদের হরগৌরীমিলনম্বরূপ। জড় ও আত্মা— উভয়কেই যা দেবে সমান গুরুত্ব। তিনি তাঁর যুগান্তকারী দর্শনে এই সমন্বয়ের কথা বলেছেন।

শ্রীঅরবিন্দ মনে করতেন যে আধ্যাত্মিকতা শুধুমাত্র এক স্থিতিশীল, অপরিবর্তনীয় ও চিরন্তন বিষয়ই নয়; তন্মধ্যে গতিশীল পরিবর্তন ও পরিবর্ধনের শুণও নিহিত। এক ও বহু উভয়ই সত্য। বিশ্বচরাচর চিরন্তনী সন্তার (Real Being) দারা স্থজিত— তা কেবল অন্তর্মুখী কল্পনার ছায়া নয় কিংবা এক বিরাট শুন্ততা অথবা নিরস্তিত্বও নয়। তাঁর চোখে জড় ও আত্মা অভিন্ন। জড়

আত্মারই আধার। জাগতিক ও জৈব বিবর্তনের ধারায় দীমিত চেতনার ফলে আত্মা প্রথমে নিশ্চেতন রূপই নেয় এবং নিশ্চেতন বিবর্তন ধারায় ক্রমপর্যায়ে জড়, জীবন ও মনের উদ্ভব ঘটে। 'দিব্য-জীবন' গ্রন্থে তিনি লিখেছেন:

'জড়বাদও যেমন আজ দিব্য-পুরুষের দিব্য ক্রত্ব-সাধন; বৈরাগ্যবাদও যে একদিন তার চেয়ে উৎকৃষ্টতর সাধন ছিল, দে কথা স্বীকার করতেই হবে অকপটে। জড়বিজ্ঞানের অনেক সিদ্ধি ও ঋদ্ধিকে সংহরণ ও বর্জন করতে হবে ভবিষ্যতে, হয়তো বা ঘটাতে হবে তার আমূল রূপান্তর; কিন্তু তবুও তার মাঝে যা কিছু সত্য ও শ্রেষ্কর বৃহৎ-সাম্যের সাধনায়, তাকে বাদ দিলে তো চলবে না।'১৮

তাঁর মতে মান্থ্য সবকিছুকে খণ্ডদৃষ্টিতে দেখে বলে বিরোধের স্বৃষ্টি হয়। জড়ের মধ্যে যেমন প্রাণ ও মন প্রচ্ছন্ন থাকে তেমনি 'অতিমানস'ও নিহিত থাকে। ব্রহ্ম শুধু জড়ের আধারে আবরিত নন; সেই আবরণে চেতনা ও আনন্দও আচ্ছাদিত থাকে।

প্রীঅরবিন্দ স্বজ্ঞার (Intuition) বিশ্বাসী ছিলেন। অবশ্য সেইসঙ্গে জ্ঞানোমতির জন্ম বিচারবৃদ্ধির প্রয়োজনকে অস্বীকার করেন নি। তাঁর মতে স্বজ্ঞার কাজ হল সত্য আবিষ্কার করা, আর যুক্তির কাজ ভুলপ্রান্তি থেকে রক্ষা করা। বেদ-উপনিষদ, ব্রহ্মস্থ্র বা বেদান্ত এবং গীতার সাহায্যে তাঁর দর্শন রচিত হলেও বস্তুতঃ তাঁর দর্শনের মূলভিত্তি নিজ্জীবনের অন্থভূতি। বিবর্তনের ধারায় একদিন যে পৃথিবীতে দেবমানবের আবির্ভাব ঘটবে এই প্রত্যয়ই তাঁর দর্শনের অন্থতম মূলকথা।

জগৎস্প্তির প্রসঙ্গে তিনি সাংখ্যের প্রকৃতিগত স্বভাবস্থি প্রতায়ের পরিবর্তে বেদান্ত ও গীতার স্প্তিতত্ব অর্থাৎ স্পতির মূলে ঈশ্বরের লীলা এবং স্থাই, স্থিতি ও লয়ের কারণ ব্রহ্ম বা পরমাত্মায় বিশ্বাস করতেন। তিনি ছিলেন লীলাবাদী। জগৎস্প্তি তিনি লীলাবাদী প্রতায়ে ব্যাখ্যা করেছেন; অর্থাৎ স্পতির পিছনে আছে পরমাত্মার আনন্দের থেলা। তাঁর মতে যুক্তি ছারা ঈশ্বরকে জানা যায় না বটে, কিন্তু ঈশ্বর সর্বার্থে অজ্ঞেয় নন; ঈশ্বর প্রচ্ছন্ন ও জ্রেয়। জীব ও ব্রহ্মের সম্পর্ক নির্ণয়ে শ্রীঅরবিন্দ শংকরের অবৈত্বাদ পুরোপুরি গ্রহণ করেন নি; আবার দৈতবাদে বিশ্বাস না করলেও রামান্তজের বিশিষ্টাহৈতবাদের সঙ্গে তাঁর চিন্তার কিছুটা মিল আছে। বস্তুতঃ অবৈত বেদান্ত সম্পর্কে তাঁর দৃষ্টিভঙ্গী ছিল স্বতম্ম। তিনি মনে করতেন সত্তার দিক থেকে জীব ও ব্রহ্ম অভিন্ন; কিন্তু কর্মের দিক

থেকে ভেদ আছে; কারণ প্রত্যেক জীব পরমাত্মার এক একটি পৃথক কর্মকেন্দ্র।
সকল জীবের স্বাতন্ত্রাবোধ ও অহংবুদ্ধি থাকে; নদী যেমন পরিণামে সমুদ্রে
মিশে যায়, তেমনি পূর্ণজ্ঞান অর্জিত হলে জীবও ব্রহ্মে লীন হয়ে যায়; অহংবোধের
পরিসমাপ্তি ঘটে। 'পুরুষোত্তমে'র সঙ্গে অঙ্গীভূত হলে ভক্তিও সম্ভব হয়। শ্রীঅরবিন্দ
শংকরের মতোঁ জগংকে মিথাা মনে করতেন না। ১৯

তিনি সন্ন্যাদের বিরোধী ছিলেন। শিল্প সাহিত্য রাজনীতি কোনো কিছুকেই তিনি ভোগ্য জীবন থেকে বাদ দেন নি। অবশ্য তাঁর মতে ব্যক্তিবিশেষের কাছে সন্মাদজীবন গ্রহণে বাধা নেই। তিনি মনে করতেন কর্মই সাধনার সবকিছু এবং মৃক্তিরও উপায়। সমাজ ও রাষ্ট্রের সর্বাঙ্গীণ উন্নতির জন্য প্রচলিত মানবধর্ম (Religion of Humanity) অর্থাৎ প্রেম, প্রীতি, পরার্থে আত্মত্যাগ, জনন্দবা, কল্যাণকর্ম কাম্য হলেও মনের উর্ধ্বতর অতিমানদের বিষয় নয়। ঈশ্বর-নিরপেক্ষ জনকল্যাণকরকর্মে তিনি বিশ্বাস করতেন না। ঈশ্বর সর্বভূতে বিরাজ করেন। যারা দরিজ, নিরন্ন, নিরক্ষর ও পাপী নয় তাদের কি মৃক্তির প্রয়োজননেই ? তাই এক শ্রেণীর মাহুষের মধ্যে কর্মকে সীমাবদ্ধ রাখা অন্থচিত। এখানে বিবেকানন্দের সঙ্গে তাঁর অমিল দেখা যায়। স্বামীজি চাইতেন জীবের সেবা আর শ্রীঅরবিন্দের ব্যাবহারিক ক্ষেত্রে কাম্য ছিল দিব্য অভিপ্রায় ও নির্দেশ অন্থযায়ী জীবন অতিবাহিত করা। তাঁর কর্মযোগের প্রথম সোপান হল সকল কাজের মধ্যে দিয়ে অন্তরন্থিত পরমাত্মার অন্থ্যান এবং দ্বিতীয় স্তর হল কর্মের ফলাফলে আসক্তিত্যাগ। তৃতীয় সোপানে অহংবোধ বা কর্তৃহাভিমান চলে যায়। ২°

শীঅরবিন্দের দার্শনিক চিন্তার প্রধান অবদান হল তাঁর 'অতিমানস' ('Supermind') তত্ত্ব। সচিদানন্দের সঠিক জ্ঞান ও পূর্ণশক্তির উপলব্ধিকেই অতিমানস বলা চলে— সেই উপলব্ধির সাহায্যে জগং ও জীবনের ঈপ্সিত দিব্য পরিবর্তন সাধিত হয়। যোগী হিসাবেই শ্রীঅরবিন্দের প্রধান পরিচিতি। যোগের সহজ অর্থ জীবাত্মা ও পরমাত্মার মধ্যে মিলন সাধন। যোগসাধনার মধ্যে দিয়ে মাত্ম্ব নিজের অন্তরে পরমাত্মার ঐক্য উপলব্ধি করে। ঐশ লীলার ফলে জীবাত্মা তার আপন স্থান ও উৎস পরমাত্মা থেকে বিচ্যুত হয়েছে। যোগের কাজ উভয়কে আবার যুক্ত করা। জ্ঞান, ভক্তি ও কর্মের মার্গ ছাড়াও শ্রীঅরবিন্দের যোগসাধনায় হঠযোগ, রাজ্যোগ ও তন্ত্রসাধনাও সমধিক স্থান লাভ করেছে। বিভিন্ন যৌগিক সাধন প্রণালীর সমন্বয়ে তিনি যে পদ্ধতি অবলম্বন করেন তাকে 'Integral Yoga' বলা হয়েছে।

তাঁর যোগসাধনায় বিশেষ কোনো ধর্মমত গ্রহণের বাধ্যবাধকতা নেই।
তিনি কোনো নতুন ধর্মমত প্রচার করেন নি। এমনকি ঈশ্বরে নিপ্তৃহ মান্ত্রয়ও
যোগসাধনায় প্রবৃত্ত হতে পারে। তবে সাধকের এইটুকু শ্রদ্ধা থাকা চাই যে
মান্ত্র্যই একদিন দেবমানব হয়ে উঠবে। তার অর্থ হল মনের আমূল পরিবর্তন।
শ্রীঅরবিন্দের 'দিবাজীবন' প্রত্যায়ের তাৎপর্য এই যে, মানবমনের স্বভাবগত
অহংবোধ ও ভেদবৃদ্ধির উর্ধে অর্থাৎ মানস-স্তর হতে অতিমানদের স্তরে উঠে
চরম সত্য ব্রহ্মকে জানা। জীবনের আদর্শ কি সে-সম্পর্কে প্রচলিত চুটি ধারার
তিনি উল্লেখ করেছেন। তার প্রথমটিতে মান্ত্রের জৈব অন্তিত্বকে বড় করে
দেখা হয়। তাদের মধ্যে একদল ঐহিক উন্নতির আদর্শে মান্ত্রের অন্তর্নিহিত
বৃত্তি সমূহের ভারদাম্য পূর্ণ বিকাশ, আর সেইসঙ্গে বহির্জীবনের সামঙ্কস্তপূর্ণ
মানবতন্ত্রী বিকাশে বিশ্বাসী। বস্তুবাদী এই আদর্শে দেহ, প্রাণ ও মনের পর
চতুর্থ সত্তা আত্মার কোনো স্থান নেই। কাজেই এই জীবনাদর্শ তাঁর কাছে
সমর্থনীয় নয়। বিতীয় ধারায় ধর্মবোধ প্রণোদিত মান্ত্রের স্বভাব-পরিবর্তনের
আদর্শ তাঁর কাছে অনেকাংশে গ্রহণযোগ্য। কারণ দ্বিতীয়টিতে জৈব অন্তিত্বের
সঙ্গে আত্মা, ঈশ্বর, পরকাল ইত্যাদি স্বীকৃত। ২২

তাঁর মতে 'দিব্যজীবন' লাভের প্রথম সোপান হল মন্থয় স্বভাবের পরিবর্তন। জীব ঈশ্বরের অংশ; কিন্তু অজ্ঞানে তার মন আচ্ছন্ন থাকে; নিজেকে পাপী মনে করে নিরাশ হওয়া যেমন অর্থহীন তেমনি ইহকালের পরিবর্তে পরকালের ভর্মায় থাকাও অনুচিত। তিনি মনে করতেন এই বিশ্বেই মান্ন্র্যু একদিন দিব্যসত্তা অর্জন করবে। পূর্ণ বা দিব্যমান্র হওয়ার জন্ম নির্দিষ্ট ধর্মীয় অন্ত্যাদন ও আচারাম্ম্ন্তানেরও আবশ্রকতা নেই। মান্ত্র্যের অভীষ্ট বস্তু হল দিব্যজীবনের পূর্ণতালাভ করা— কেবল দেহ, প্রাণ ও মনের উন্নতিই নয়। তাই মান্ত্র্যকে একদিকে যেমন দিব্যজীবনের জন্ম সচেষ্ট হতে হবে, তেমনি ইহজীবনেও দিব্যজীবনকে প্রকাশমান করে তোলা দরকার। দিব্যজীবন লাভের জন্ম মান্ত্র্যকে চারটি গুণ আয়ন্ত করতে হবে: ১. সর্বভূতে ঈশ্বরের অস্তিত্বে বিশ্বাস; ২. দেহ, প্রাণ ও মনের শক্তিবর্ধন; ৩. বীর্যের বিকাশ এবং ৪. পরমতত্বে শ্রদ্ধা। দিব্য রূপান্তরের পথে শ্রীঅরবিন্দ তিনটি স্তর্ব অতিক্রম করার কথা বলেছেন: Psychic Awakening, Spiritual Awakening এবং Supramental Awakening.

অস্তরাত্মা অর্থেই তিনি 'Psyche' শব্দটি ব্যবহার করেছেন। প্রথম স্তরে অস্তরাত্মার সঠিক উপলব্ধি ঘটলে সাধক নিজেকে নিজের দেহ, প্রাণ ও মনের অতিরিক্ত চেতনায় অহুভব করেন। দ্বিতীয় অর্থাৎ আধ্যাত্মিক উন্মেষের স্তরে উন্নীত হলে এই চেতনা দেখা দেয় যে সর্বভূতে একই আত্মা বিভ্যমান। ফলে শাস্তি ও আনন্দে সাধকের অহংবৃদ্ধি আর থাকে না। তৃতীয় অর্থাৎ অতিমানসিক উন্মেষের স্তরে সাধকের আত্মমর্পণের ফলে পৃথিবীতে দিব্যশক্তির অবতরণ ঘটরে ও মাহুষ দেবত্ব লাভ করবে। অতিমানসের অবতরণে সমাজেরও রূপান্তর ঘটরে। তবে স্বাই একসঙ্গে এবং সমগ্র সমাজ রাতারাতি রূপান্তরিত হবে একথা মনে করা ভূল। উন্নত মাহুষ অপরের আদর্শ হয়ে ক্রমে সকলকে উন্নীত করবে। ২৩

## তিন: ইতিহাসচিন্তা

শ্রীঅরবিন্দ মনে করতেন যে প্রগতি বৃত্তাকারে ঘূর্ণায়মান উর্ব্বাভিম্থী পথে আবর্তিত হয়। সেই বৃত্তের কেন্দ্র সদাই গতিশীল— কথনও পশ্চাতে ফেরে না। এই প্রক্রিয়ায় অতীত তার বেশ পরিবর্তন করে মাত্র— অবগুঠিত শক্তি ও সন্তার ক্ষয় হয় না— নিরম্ভর ভবিয়াতের পথে তা পদক্ষেপ করে।

তাঁর ইতিহাসচিন্তায় মানবসভ্যতা ও সংস্কৃতিচক্রের আবর্তনপ্রতায় জার্মান দার্শনিক কার্ল ল্যামপ্রেক্ট (১৮৫৬-১৯১৫)-এর দ্বারা প্রভাবিত বলে মনে করা হয়। কিন্তু এ-চিন্তার অংকুর বেদান্ত ও পুরাণেও আছে। ইতিহাসাশ্রয়ী রাষ্ট্রতত্ত্বর অগ্যতম প্রবক্তা ছিলেন লিওপোল্ড ভন র্যাঙ্কে (১৭৯৫-১৮৮৬)। ল্যামপ্রেক্ট ও র্যাঙ্কে উভয়ে একই পথে অগ্রসর হলেও ল্যামপ্রেক্ট ভিন্ন মত পোষণ করতেন। র্যাঙ্কের চিন্তাস্থ্র ছিল—কিভাবে ঘটেছে (how it happened); পক্ষান্তরে ল্যামপ্রেক্টর স্থ্র ছিল কিভাবে রূপায়িত হয় (how it became)। ল্যামপ্রেক্ট জার্মানির রাষ্ট্রীয় বিবর্তনকে পাঁচটি পর্যায়ে বিভক্ত করেন: ১. আদিম প্রতীক যুগ; ২. মধ্যয়ুগের স্থচনা; ৩. মধ্যয়ুগের সমাপ্তি; ৪. নবজাগরণের শুরু থেকে জ্ঞানোৎকর্ম কালাবিধি ব্যক্তিস্বাতন্ত্রের যুগ এবং ৫. রোমান্টিক যুগ থেকে শিল্পবিশ্বের যুগ পর্যন্ত অন্তর্মু বুগ। শ্রীঅরবিন্দ ল্যামপ্রেক্টের স্থরবিশুস্ত ('typology') পদ্ধতি ভারতে প্রয়োগ করেন। ল্যামপ্রেক্ট তাঁর পদ্ধতিকে দর্বদেশে প্রযোজ্য মনে করতেন। শ্রীঅরবিন্দ তাঁর The Human Cycle গ্রন্থে বৈদিক যুগকে প্রতীক যুগ বলেছেন। বর্ণাশ্রম প্রথাকে একটি 'typical

social institution' এবং জাতিভেদ প্রথাকে একটি সামাজিক ধারারপে দেখেছেন। তাঁর মতে পশ্চিমী সভ্যতার সংস্পর্শে যুক্তিপ্রবণতা ও যুক্তিকামিতার সমন্বয়ে ব্যক্তিস্বাতন্ত্রোর স্ট্রনাও প্রাচ্যে দেখা দিয়েছে। কিন্তু সনাতন সংস্কারাচ্ছন্ন প্রাচ্য মানসে যুক্তিবাদ গ্রহণযোগ্য হয় নি; প্রাচ্য তার সনাতন ধারা অন্ত্সরণ করতে চায়। ল্যামপ্রেক্ট বর্তমান যুগকে স্নায়বিক চাঞ্চল্যের (nervous tension) যুগ রূপে অভিহিত করেছেন। শ্রীঅরবিন্দের মতে সমকালীন অন্তর্মুখী যুগের স্থান আধ্যাত্মিক যুগে পরিণত হবে। তথন পরমাত্মার অঙ্গ মানবাত্মা মানবিক ক্রমবিকাশকে পথপ্রদর্শন করবে। ল্যামপ্রেক্ট সংস্কৃতি ও সভ্যতার দার্শনিক ভিত্তিকে মনস্তত্বের দিক থেকে দেখেছেন; পক্ষান্তরে শ্রীঅরবিন্দ ঐ বিশ্লেষণ প্রণালীতে আধ্যাত্মিক ব্যঞ্জনা দান করেছেন। ২৪

সংস্কৃতি ও সভ্যতার স্তরবিশ্যস্ত-পারম্পর্যের (typology) প্রভেদপ্রতায় আধুনিক সমাজদর্শনের একটি বিশিষ্ট বিশ্লেষণ ভঙ্গী। নৃতাত্ত্বিক দৃষ্টিতে সংস্কৃতি সমৃদয় সামাজিক তৎপরতার সমষ্টি— আর সমষ্টিগত সমৃদয় অন্তিত্বের উৎকৃষ্টতম বিষয়ের সমন্বয়েই হয় সভ্যতা। এছটি শব্দের তারতম্য নির্ধারণে কোনও কোনও দার্শনিক মনে করেন যে সংস্কৃতি হল নীতি ও মুক্তির দর্পণ। আবার আর এক শ্রেণীর মতে মান্নধের হাদয় হতে স্বজিত সংস্কৃতি বৈষয়িক উন্নতি ও জনবর্ধনের চরমাবস্থায় ক্ষয় পেতে শুরু করে; জ্ঞান ও আত্মার বিকাশেই সংস্কৃতির উদ্ভব ঘটে, কিন্তু সভ্যতার মানদণ্ড স্থূল বস্তুতান্ত্রিক হয়ে পড়ায় সাংস্কৃতিক সংকট দেখা দিয়েছে। অন্ত এক দলের মতে সংস্কৃতির বনিয়াদ হল মানবিক মূল্যবত্তা; সভ্যতা জীবনে দোষ্ঠব সাধন করে। মোটের উপর পশ্চিমী ইতিহাসচিন্তা অন্নযায়ী ধর্ম, দর্শন ও স্ক্রনধর্মী ক্রিয়াকলাপে সংস্কৃতির পথ রচিত হয়; এবং সভ্যতার মানদণ্ড শিল্পোন্নতি ও বৈষয়িক অগ্রগতির কষ্টিপাথরে বিবেচিত হয়। শ্রীঅরবিন্দ সংস্কৃতি ও সভ্যতার পশ্চিমী বিভক্তিকরণ পদ্ধতি প্রয়োগ করেছেন ঔপনিষদ দৃষ্টিতে। তাঁর মতে প্রাণের অভিব্যক্তিম্বরূপ অর্থ নৈতিক ও রাজনৈতিক সংগঠনেই সভ্যতা প্রতিষ্ঠিত; স্থবাদ ও স্বস্তিপূর্ণ জীবনই সভ্যতার আদর্শ। পক্ষাস্তবে মানদের স্জনীসতাই হল সংস্কৃতির উপাদান। २°

শ্রীঅরবিন্দ মনে করতেন যে মন ও অন্তরাত্মার বিকাশ ও পরিবর্ধনেই সংস্কৃতির সার্থকতা নির্ভর করে। তবে বহির্জীবনকে সংস্কৃতি উপেক্ষা করে না; অর্থাৎ দৈহিক অন্তিত্ব থেকে শুরু করে সামাজিক, রাজনৈতিক ও অর্থনৈতিক বিষয়ে শক্তি ও নৈপুণ্য বৃদ্ধিও তার কাজ; ২৬ যুথবদ্ধ জীবনের সঙ্গে আধ্যাত্মিক মনের

মিলন ঘটানোই হল সমাজের দায়িত্ব। আধ্যাত্মিক মানসপটে মাতুষ প্রথমে নিজের আত্মার সঙ্গে সামাজিক আত্মার সাযুজ্যে সর্বাত্মক সমাজকাঠামো স্থজন করে। শ্রীঅরবিন্দের এই সমাজদর্শন ভারতের রাষ্ট্রীয় ইতিবত্তে পরিব্যাপ্ত। সনাতন ধারায় বিকশিত ভারতীয় সমাজ একদিকে যেমন কোনও আক্রামক নীতি কথনও গ্রহণ করে নি, তেমনি বছবার আক্রান্ত হয়েও স্বীয় সনাতন ঐতিহ্য বর্জন করে নি। ভারতের স্বাধীনতা কেবল রাজনৈতিক শৃঙ্খলমোচনই নয়, ধর্মের হারানো মানিক পুনরুদ্ধারও বটে। সার্বভৌম রাজশক্তি অপেক্ষা ধর্ম অধিকতর শক্তিসম্পন্ন। ধর্ম, রাষ্ট্রতত্ত্ব, অর্থনীতি ইত্যাদি একযোগে মান্তবের জীবনকে নিয়ন্ত্রিত করে। ধর্মের আধিপত্য পবিত্র ও চিরন্তন— তাই ভারতের রাজশক্তি অ্যান্য প্রাচীন দেশের মতো সর্বগ্রাসী হয় নি। এদেশে ব্রাহ্মণরা ধর্মের নীতি নিধারণ করতেন এবং দেগুলি জনজীবনে রূপায়িত হত রাজশক্তির মাধ্যমে। ধর্ম নিশ্চল নয়। সামাজিক বিবর্তনধারায় মাতুষ স্বাধীন ও স্বতঃস্কৃর্তভাবে ধর্মের পথ রচনা করেছে। তাই ভারতীয় গোষ্ঠাজীবনে আত্মনিয়ন্ত্রণাধিকার ও সার্বভৌমতা বিরাজ করত। বাক্তি, পরিবার, গোষ্ঠী, সম্প্রদায়, নগর ও জনপদ সমূহ নিজের নির্দিষ্ট ধর্ম বা নিয়মে চালিত হত। তাই সেদিনের ভারতে এথনকার অর্থে সমাজ ও রাষ্ট্রের স্বতম্ব অস্তিত্ব নিপ্প্রয়োজন ছিল। এখন অবশ্য সে-পটভূমি পরিবর্তিত হয়ে গিয়েছে ; বিবর্তনের তৃতীয় স্তরে পৌছলে এখনকার মান্ত্র আধ্যাত্মিক ভূমিতে তাদের পূর্বতন জনজীবনের কাঠামো প্রতিষ্ঠা করতে সক্ষম হবে।<sup>২৭</sup>

শ্রীঅরবিন্দ ইতিহাসে আধ্যাত্মিক নির্দেশ্যবাদে বিশ্বাস করতেন। তাঁর মতে নির্মাক ও এমনকি পরম্পরবিরোধী ঘটনার পশ্চাতেও দিব্য সন্তার ক্রিয়ানীলতা বিশ্বমান থাকৈ এবং ইতিহাস পরব্রহ্মেরই অভিব্যক্তি। ফরাসি বিপ্লব ও বাংলার স্বদেশী আন্দোলনের পিছনে এশ শক্তি তথা কালীর সক্রিয়তার কথা তিনি উল্লেখ করেছেন। বিপিনচন্দ্রের মতো তিনিও ভারতীয় গণঅভ্যুত্থানের পশ্চাতে পরমেশ্বরের অভিপ্রায়কে প্রত্যক্ষ করেন। তিনি মনে করতেন যে ঈশ্বরই জাতিকে নেতৃত্ব দিছেন। ইংরেজের অত্যাচার, উৎপীড়ন ও শোষণ ঐশ ইচ্ছায় সংঘটিত হয়—উদ্দেশ্য ভারতীদের সংহতি সাধন। ফরাসি বিপ্লবও ভগবৎ ইচ্ছায় ঐভাবে ঘটেছিল। ভারতে ইংরেজের আধিপত্য ও বঙ্গবাবছেদকে তিনি 'মায়া' বলে অভিহিত করেন। ত্যাগ ও আত্মনিগ্রহের দ্বারাই সেই মায়াকে জয় করার জন্য তিনি দেশবাসীকে আহ্বান জানান। ২৮

তাঁর এই আধ্যাত্মিক ব্যাখ্যা অর্থাৎ ঐতিহাসিক কার্যকারণকে আধিদৈবিক

আলোকে বিশ্লেষণের প্রয়াস গীতার বাণী ও হেগেলীয় ভাববাদের সংমিশ্রণ বলে মনে করা হয়। গীতায় অধিনায়ককে ঈশ্বরের ক্রীড়নক বলা হয়েছে— তিনি কেবল ঈশ্বরের প্রতিনিধিই নন— ঐশ ক্রিয়ার মাধ্যমও বটে। বিশ্বইতিহাসের শ্মরণীয় ব্যক্তিগণ যথা আলেকজাণ্ডার, জুলিয়াস সীজার, নেপোলিয়ন নিজেদের অজ্ঞাতসারে সেই মহাইচ্ছার (Idea) নির্দেশ হৃদয়ঙ্গম করে তাকে ইতিহাসে প্রতিফলিত করেন।

হেগেলের দ্বান্দ্বিক (dialectics) প্রণালীকে শ্রীঅরবিন্দ ভিন্ন দৃষ্টিতে দেখেছেন।
নয় ও প্রতিনয়ের দ্বন্দ্রে প্রকৃতির অন্ততম অভিব্যক্তি মান্থবের ব্যক্টি ও গোষ্ঠা চেতনা
সমন্বয়ের পরিবর্তে একটা আপদের রূপ নেয়। প্রগতি মননক্রিয়ারই ফল; সেটা
কখনও প্রকাশমান এবং কখনও বা স্বপ্ত থাকে। মনন স্বপ্ত হলে মানবদমাজের
অধঃপতন ঘটে; কিন্তু সামাজিক ও রাজনৈতিক তাগিদে মনন চাঙ্গা হয়ে ওঠে;
তখন অন্তর্নিহিত মানবতার আদর্শ আলোকের সন্ধান পায়। ২ ৯

তিনি মনে করতেন যে মানবদমাজ চরম বিকাশ লাভের পূর্বে বিবর্তনের তিনটি স্তর অতিক্রম করেছে। প্রথমে আচারামুষ্ঠানের মধ্যে দিয়ে গোষ্ঠাজীবন দানা বেঁধে ওঠে। জৈব বিকাশের মতো গোষ্ঠাজীবনের তাগিদে দমাজদেহ পরিপুষ্ট হয়—মনন ও চেতনার অস্তিত্ব তথনও নগণ্য ছিল। দ্বিতীয় স্তরে গোষ্ঠামন ক্রমে আরও বুদ্ধিপিপ্ত ও সচেতন হয়ে ওঠে। চিস্তাভাবনা ও যুক্তিবোধ দমাজবিকাশের সহায়ক হয়। মাহ্ম্য নিছক জৈব অস্তিত্বের দাবি অতিক্রম করে উন্নততর আদর্শ লক্ষ্যপথে দৃঢ় পদক্ষেপে অগ্রসর হয়। অবশ্য জীবনের ভোগ্যসম্ভার মাহ্ম্যকে ভূলিয়ে দেয় যে দমাজেরও একটা জৈব বিকাশ আছে, দেটা শুধুমাত্র একটা যন্ত্র নয়। যুক্তি ও বিজ্ঞানের যান্ত্রিক দাপটে মাহ্ম্যের আধ্যাত্মিক মন নিম্পেষিত হয়। সামাজিক বিবর্তনের তৃতীয় স্তরে মাহ্ম্যের এই প্রবণতাও অতিক্রাস্ত হয়। যুক্তিতর্ক ও জৈবতাড়নার পরিবর্তে ঐকবোধ, সংবেদনশীলতা ও স্বতঃস্কৃত্ব মুক্তির চেতনায় মাহ্য্যের মহত্তম অস্তরাবেগ ব্যক্তি ও গোষ্ঠাকে স্বষ্ঠু ও সমন্বিত করে তোলে। ৩°

## চার : রাষ্ট্রদর্শন

শ্রীঅরবিন্দ প্রাক্কতিক বিচারে সমাজ ও রাষ্ট্রের উৎপত্তি ও বিবর্তনকে বিশ্লেষণ করেছেন। মাহ্মমের বিবর্তন ধারায় লক্ষিত হয় যে মানবিক প্রগতি তিনটি উপাদানের নিরস্তর সাযুজ্যের উপর নির্ভর করে: ব্যক্তি, গোষ্ঠী ও মানবসমাজ; এগুলির প্রতিটি অপরের আহুক্ল্যে নিজ পথে বিকশিত হয়ে থাকে। প্রাকৃতিক প্রবণতায় ব্যক্তি তার জীবনের বাহির ও অস্তরকে গোষ্ঠীর সাহায্যে বিকশিত করে; গোষ্ঠীও ক্রমে বৃহত্তর মানবসমাজে মিশে যায়। একদিকে ব্যক্তিমাহ্মম্ব এবং অপরদিকে বৃহত্তর মানবসমাজ গোষ্ঠীকে পরিপুষ্ট করে। মানবসমাজ এখনও সচেতনভাবে অসংবদ্ধ হয় নি বটে, কিন্তু তার অসংগঠিত রূপের পশ্চাতে সামগ্রিক বিকাশের ভিত্তিম্বরূপ ব্যক্তি ও গোষ্ঠীর ভূমিকাই থাকে। সমগ্র মানবসমাজ সর্বজনের আহুক্ল্যেই কেবল অসংগঠিত পথে পরিপূর্ণ ও সার্থক রূপ লাভ করে। প্রকৃতিও অন্তর্বপ তিনটি উপাদানের সাহায্য নেয়। একক, বহু ও সমগ্রের মধ্যে প্রকৃতিও তাদের সেতৃবন্ধ রচনা করে। মহয়জ্ঞীবনে বিভিন্ন বিভেদের মধ্যে প্রকৃতি সংহতি সাধন করে—বহু ও বিচিত্রের মধ্যে ঐক্য আনমন করে।

একক, বহু ও সমগ্রের মধ্যে সংযোগ ও সহযোগিতার সম্ভাবনা অসীম। পারস্পরিক সৌহার্দ্য ও সামঞ্জন্মের চাই নিরস্কৃশ অবকাশ। এখনও চলেছে মান্ন্র্যে মান্ন্র্যে স্থার্থের দ্বন্ধ ও ক্ষমতার লড়াই। কিন্তু তা অতিক্রমের কোনও পথই মান্ন্র্য খুঁজে পাচ্ছে না। এখনও গোষ্ঠীর বেদীমূলে ব্যক্তিস্বার্থের বলিদান চলেছে। গোষ্ঠী ও রাষ্ট্র আইন ও শৃঙ্খলা রক্ষার নামে ব্যক্তিস্বাধীনতা ক্রমেই হরণ করছে। শ্রীঅরবিন্দ্র বলেছেন: 'Freedom is as necessary to life as law and regime; diversity is as necessary as unity to our true completeness. Existence is only one in its essence and totality, in its play it is necessarily multiform. Absolute uniformity would mean the cessation of life, while on the other hand, the vigour of the pulse of life may be measured by the richness of the diversities which it creatas'। ত্ব

বৈচিত্রোর মধ্যেই জীবনের সার্থকতা। তাই সব কিছুকে একই ছাঁচে গড়ার কল্পনা জীবনের প্রতিকূল। তবে ঐক্যেরও প্রয়োজন আছে। ঐক্য বিনা স্থায়িত্ব, শুঙালা ও দৃঢ়তা থাকে না। ঐতারবিন্দের ভাষায়: 'Unity we must create, but not necessarily uniformity. If man could realise a perfect spiritual unity, no sort of uniformity would be necessary; for the utmost play of diversity would be securely possible on that foundation'। ৬৩

প্রকৃতিও চার ঐক্যের মধ্যে বৈচিত্রের স্বাধীনতা। আইন ও শৃঙ্খলার সঙ্গে ব্যক্তিস্বাধীনতার কোনও বিরোধ নেই। প্রকৃতি কোনও নিয়মকান্থন বাইরে থেকে চাপিয়ে দের না। মান্থবের অন্তর থেকেই তাকে উভূত হতে সাহায্য করে। প্রকৃতির নিয়মেই ব্যক্তি, সমাজ, ধর্ম ও জাতির স্বাধীনতা নিধারিত হয়। তিনি স্পষ্টই বলেছেন: 'All liberty, individual, national, religious, social, ethical, takes its ground upon this fundamental principle of our existence. By liberty we mean the freedom to obey the law of our being, to grow to our natural self fulfilment, to find out naturally and freely our harmony with our environment'। '\*8

নিরঙ্কুশ ব্যক্তিস্বাধীনতার যে-ঝুঁ কি থাকে তার কারণ মান্নুষের অপরিণত ও ক্রটিপূর্ণ মনোভাব। আবার অত্যধিক আইনের বন্ধনে মন্থয়ত্ব থর্ব হয়— সেদিক থেকে বরং নৈরাজ্যবাদও ভাল।

শীঅরবিন্দ মনে করতেন যে সর্বসাধারণের মঙ্গলার্থে সকলের সমবেত শক্তি ও বুদ্ধিবতার রূপ নিয়েছে রাষ্ট্র। তত্ত্বগতভাবে একথা চলে আসছে বটে, কিন্তু রাষ্ট্র সকলের মঙ্গল সাধনতো দ্রের কথা উলটে সংঘবদ্ধভাবে ছকার্য ও ক্ষতি সাধন করে। ক্ষমতাসীন দল বা শ্রেণী জনমনের প্রতিবিশ্ব নয়, তাতে দেশের শ্রেষ্ঠ মনন ও চিন্তনের কোনও চিন্তই দেখা যায় না। রাষ্ট্রের প্রশাসনে কিছু উয়ত মস্তিদ্বের আগমন হয়তো ঘটে, কিন্তু রাষ্ট্রের যান্ত্রিক ও আমলাতান্ত্রিক পরিবেশে সেইসব উয়ত মস্তিক অবনত হয়। যৃথবদ্ধ এই রাষ্ট্রীয় দাপটের পশ্চাতে না থাকে কোনও নীতিবাধ, না কোনও আত্মিক তাড়না। রাষ্ট্র চায় মায়্রযের স্বাধিকার হরণ করে গোষ্ঠীর যুপকার্চে তাকে বলি দিতে; ফলে সমাজবদ্ধ মান্ত্রের আদর্শ ব্যর্থ হয়; রাষ্ট্রযন্ত্রে ব্যষ্টির নিম্পেষণ পরিণামে ব্যষ্টিকে সমগ্র মানবসমাজের অংশীদার হতে বাধা দেয়। কাজেই রাষ্ট্রই প্রগতির একমাত্র ধারক ও বাহক নয়। ব্যষ্টি ও সমাজের মধ্যে সমবায়ী সম্পর্ক গড়ে তোলা ও সকল বাধা অপসারণের মধ্যেই রাষ্ট্রের দার্থকতা। তে

শ্রীঅরবিন্দ রাষ্ট্রকে জৈব প্রত্যয়ে বিচার করেন নি। জীবের যা ধর্ম অর্থাৎ স্বাধীন, স্থম ও বৈচিত্রাপূর্ণ বিকাশ—তার অবকাশ রাষ্ট্রের মধ্যে অন্পস্থিত। রাষ্ট্রের আচরণ স্থল, নিপ্রাণ ও নিম্করণ। তিনি বলেছেন: '...the state is not an organism; it is a machinery, and it works like a machine, without tact, taste, delicacy or intuition. It tries to manufacture, but what humanity is here to do is to grow and create'। তি

ঐ-প্রসঙ্গেই তিনি বলেছেন যে শিক্ষা ও সংস্কৃতির ক্ষেত্রে রাষ্ট্রের নিয়ন্ত্রণ ছককাটা বাঁধাধরা মৃতপ্রায় একটা সামঞ্জ্য প্রদর্শন করে মাত্র, তাতে ব্যক্তি-মান্থ্যের উত্তম, বৈশিষ্ট্য ও বিকাশ ব্যাহত হয়।

এযাবৎকাল য্থবদ্ধ জীবনের বৃহত্তর কাঠামো হিসাবে নেশন বিরাজ করেছে।
প্রশ্ন হচ্ছে মানবিক সংগঠনের বিবর্তনে এটাই কি বৃহত্তম ও শেষ ধাপ ? বিভিন্ন
নেশনকে নিয়ে বৃহত্তর কিছু গড়ার কি সম্ভাবনা নেই ? মান্তবের প্রবণতা বৃহৎ মানবসমাজে অঙ্গীভূত হওয়া। এতদিন দেখা গিয়েছে যে শক্তিসম্পন্ন নেশনগুলি তুর্বল
নেশনগুলিকে দাবিয়ে রেখেছে। একই নেশনের দাপটে সারা তুনিয়াটা বিজিত ও
একীভূত হওয়াটা আশ্চর্যের নয়। কিংবা কম্যনিজম বা ঐরকম কোনও মতবাদের
অধীনে পৃথিবীটা সংঘবদ্ধ হতে পারে। কিন্তু তুটি প্রণালীই বিনাশকর— তাতে
ব্যর্থ হবে বিশ্বমানবতার আদর্শ। ত্ব

তাঁর আশা ছিল যে সমাজতন্ত্র একদিন বিশ্ব-ঐক্য সাধন করবে। কিন্তু সমাজতন্ত্রও সংকীর্ণ আবর্তে ঘূর্ণায়মান। সমাজতন্ত্রীরা ক্ষমতা পেলে তাদের মধ্যেও জাতীয় অভিমান ও আকাজ্ঞা প্রবল হয়ে ওঠে; বিশ্বজনীন আদর্শকে তথন বিসর্জন দেওয়া হয়। অবশ্য সমাজতন্ত্রীদের নানা মত ও পথ আছে। একশ্রেণীর সমাজতন্ত্রী রাষ্ট্রের বেদীমূলে ব্যক্তিসন্তাকে বলি দিয়েছে; আবার আর এক শ্রেণীর মধ্যে ব্যক্তিস্বাধীনতার আদর্শ বর্জিত হয় নি। উভয়ের মধ্যে প্রকট বিরোধ বিশ্বরাষ্ট্র রচনার একদিন অন্তর্বায় হবে। কম্যুনিজম যে মূলতঃ মানবতাবিরোধী তা নয়; বরঞ্চ যৌথ সামঙ্গস্ত্রের মধ্যে ব্যক্তিমান্থ্যের পরিপূর্ণ বিকাশের সহায়ক। তাঁর মতে: 'The already developed systems which go by the name are not really Communism but constructions of an inordinately rigid State Socialism. But Socialism itself might well develop away from the Marxist groove and evolve less rigid modes; a co-operative Socialism, for instance, without any bureaucratic

rigour of a coercive administration, of a police state, might one day come into existence, but the generalisation of Socialism throughout the world is not under existing circumstance easily foreseeable...'

সারা বিশ্বে আদর্শ সমাজতন্ত্রের একচ্ছত্র প্রভাবের আশা না দেখে তিনি রাষ্ট্র-সংঘের (UNO) অধীনে ধনতন্ত্রবাদ ও সমাজতন্ত্রবাদের সহাবস্থান নীতির যৌক্তিক্তা দর্শিয়েছেন। তুইয়েরই দোষগুণ আছে, প্রভেদ ও বিরোধও আছে। সমবায়ী ব্যবস্থাও কার্যকর না হতে পারে; যদি তাতেও সমষ্টির স্বার্থে ব্যক্তি-স্বার্থকে বিদর্জন দেওয়া হয়। ব্যক্তির উন্নতি বিনা কোনও কিছুর স্থায়ী মঙ্গল দাধিত হতে পারে না। ব্যক্তির স্বাধীন উত্তম, বিকাশ ও বৃদ্ধিকে সমষ্টির চাপে কদ্ম রাথলে পরিণামে মানবতার পরিপূর্ণতা বিদ্বিত হবে। সমষ্টিবাদী প্রচেষ্টায় ব্যক্তিমান্থর ছককাটা পরিবেশে বন্দী হয়। এমনকি আধুনিক সমাজতান্ত্রিক আদর্শ অনুযায়ী ব্যক্তিগত সম্পত্তির বিলোপও সেদিক থেকে বিনাশকর। ১৯

অন্তাদিকে ধনতন্ত্রবাদ ও সামাজ্যবাদ স্বাধীনদেশগুলির গতি রোধ করছে। তাই এই অবস্থায় বিশ্বরাষ্ট্রের কল্পনা অকার্যকর। এমতাবস্থায় পরম্পারবিরোধী দেশগুলিকে মানবতার কল্যাণে যতদূর দম্ভব ঐক্যবদ্ধ রাধাই মঙ্গল। ক্রমে তা থেকেই একদিন প্রগতিশীল অর্থ নৈতিক ও রাজনৈতিক বিধিব্যবস্থার বীজ উপ্ত হয়ে ব্যক্তিমাস্থ্যের শুভ প্রবৃত্তি ও স্বৃষ্টিশক্তিকে পরিপুষ্ট করবে। তবে পরম্পর-বিরোধী আদর্শ ও মতবাদ ক্রমান্থ্যে পূর্বের মতো ভবিন্তাতেও উদ্ভূত হবে এবং তাদের মধ্যেও দ্বন্দ্ব থাকবে। এর একমাত্র উপায় মান্থ্যের অন্তর্নিহিত আধ্যাত্মিক মানবধর্মের উন্মেষদাধন। তারই প্রভাবে মান্থ্যে মান্থ্যে বিবাদের পরিবর্তে পরম্পর-প্রাহ্থ পরিবর্ণ গড়ে উঠবে।

শ্রীঅরবিন্দ আদর্শ মানবসমাজের একটা স্থাপ্ট চিত্র উপস্থাপিত করেছেন, যেথানে রাজারাজড়া, যাজকসম্প্রদায় ও অভিজাত শ্রেণীর আধিপত্য থাকবে না। বুর্জোয়া ধনতন্ত্রবাদের পরিবর্তে স্থাপিত হবে মান্ত্রের সমানাধিকার। স্বাধীন সমবায়ী সম্পর্কের ভিত্তিতে মান্ত্র্য সাম্প্রদায়িক ও জাতীয় যুথবদ্ধতা অতিক্রম করে বিশ্বজনীন সাম্যা, মৈত্রী ও ম্ক্তির আস্বাদ পাবে। ৪°

বিবেকানন্দ ও টিলকের মতো শ্রীঅরবিন্দ গীতার মর্মবাণী দর্বভূতহিতে বিশ্বাদী ছিলেন। বেনথাম প্রম্থ ইউরোপীয় হিতবাদীদের greatest good of the greatest number আদর্শের সঙ্গে এর সাদৃশ্য আছে। তবে হিতবাদীদের পন্থার সংখ্যালঘুরা উপেক্ষিত হয়েছে। পক্ষাস্তরে গীতার মর্যান্থসারী ভারতীয় দার্শনিকরা মনে করতেন যে পরম দিব্য সন্তা যেথানে সর্ববাপী সেথানে সকল মান্থবের প্রতি সমান দৃকপাত তথা সর্বাত্মক মঙ্গলসাধনই চিস্তার বিষয় হওয়া উচিত। পার্থিব স্থখতৃঃথের প্রশ্নকেই শুধু বড় করে না দেখে তাঁরা হিতবাদীদের বিপরীতে আধ্যাত্মিক ও ভাববাদী দৃষ্টিতে মান্থবের সামগ্রিক কল্যাণের কথা ভেবেছেন।

গীতার মর্যায়সারে তিনি মৃক্তির প্রতায়কেও গ্রহণ করেছেন। তাঁর মতে মায়্রবের স্বধর্মের প্রতি আয়ুগতাই হল মৃক্তি; মায়্রবের অন্তর্নিহিত এই প্রবণতা কেবল একটা বাহ্নিক ও মানবিক সন্তাই নয়— বস্তুতঃ সেটা জৈব সন্তারই অঙ্গ— স্বধর্মের প্রতি আয়ুগতাের অর্থ দিবাধর্মের প্রতি অয়ুরাগ প্রদর্শন। তাঁর এ-প্রতায়ে একদিকে গীতাের বাণী ঘেমন পরিস্ফুট, অন্তদিকে রুদাের প্রভাবও কিছুটা প্রচ্ছন্ন রয়েছে। মৃক্তিকে নৈতিক দৃষ্টিতে দেখে রুদাে মনে করতেন যে তাতে নিজেদের জন্ম রচিত রীতিনীতির প্রতিই আমরা আয়ুগতাে জানাই। প্রীঅরবিন্দ তর্টিকে আবও স্পষ্ট করে দেখিয়ে বলেছেন যে স্বধর্মের প্রতি অয়ুরাগ ও আয়ুগতাই মৃক্তির উপাদান; নিস্পৃহ ও আধ্যাত্মিক মনোভাব নিয়ে নিজ সন্তার প্রতি সমাদর ও সেইসঙ্গে সামাজিক দায়ির ও কর্তবা পালনের মধ্যে দিয়ে দিবা চেতনাম্বরূপ মৃক্তির আস্বাদ পাওয়া যায়। দামাজিক ও রাজনৈতিক মৃক্তির প্রশ্ন এই আত্মিক মৃক্তির উপরই নির্ভর করে।

দামাজিক ও রাজনৈতিক অরাজকতার দর্কন বিবর্তনের যে সংকট দেখা দিয়েছে তার নিরসনকল্পে শ্রীঅরবিন্দ আধ্যাত্মিক চিস্তায় উদ্বুদ্ধ এক জনসম্প্রদারের উদ্ভব কামনা করেছেন। কেবলমাত্র বৈষয়িক উন্নয়ন আর গালভরা গণতান্ত্রিক কথায় দাধারণ মাত্ময়কৈ সংকীর্ণ চিন্তা থেকে মৃক্ত করা যায় না। তাঁর মতে ক্যানিষ্টদের অর্থ নৈতিক স্বাধীনতার পরিণাম মৃষ্টিমেয় ক্ষমতাসীনের আধিপত্য। অস্কৃত্ব মাত্ময়ের সমন্বয়ে স্কৃত্ব সমাজ গড়া যায় না— তাই সে-অবস্থায় মানবতা ও মানবিকতার ললিত বাণী ব্যর্থ পরিহাসের মতোই শোনারে। স্থাবাদ বা সমাজতাত্মিক নীতিকথা স্থান ও কাল বিশেষে প্রযোজ্য— তাতেও কোনও চ্ডান্ত সমাধানের ইঙ্গিত নেই— পরম মঙ্গল সাধনতো দূরের কথা। ধর্মের বেলাতেও দেখা যায় যে মাত্মযের আত্মিক বিকাশের স্থযোগ থাকা সত্ত্বেও তা জনজীবনকে প্রাণবন্ধ করতে অপারগ— কারণ ধর্ম প্রতিষ্ঠানগত হয়ে পড়ায় তা সংকীর্ণ মনোভাব, অন্ধ ভাবাবেগ ও আচারাত্মষ্ঠান সর্বস্থ হয়ে গিয়েছে।

তাই শ্রীঅরবিন্দ অধ্যাত্মভাবে পরিমণ্ডিত এমন এক আদর্শ সমাজের কথা ভেবেছেন যা সকলের জীবনকেই করে তুলবে স্থানর ও সমৃদ্ধ। আধ্যাত্মিক প্রেরণাই হবে তার সঞ্চালক। তবে তিনি আধ্যাত্মিক আদর্শে প্রতিষ্ঠিত সমাজের কথাই শুধু ভাবেন নি। উপরন্ধ চেয়েছেন বিশ্বের রূপান্তরের জন্ম সর্বজ্ঞ ও বিশ্বচেতনাসম্পন্ন দিব্য অতিমানসের (Divine Supermind) অবতরণ। সেজন্মে মাহুষকে মন অতিক্রম করে অতিমানসের দিকে বিবর্তিত হতে হবে। তথন অতিমানসিক গুণসম্পন্ন একটা জাত বা গোষ্ঠী গড়ে উঠবে। অন্যান্থাদের সঙ্গে তাদের প্রভেদ হবে অনেকটা পশু ও মাহুষের পার্থক্যের মত। রূপান্তরিত এই প্রাজ্ঞ মানবগোষ্ঠী দিব্য ইচ্ছা ও মানবিক আকৃতির তাগিদে নিশ্চল বিবর্তনের সংকট মোচন করবে। প্রকৃতি এখন পৃথিবীর স্থতিকাগারে অতিমানস-শক্তির প্রস্বব্রেদায় বিধুর।

শ্রীঅরবিন্দের অতিমানব প্রত্যয়টির সঙ্গে নীটণের চিন্তার মিল আছে। কেশবচন্দ্র ও পরবর্তীকালে স্থভাষচন্দ্রের মনেও নীটণের প্রভাব দেখা যায়। নীটণেকেই ফ্যাদিবাদের অগ্রতম আদিগুরু বলা হয়। তবে শ্রীঅরবিন্দের সঙ্গে পার্থক্য এই যে নীটণের অতিমানব (Ubermensch) দৈত্যের মতো নিঙ্করণ ও বলদর্পী— আর শ্রীঅরবিন্দের অতিমানব দেবদূতের মতো রূপান্তরিত মান্তর। নীটণের চিন্তার মানবিক প্রমূল্যের স্থান নেই; সেক্ষেত্রে শ্রীঅরবিন্দ চেতনাকে পরম ও দিব্য মূল্যবন্তায় বিকশিত করতে চেয়েছেন। তাঁর মতে অন্তর্ম্বর্থী সমচেতনার দ্বারা যাবতীয় দামাজিক ও রাজনৈতিক বিবাদবিদ্বের ও দ্বন্দের অবসান ঘটিয়ে সম্প্রীতি, সমন্বয় ও ঐক্য অর্জন করা যায়। তিনি আরও মনে করতেন যে ব্যষ্টি ও গোষ্ঠীর সমন্বয় তথা মানবিক ও জাগতিক বিষয়াতীতে চৈতন্য স্কটি করা যায়, তাতেই দিব্য সন্তার সঙ্গে নির্বিকল্পের উপলব্ধি সম্ভব। তিনি বিশ্বাতীত আধ্যাত্মিক সন্তার উপর স্বাধিক গুরুত্ব আরোপ করেছেন। হেগেলের মতো তিনিও জাতির অন্তর্রান্তায় বিশ্বাস করতেন।

#### জাতীয়তাবাদ

জাতীয়তাবাদকে শ্রীঅরবিন্দ প্রচলিত আবেগসর্বস্ব অর্থে গ্রহণ করেন নি। তাঁর দৃষ্টিভঙ্গী ছিল উদার ও বিশ্বজনীন। তিনি মনে করতেন যে মাহুষের সামাজিক ও রাজনৈতিক বিবর্তনের একটি ধাপ হল জাতীয়তা। জাতীয়তা-বাদকে তিনি নিছক দেশাত্মবোধের দৃষ্টিতেও দেখতেন না। তার পশ্চাতে তিনি এক নিগৃঢ় আধ্যাত্মিক সাধনার চিন্তা পোষণ করতেন। তাঁর ভাষায়: 'জাতীয়তা একটা রাজনীতিক কর্মপদ্ধতি নহে, জাতীয়তা ভগবানসস্থৃত ধর্ম। জাতীয়তা কথনই বিনষ্ট হইবে না, ভগবাৎ শক্তিতেই জাতীয়তা টিকিয়া থাকিবে, যে কোন প্রকার অস্ত্রই ইহার বিরুদ্ধে প্রয়োগ করা হউক না কেন। জাতীয়তা অমর, কারণ ইহা মানবীয় জিনিস নহে। ভগবানই বাংলায় কাজ করিতেছেন। ভগবানকে মারা যায় না, ভগবানকে জেলে পাঠান যায় না'। 85

রাজনীতিকে ধর্মের ব্যঙ্গনাদান সমকালীন প্রায় সকল রাষ্ট্রদার্শনিকের চিন্তায় পাওয়া যায়। শ্রীঅরবিন্দের মতো তাঁরাও মাতৃভূমিকে একমাত্র উপাস্থা ও মৃক্তি সাধনাকে শ্রেষ্ঠ আরাধনা বলে মনে করতেন। বিবেকানন্দের মতো শ্রীঅরবিন্দও দেশ ও তার অধিবাসীদের মধ্যে ঈশ্বরের সন্ধান-প্রয়াসী ছিলেন। রাজনীতির সঙ্গে তাঁর এই ধর্মের সংমিশ্রণ-চিন্তাকে অনেকেই হিন্দু পুনর্জাগরণ প্রয়াস বলে মনে করেন।

নানাবিধ পার্থক্য থাকার দকন ভারতীয়দের একই নেশন বলে অভিহিত করা যায় কিনা সে-সম্পর্কে একটা বহুদিনের বিতর্ক ছিল। এ বিষয়ে ভারতীয় নেশনের রূপকার স্থরেন্দ্রনাথের সঙ্গে তাঁর সমধর্মিতা লক্ষণীয়। 'বন্দেমাতরম' পত্রিকায় সম্পাদকীয় প্রবন্ধের বিরুদ্ধে মামলা চলার সময়ে শ্রীঅরবিন্দ ঐ পত্রিকায় তিনটি প্রবন্ধে তাঁর এই বিষয়ে অভিমত ব্যক্ত করেন। প্রথমটিতে ভারতের সার্বভামিকতা প্রসঙ্গে নিজেই প্রশ্ন করে তার জবাব দেন এই বলে: 'We answer that here are certain essential conditions, geographical unity, a common past, a powerful common interest impelling towards unity and certain political conditions which enable the impulse to realize itself in an organized government expressing the nationality and perpetuating its single and united existence.' ৪২

স্থরেন্দ্রনাথের ন্থায় শ্রীঅরবিন্দও দৃঢ় প্রত্যয়ে দাবি করেন যে এই গুণগুলি ভারতের ক্ষেত্রেও প্রয়োজ্য। 'ইণ্ডিয়ান নেশন' পত্রিকার সম্পাদক এন. এন. ঘোষ বলেন যে ভারতের বিভিন্ন জাতির মধ্যে পরিমিশ্রণের অভাবে ঐ দাবি অচল। দ্বিতীয় প্রবন্ধটিতে শ্রীঅরবিন্দ তাঁর নেশন বিষয়ক চিস্তাকে যৌগিক রসায়ন পদার্থের সঙ্গে তুলনা করেন। তিনি বিশ্বাস করতেন যে অনাবিল অন্থরাগ ও আবেগ এবং তজ্জ্য আত্মোৎসর্গ নেশনরূপে ভারতকে স্থসংবদ্ধ করে তুলবে। তৃতীয় প্রবন্ধটিতে তিনি দেশপ্রেম প্রসঙ্গে বলেন: '…the pride in the past, the pain of

our present, the passion for the future are its trunk and branches. Self-sacrifice and self-forgetfulness, great service, high endurance for the country, are its fruits. And the sap that keeps it alive is the realization of the motherland of God in the country, the perpetual contemplation adoration and service of the mother.'8°

গোষ্ঠী, সম্প্রদায় ইত্যাদির সংকীর্ণ চেতনার উর্ধ্বে উঠলে দেশমাতৃকার যথার্থ রূপ দর্শন করা যায়। দেশ সকলের; সকলেই দেশবন্দনায় প্রবৃত্ত হলে বিভেদ ও অনৈক্য বলে কিছু থাকবে না।

শ্রীঅরবিন্দ তাঁর রাজনৈতিক কর্মতৎপরতাকে যেমন সর্বাত্মক করে তুলতে চেয়েছিলেন, তেমনি ভারতের রাষ্ট্রকাঠামোর চাইতেন সর্বজনম্থী বিকেন্দ্রিক গঠন। পল্লীভিত্তিক পুনর্গঠন ও জনচেতনার সমর্থনে তিনি বলেন: 'If we are to survive as a nation, we must restore the centres of strength which are natural and necessary to our growth, and the first of these, the basis of all the rest, the old foundation of Indian life and the secret of Indian vitality, is the self dependent and self sufficient village organism. If we are to organize Swaraj, we must base it on the village.' 8 8

জীবদেহের মতো পল্লীসমাজকে সারা দেশের সঙ্গে স্থান্থন করে মান্থবের মধ্যে স্বাধীন উত্তম, প্রাণচাঞ্চল্য ও যথোচিত সমাজচেতনার প্রয়োজন তিনি অমুক্তব করতেন। সেজন্য পল্লী সংগঠনের উপর তিনি বিশেষ গুরুত্ব আরোপ করেন। কিশোরগঞ্জে 'পল্লীসমিতি' বিষয়ক ভাষণে (১৯০৮) তিনি বলেছিলেন যে প্রাচীন ভারতে পল্লীসমিতিগুলি ছিল জনজীবনের প্রাণকেন্দ্র— কালের প্রবাহে দেশের বুকের উপর দিয়ে কতই না ঝড়ঝাপটা বয়ে গিয়েছে— তবুও দেশ ও তার ঐতিহ্ বিনষ্ট হয় নি— কারণ তার মূলে ছিল ঐসব সমিতি। দেহের অসংখ্য কোষের সঙ্গে প্রামগুলি তুলনীয়; দেহকোষ স্থন্থ থাকলে যেমন শরীর স্থন্থ থাকে তেমনি গ্রামগুলি স্থন্থ থাকলে দেশের স্বান্থাও অন্ধূল্ল থাকে। প্রাচীন ভারতে কেন্দ্রীয় পরিশাসনের সঙ্গে যুগপৎ বিরাজ করত বিকেন্দ্রিক গ্রামীণ সমাজব্যবন্থা। কোনও কারণে কেন্দ্রের সঙ্গে বিচ্ছিন্ন হয়ে পড়লেও রাষ্ট্রের নিম্নতম শাসন পর্যায়ে কোনও বিশৃদ্ধালা ঘটত না। উৎপাদন, আত্মরক্ষা ও শিক্ষাব্যবন্থায় গ্রামগুলি স্বয়ংসম্পূর্ণ ছিল। শ্রীঅরবিন্দের গ্রামীণ পুনর্গঠন চিন্তার সঙ্গে গান্ধীর

প্রামোন্নয়ন ও সর্বোদয় আন্দোলন এবং ববীক্রনাথের পল্লীসংস্কার চিন্তার মধ্যে সাদ্খ লক্ষ করা যায়। 8 ৫

শীঅরবিন্দের জাতীয়তাবাদী চিন্তায় প্রাচ্য ও প্রতীচ্যের সমন্বয় দেখা যায়। ইংরেজের আদালত বয়কট করে সালিসির মাধ্যমে তাঁর নিপ্পত্তির অভিমত ইউরোপীয় ইতিহাস থেকে গৃহীত। আয়ার্ল্যাণ্ডের 'সিন ফিন' আন্দোলনের তিনি অন্থরাগী ছিলেন। ইউরোপে জাতীয়তাবাদের প্রধান অন্ধ রাজনৈতিক ও অর্থনৈতিক জীবন। এদেশে তত্পরি একটা সাংস্কৃতিক স্বাতন্ত্রাবোধ ও বিদেশী বিদ্বেষ বর্তমান। ফরাসি বিপ্লবের পর থেকেই ইউরোপের বিভিন্ন দেশে স্বাধীনতাপ্রিয় মান্থরের ঐক্যের আকাজ্জা ও স্বাদেশিক আবেগ প্রবল হয়। সমকালীন পাশ্চান্ত্য দার্শনিক বার্ক, মাৎসিনি, মিলের চিন্তায় স্থরেন্দ্রনাথ, বিপিনচন্দ্র প্রমুথ ভারতীয় জননেতারা বিশেষ প্রভাবিত হয়েছিলেন। শীঅরবিন্দও মাৎসিনির অন্থরাগীছিলেন। মাৎসিনি জাতীয়তাবাদের রাজনৈতিক চিত্র ছাড়াও তার এক নৈতিক ও বিশ্বজনীন রূপ দর্শিয়েছিলেন। সেই আদর্শেই রাজনীতির পিছনে তাঁর আধ্যাত্মিক দৃষ্টিভঙ্গী গড়ে ওঠে।

ভারতের মৃক্তিদাধন শ্রীঅরবিন্দের কাছে ছিল এক জৈব দায়িত্বরূপ। সেই দায়িত্ব গ্রহণের জন্য তিনি এক উন্নত মানবগোষ্ঠীর কল্পনা করেছিলেন। স্বরাজ বলতে তিনি কেবল রাজনৈতিক স্বাধীনতা মনে করতেন না। স্বরাজের মধ্যে দিয়ে তিনি ভারতের সনাতন ভাবধারা এবং রাজনীতিতে বৈদান্তিক আদর্শের প্রতিষ্ঠা চেয়েছেন। তাঁর মতে স্বরাজের প্রতিষ্ঠা কেবল দেশপ্রেমের দারাই সম্ভব নয়; তত্বপরি চাই আত্মদান। স্বরাজ সাধনার অঙ্গস্বরূপ তিনি আত্মান্নতি ও আত্মরুক্ষার সাহায্যে ভারতের সনাতন অস্তরাত্মার পুনরুজ্জীবন কামনা করতেন। মৃক্তিযুদ্ধকে তিনি যজ্ঞের মতো মনে করতেন। যজ্ঞের আ্রাধ্য হলেন দেশমাত্কা। আত্মান্থতির মাধ্যমে সেই দেশমাত্কার বন্ধন মৃক্তি চাই। বৈদান্তিক ভাবাদর্শে অন্তর্নিহিত দিব্যসন্তার উপলব্ধি ও মোক্ষ অর্জনকেই তিনি পরম আদর্শ বলে গ্রহণ করেন। তিনি বলেছেন: 'Our attitude is a political Vedantism. India, free, one and indivisible, is the divine realization to which we move,— emancipation our aim; to that end each nation must practise the political creed which is the most suited to its temperament and circumstances'। বিত্তি বিত্তি

শ্রীঅরবিন্দ চাইতেন দেশের পূর্ণ স্বাধীনতা। বিপিনচন্দ্র পালের নিজ্জিয়

প্রতিরোধনীতিকে তিনি দাময়িক কার্যকারিতার দিক থেকে গ্রহণ করেছিলেন। গান্ধী নেতৃত্বের বহু পূর্বেই বিপিনচন্দ্র, শ্রীমরবিন্দ প্রমুথ নেতৃর্ন্দের পরিচালনায় বাংলাদেশে অহিংদ অদহযোগ নীতির একবার পরীক্ষা হয়ে গিয়েছিল। তবে তিনি নির্বীর্য নীতিবাগীশতাকে পছন্দ করতেন না। দেকথার প্রমাণ তাঁর সশস্ত্র বিপ্লব প্রচেষ্টাতেই স্থপরিক্ষৃট। তিনি যে বয়কট নীতি সমর্থন করতেন তা ছিল ইংরেজের পণ্য, ইংরেজের শিক্ষা, ইংরেজের আদালত ও ইংরেজের প্রশাসনকে বর্জন করা। এগুলির বিকল্প ব্যবন্থা হিদাবে স্বদেশী পণ্য, জাতীয় শিক্ষা, দালিদি বিচার এবং জাতীয় চেতনা অহ্যায়ী কার্যনির্বাহক ব্যবন্থার কথা তিনি চিন্তা করেন। ক্ষেত্রবিশেষে কর-বন্ধের প্রস্তাবন্ত তিনি শেষ অন্ত্র হিদাবে প্রয়োগের পক্ষপাতী ছিলেন। তবে প্রত্যক্ষ সংঘর্ষ ও আইন ভঙ্গের পথ তিনি অহ্সরণ করেন নি। রাজনৈতিক সংগ্রামে অবিমৃশ্যকারিতা সম্পর্কে তিনি সচেতন ছিলেন।

একদিকে আবেদন-নিবেদন নীতি এবং অপরদিকে বৈপ্লবিক নীতির মধ্যপন্থাস্বন্ধপ নিক্ষিয় প্রতিরোধ নীতিকে তিনি অন্থপযোগী মনে করতেন না। তবে
শাসকরা যদি হিংসাত্মক নিপীড়ননীতি গ্রহণ করে তাহলে মুক্তিসংগ্রামীদেরও
তদন্ত্যায়ী ব্যবস্থা করা উচিত বলে তিনি অভিমত প্রকাশ করেন। তাঁর কথায়
তথন: 'active resistance becomes a duty and passive resistance, for that occasion, suspended. But though no longer passive, it is still a defensive resistance'। <sup>8 9</sup>

এখানে গান্ধীনীতির দক্ষে তাঁর পার্থক্য স্থাপষ্ট। নিজ্ঞিয় প্রতিরোধ নীতি দম্পর্কে তাঁর পরম্পরবিরোধী মনোভাব দেখা যায়। একবার তিনি বলেছেন: 'If the instruments of the executive choose to disperse our meetings by breaking the heads of those present, the right of self defence entitles us not merely to defend our heads but to retaliate on those of the head breakers.'

আবার অন্ত এক জারগায় বলেছেন: "If we are persecuted, if the plough of repression is passed over us, we shall meet it, not by violence, but by suffering, by passive resistance, by lawful means, we have not said to our young man, 'when you are repressed, retaliate'. We have said, 'suffer.'" s > >

### পাঁচ: শিক্ষাচিন্তা

দমাজবিজ্ঞানের অক্যান্ত বিষয়ের মতো শিক্ষা সম্পর্কেও শ্রীঅরবিন্দ গভীর ও মোলিক চিস্তায় আত্মনিয়োগ করেন। এবিষয়ে তিনি মোটাম্টি তিনটি মূল নীতি নির্ধারিত করেছেন।

প্রথম নীতিটি হল: 'nothing can be taught'। অর্থাৎ মাত্ব্য বাইরে থেকে নতুন কিছু শেথে না। শিক্ষণীয় সকল বিষয়ই তার অন্তরে নিহিত থাকে। শিক্ষার কাজ বহির্জগতের অভিজ্ঞতার সঙ্গে অন্তর্লোকের মিলন ঘটিয়ে দেওয়া। জ্ঞানের ক্ষেত্র স্ববিস্তৃত; স্ক্র চেতনাই তার প্রধান উপাদান; শিক্ষার্থীর জ্ঞানার্জন প্রচেটাকে যথোচিত পথে পরিচালনাই শিক্ষার লক্ষ্য; পরিচালনা মানে থবরদারি করা নয়। মনের ধারা যতই স্বতঃক্ষৃর্ত হোক না কেন অবরোহী (deductive) প্রণালীতে তা ক্ষুরিত হয় না। শিক্ষকের কাজ মাত্র্যকে নিয়ে— কিন্তু তিনি মাত্র্যকে কুমোরের মত খেয়ালখুশি অন্ত্যায়ী গড়েপিটে তৈরী করতে পারেন না। যে উপাদান নিয়ে শিক্ষকের কারবার তার প্রকৃতি ভিন্ন। সচেতন ও স্বতঃক্ত্র সে-উপাদান আত্মনিয়ন্ত্রণের আবেগে প্রচ্ছন্ন থাকে। শিক্ষার্থীর প্রবণতা অন্ত্যায়ী এবং তার ইচ্ছা ও কচি অন্ত্যায়ী তাকে বিকশিত হতে সাহায়্য করাই হল শিক্ষকের কাজ। শিক্ষকের কাজ কুচকাওয়াজ করানো নয়, তিনি একজন পথপ্রদর্শকমাত্র। ৫০

দিতীয় নীতি হল: 'the mind has to be consulted in its own growth.'। সব মনের গড়ন সমান নয়। বরঞ্চ প্রত্যেক মনের নিজস্ব একটা বৈশিষ্ট্য, শক্তি ও প্রবণতা থাকে। কাজেই শিক্ষককে ছাত্রের অন্তর্নিহিত আকাজ্রমা ও মনোরতির সন্ধান রাখতে হবে। মনকে উপেক্ষাকরে ভিন্ন ছাঁচে মান্ত্র গড়া যায় না। তার ভাবী কর্মজীবনকে আগে থেকে নির্ধারণ করা সম্ভব নয়। এ-নীতির ব্যতিক্রম পরিণামে বিষময় হয়ে ওঠে। ছোটদের ভবিশ্তং তাদের রুচি ও প্রবণতার উপর ছেড়ে না দিয়ে অভিভাবকেরা তাদের হয়ে লেখাপড়ার বিষয় বেছে দেন ও কর্মজীবন নির্ধারিত করে দেন। কারণ লক্ষ্যটা থাকে অর্থোপার্জনে। ফলে কামার হয় কুমোর, ডাক্তার হয় ইঞ্জিনিয়ার, স্বভাবশিল্পীকে করে তোলা হয় নিরস বিজ্ঞানীরূপে। তাই প্রাঅরবিন্দ বলেছেন: 'Everyone has in him something divine, something his own...the chief aim of education should be to help the growing soul to draw out that in itself which is best and make it perfect for a noble use.' '

তৃতীয় নীতি সম্পর্কে প্রীঅরবিন্দের আদর্শ হল: 'to work from the near to the far, from that which is to that which shall be'। প্রতিটি আত্মার একটা অতীত আছে আর পূর্বকৃত কর্মের ফলাফলেই বর্তমান জীবন গঠিত। অনাদিকাল থেকে দঞ্চিত কর্মফলের ভিত্তিতে মান্ন্র্যের চরিত্র ও প্রকৃতি রূপায়িত হয়ে এসেছে। অবশ্র বংশ, জাতি, দেশ, কাল ও পরিবেশ চরিত্রকে প্রভাবিত করে। নিজ প্রকৃতিসহ আত্মা মাতৃজঠরে দেহ ধারণ করে, পরে পিতামাতার মন দন্তানের মনে বিশ্বিত হয়। পিতামাতার সত্তা নিয়ে ভূমিষ্ঠ হয়ে ক্রমে মান্ন্র্য পরিবার, সমাজ ও জাতির গুণাগুণ অর্জন করে। তাই শিক্ষার্থীর মানসিক পশ্চাৎপটও বিবেচ্য। শিক্ষার্থীর মানসিক বিকাশের আত্মপূর্বিক প্রভাব, পরিবেশ ও পরিবর্তন তথা তার অতীত কথা জানা না থাকলে শিক্ষার্থীর বর্তমান ও ভবিয়ৎ জীবনপথ রচনা করা কঠিন। প্রীঅরবিন্দের ভাষায়: 'The past is our foundation, the present our material, the future our aim and summit.'। বং শিক্ষা পরিকল্পনায় অতীত, বর্তমান ও ভবিয়ৎ বিষয়সমূহের স্থান থাকা নিতান্তই আবশ্যক। তত্ত্বাত এই দৃষ্টিতে শ্রীঅরবিন্দ শিক্ষা সম্পর্কে তার কর্মপন্থা রচনা করেন।

শ্রীঅরবিন্দের মতে চিন্তার যন্ত্রস্বরূপ মনের শক্তি বিপুল ও বৈচিত্র্যময়। সেই মনকে তিনি চারটি স্তরে বিক্তাস করেছেন: চিন্ত, মানস, বুদ্ধি ও স্বজ্ঞা। ৫৩

শ্বৃতির ধারক ও বাহক হল চিত্ত। দেখানে দঞ্চিত নিষ্ক্রিয় শ্বৃতি থেকে দক্রিয় শ্বৃতি উৎপন্ন হয়। নিষ্ক্রিয় শ্বৃতি অতীত সম্পর্কে নিশ্চেতন একটা নথি বহন করে মাত্র; মাত্রংরে জীবনে তার প্রত্যক্ষ কোন ব্যবহার হয় না; আবার মনের উপর অতীতের সেই অচেতন ছাপ মুছে দেওয়াও যায় না। দক্রিয় মনের বিকাশ সাধন তাঁর মতে সম্ভব।

মনের দ্বিতীয় স্তর মানসের ভিত্তি হল পঞ্চেন্দ্রিয়। পঞ্চেন্দ্রের সাহায্যে মানসের নিরস্তর পরিপুষ্টি হতে থাকে। শিক্ষার্থীকে কোনও কিছু শেখানোর সময়ে সেই বস্তুকে সরাসরি প্রদর্শন করলে বিষয়টা তার মনে গেঁথে যায়। মনের বস্তুনিরপেক্ষ স্বাধীন একটা শক্তি আছে বলে তিনি মনে করতেন এবং সেই শক্তি মানসেরই স্বৃষ্টি। যৌগিক প্রক্রিয়ায় অতি দূরের অদৃশ্য বস্তুর অবস্থানও স্পষ্ট জানা যায়। শ্রীঅরবিন্দ তাই মানসের যথোচিত পরিশীলনের প্রয়োজন অহতেব করতেন। সেজন্মে তিনি যোগসাধনার উপর গুরুত্ব দেন এবং ছোটবেলা থেকেই যোগাভ্যাসে মাহুষকে প্রবৃত্ত করার প্রয়োজন অহতেব করেন।

মনের তৃতীয় স্তর বৃদ্ধি। বৃদ্ধির জোরেই পঞ্চেন্দ্রিরের দাহায্যে অর্জিত জ্ঞান স্থান্থ হয়। বৌদ্ধিক স্তরেও কয়েকটি ক্রিয়া থাকে। তার মধ্যে কিছু স্জনশীল ও দামঞ্জশুবিধানকারী, অক্সপ্তলি অত্মন্ধানী ও বিশ্লেষণমূলক। যুক্তি ও দৌল্দর্যবাধ এবং কল্পনাশক্তিরও উৎস সেইখানে। ছোটদের কল্পনাশক্তির বিকাশে উৎসাহদান শিক্ষকের কর্তব্য। প্রথমে তাদের দৃষ্টি বস্তুর প্রতি আকর্ষণ করে ক্রমে মননক্রিয়ায় প্রবৃত্ত করা প্রয়োজন। অধীত জ্ঞান যদি মান্থবের মনকে গড়ে তুলতে না পারে তাহলে দেটা একটা বোঝাস্বরূপ প্রতিপন্ন হয়; সেজত্যে প্রায়োগিক দৃষ্টিতে প্রাত্যহিক জীবনের সঙ্গে ক্যায়শাস্ত্র এবং দৌল্বর্যতত্ত্বের সংযোগ থাকা উচিত।

মনের শেষ ও চতুর্থ স্তর স্বজ্ঞার (intuition) উপর শ্রীঅরবিন্দ বিশেষ গুরুত্ব আরোপ করেছেন। বুদ্ধি মাহুষের মনে বিস্তৃতিলাভের বিস্তর স্থযোগ পায়; কিন্তু স্বজ্ঞা পায় না। অনন্যসাধারণ মানুষের মেধা ও মনীষার ভিত্তি হল স্বজ্ঞা। শিক্ষককে জানতে হবে শিক্ষার্থীর স্থপ্ত মন ও প্রবণতাকে; তাঁর আত্মাভিমান থাকলে চলবে না; তাঁর চাই সহাহুভূতিসম্পন্ন সংবেদনশীল মন।

তাঁর মতে শিশুকে ছ-বছর বয়দে বিভালয়ে প্রেরণ করা উচিত। তৎপূর্বে শিশুর দৈহিক ও মানদিক গঠন অহুপ্যোগী থাকে। শিক্ষাদান শিক্ষার্থীর মাতৃ-ভাষাতেই হওয়া বাঞ্ছনীয় এবং শিক্ষাব্যবস্থায় ছাত্রদের সহজাত নীতিবাধ জাগ্রত করা বিশেষ প্রয়োজন— তবে দেটা পাঠ্যপুস্তক বা দিলেবাদের সাহায্যে সম্পন্ন করা যায় না। তার সঠিক প্রণালী হল ছাত্রদের সহজাত আবেগ, মেলামেশার অভ্যাস এবং সহজাত প্রকৃতি বুঝে তাদের ঐসব বিষয়ে উপযুক্ত পথের নিশানা দেওয়া। বাইরে থেকে তাদের বিষয়ে হস্তক্ষেপ করা ক্ষতিকর। তাদের সামনে রাখতে হবে অহুকরণীয় আদর্শ চরিত্র। আত্মত্যাগ, জ্ঞানতৃষ্ণা, নির্মলতা, দাহিদিকতা, দেশাত্মবোধ, মহাহুভবতা প্রভৃতি শিক্ষকের চরিত্রে থাকলে ছাত্রদের পক্ষে তা সহজে গ্রহণীয় হতে পারে। দেকাজ শুধুমাত্র গালভরা বক্তৃতায় হয় না।

শীঅরবিন্দের মতে ধর্মশিক্ষার চেয়ে ধর্মজীবন যাপন অধিক কার্যকর। তত্ত্বগত শিক্ষার সঙ্গে ধ্যান, উপাসনা ও অন্তর্গানের প্রয়োজনকে তিনি অস্বীকার করেন নি। দেশের মাটির দিকে লক্ষ্য রেথেই যে শিক্ষার বিষয় ও পদ্ধতি রচিত হওয়া উচিত সেকথাও তিনি তাঁর শিক্ষাতত্ত্বে গুরুত্বের সঙ্গে আলোচনা করেছেন।

## ছয় : উপসংহার

শ্রীঅরবিন্দ ভারতীয় নবজাগরণ ও জাতীয়তাবাদের এক নতুন ধারার স্রষ্টা। শুধু ভারতই নয় বিশ্বের আধুনিক চিন্তা ও দর্শনের ক্ষেত্রে তিনি এক নতুন দিকের স্পচনা করেছেন। বহুম্থী প্রতিভার অধিকারী শ্রীঅরবিন্দ একাধারে ছিলেন কবি, শিল্পশান্ত্রী, দার্শনিক, দেশপ্রেমিক ও রাষ্ট্রবিজ্ঞানী।

রাজনৈতিক চিন্তা ও কর্মতৎপরতা থেকে তিনি ক্রমে যোগসাধনা ও দার্শনিক জীবনের দিকে সরে যান। তাঁর মোট রাজনৈতিক জীবনকাল বিশ (১৮৯০-১৯১০) বছরের অধিক নয়। গুপ্ত সমিতি গঠনের প্রথম প্রয়াসের ত্ব-বছর (১৯০২-০৪) ধরলে প্রকাশ্ম রাজনৈতিক জীবনের (১৯০৬-১০) অভিজ্ঞতা ছ-বছরের মত দাঁড়ায়। রাজনৈতিক চেতনার গোড়ার দিকে অর্থাৎ বিলাতের প্রবাসজীবনে তিনি কংগ্রেস-নীতির বিরোধী ছিলেন না। পরে আমেরিকা, ফ্রান্স, ইতালি ও আয়ার্ল্যাণ্ডের সংগ্রামী আন্দোলনের প্রভাবে কংগ্রেসের তোষণ নীতির তীব্র সমালোচক হয়ে পড়েন। তাই দেশে প্রত্যাবর্তনের পর কংগ্রেস-নীতির বিকল্প স্বরূপ ফরাসি বিপ্লবের আদর্শ তুলে ধরেন। তদানীস্তন কংগ্রেসকে মধ্যবিত্তশ্রেণীর প্রতিষ্ঠান বলেই তিনি মনে করতেন এবং প্রলেটারিয়েট শ্রেণীম্বার্থ রক্ষণকে আদর্শরূপে গ্রহণ করেছিলেন। তবে তাঁর প্রলেটারিয়েটবাদ মার্কসীয় প্রত্যয় থেকে স্বতন্ত্র ছিল। কারণ শ্রীঅরবিন্দ মধ্যবিত্ত শ্রেণীকে প্রলেটারিয়েটদের মস্তিক্ষ জ্ঞান করতেন— যেটা মার্কসীয় চিস্তার পরিপন্থী।

বাংলায় তাঁর গুপ্ত সমিতি সংগঠনের প্রথম প্রশ্নাস (১৯০২-০৪) আভ্যন্তরিক বিবাদের ফলে ব্যর্থ হয়ে যাওয়ায় তিনি বরোদায় ফিরে গিয়ে দেশশক্তির স্থিতভঙ্গকল্পে বগলা মৃতির পূজা করেন। স্বদেশী আন্দোলনের সময়ে অবস্থা অয়কূল উপলব্ধি করে আবার বাংলা দেশে ফিরে আসেন (১৯০৬)। নবোলমে গুপ্ত সমিতি গঠন এবং চরমপন্থী বিপ্লবী পন্থা গ্রহণ করেন। দ্বিতীয়বারের প্রচেষ্টাও নিক্ষল হয়ে যাওয়ায় তিনি চন্দননগরে প্রস্থানের পূর্বে বিপ্লবীদের 'উদ্দাম আচরণ' থেকে নিবৃত্ত হবার ও তাঁদের 'শক্তিকে অন্তর্মুখী' করার নির্দেশ দেন। রাজনৈতিক জীবনের গোড়ার দিকে তিনি ফরাসি বিপ্লবের আদর্শে অগ্নি ও রক্তস্থানের আহ্বান জানিয়েছিলেন এবং শেষ দিকে অস্ত্রের অভাবে যুদ্ধ থেকে বিরত থাকার উপদেশ দেন। যথনি তাঁর লৌকিক উপায় ব্যর্থ প্রতিপন্ন হয়েছে তথনি তিনি অলৌকিক পন্থা অবলম্বন করেছেন।

স্বদেশী আন্দোলনের সময়ে বিপ্লবী আবেগের ইন্ধন হিসাবে সরকারের 'আরও বেশী অত্যাচার' কামনা করতেন। কিন্তু শেষ দিকে তিনি সরকারি উৎপীড়ন প্রশানের জন্ম সরকারকে অন্থরোধ জানিয়েছিলেন। তিনি একই সঙ্গে নিষ্ণিয় প্রতিরোধ (বিপিনচন্দ্রের) ও বিপ্লবী প্রচেষ্টার সমর্থক ছিলেন। অনেক পরে অবশ্য তিনি দ্বিতীয় পম্বাটিকে পরিহার করেন। বিপ্লববহ্নি প্রজ্ঞানহীন পলায়নী মনোবৃত্তি বলে মনে করেন। বস্তুতঃ সক্রিয় রাজনীতিতে প্রবেশ তাঁর মানসিক প্রবণতার বিরোধী ছিল। তাঁর প্রবণতা ছিল অন্তর্রালে থেকে মান্থ্যের চেতনা স্থিষ্ট করা— সক্রিয় রাজনীতি নয়। প্রকাশ্য রাজনীতিতে নামার আগে ও পরের উক্তিগুলি তাঁর এ-মনোভাবেরই সমর্থন জানায়।

সমসাময়িককালে জাতীয়তাবাদকে যান্ত্রিক ও অর্থ নৈতিক দৃষ্টিতে দেখা হত।
তিনি সেই দৃষ্টিতে পবিত্র দেশামুরাগ ও আধ্যাত্মিক ঐক্যের আবেগ সঞ্চারিত
করেন। তিনি মনে করতেন সার্বজনীন ঐক্যের পথ অমুসরণ করে মানব প্রকৃতির
দিব্য রূপান্তর ভিন্ন সভ্যতার অর্থগতি সম্ভব হবে না। জাতিকে তিনি দিব্য
অভিব্যক্তিরূপে দেখেছেন। জাতিকে মহাজাতিতে পরিণত করার জন্ম তাঁর
গণতান্ত্রিক স্বরাজের দাবিও সেই দিব্য প্রেরণায় মূর্ত হয়ে ওঠে। বিবেকানন্দ থেকে
স্থভাষচন্দ্র অবধি বাংলার জনমানদে শক্তি ও আশার যে উচ্ছ্যাস জাগে শ্রীঅরবিন্দ
ছিলেন তার একজন মন্ত্রদাতা।

তিনি রাজনীতির আধ্যাত্মিক রূপায়ণ চেয়েছিলেন এবং মনে করতেন যে প্রাচীন ভারতীয় চিন্তায় বহু নিগৃঢ় তত্ব আছে যা এখনও মানুষকে সঠিক পথের নিশানা দিতে পারে। ভারত কোনও দিনই আক্রমণকারী দেশরূপে গড়ে উঠবে না—দে তার সনাতন জ্ঞানভাণ্ডার মনুষ্য সমাজের সাম্য, ঐক্য ও সমৃদ্ধির জন্য উন্মুক্ত রাথবে।

শ্রীঅরবিন্দ আধুনিক ধনতন্ত্রবাদের বিরোধী ছিলেন। নৌরজি ও গোখলের মতো তিনিও বিদেশী শাসনজনিত কারণে দেশীয় ধনের নিঙ্কাশন (drain) তত্ত্বে বিশাসী ছিলেন। একচেটিয়া মালিকানা ও কেন্দ্রীভূত ব্যবসায়ী জোটবদ্ধতাকে তিনি বিষনজরে দেখতেন। পৃক্ষান্তরে প্রচলিত সমাজতন্ত্রবাদকেও তিনি সর্বশক্তিমান মৃষ্টিমেয় ক্ষমতাসীনের রাজত্বরপে দেখেছেন; ব্যবসায়বাণিজ্যে সরকারি অন্তপ্রবেশ স্বভাবতই আমলাতন্ত্র ও ক্ষমতাসীনদের স্বষ্ট কৌজি নিগড়ে সমাজকে আবদ্ধ করে রাখে। সমাজতন্ত্রবাদের এই প্রকৃতি জানা সত্ত্বেও তিনি দেটাকেই

প্রগতির প্রথম পদক্ষেপ বলে মনে করতেন। তাঁর মতে সমাজজীবনকে স্বষ্ঠুরূপ দিতে হলে সামাজিক ও অর্থনৈতিক সমতা ও নিরাপত্তা থাকা একাস্তই প্রয়োজন। কিন্তু বিকল্প অর্থনৈতিক কাঠামো সম্পর্কে তিনি কিছু বলেন নি।

পশ্চিমী চিস্তাভাবনায় তিনি যথেষ্ঠই প্রভাবিত ছিলেন। কিন্তু বিবেকানন্দের মতোই তিনি পশ্চিমের প্রাধান্তকে স্বীকার করতেন না। তাঁর অধিবিত্তা, সংস্কৃতিতত্ত্ব, ইতিহাসচিস্তা, জাতীয়তাবাদের নব্যবিশ্লেষণ, মৃক্তির সঙ্গে আধ্যাত্মিক যুথবদ্ধতার চিস্তাভাবনা প্রভৃতি প্রাচ্য ও পাশ্চাত্ত্য দর্শনের নিপুণ সংমিশ্রণ। দর্শন, রাজনীতি সমাজতত্ত্ব প্রভৃতি যাবতীয় ক্ষেত্রে তাঁর অলোকিক বা দিব্য শক্তির প্রত্যয় আধুনিক রাষ্ট্রবিজ্ঞানীদের কাছে কিছুটা বিসদৃশ ঠেকে; সেজত্তেই হয়তো বর্তমান জনচিত্তে তাঁর কোনও প্রভাব পড়ে নি। তাহলেও একথা অস্বীকার করা যায় না যে তিনি প্রাচ্য ও প্রতীচ্য এবং প্রাচীন ও নবীন চিম্তার মধ্যে এক সেতুবন্ধ রচনার প্রয়াদী হয়েছেন।

দার্শনিকদের মধ্যে অতিপ্রাক্কত সন্তায় বিশ্বাস নতুন কিছু নয়; বস্তুতন্ত্রীদের কাছে তাঁরা হয়তো প্রগতির অন্তরায়; আবার দিব্যসন্তায় আস্থাবান যাঁরা তাঁদের কাছে বস্তুতন্ত্রীরা অন্তঃসারশূন্যরূপে বিবেচিত। দিব্যশক্তিতে বিশ্বাসীদের নিকট শ্রীঅরবিন্দের রাষ্ট্রদর্শন মূল্যবান। বস্তুনিষ্ঠ রাষ্ট্রবিজ্ঞানীরা তাঁর কাছ থেকে পশ্চিমী আধুনিকতা ও প্রাচ্যের ভাবধারা সংমিশ্রিত একটা নতুন চিন্তার খোরাক পেতে পারেন। বিশ্বের বর্তমান পরিস্থিতিতে সকল মান্ত্র্যই যথন এক দার্শনিক সংকটের সম্মুখীন এবং ভাব ও বস্তুর মধ্যে দিয়ে একটি নতুন পথের সন্ধানে উন্মুখ তথন শ্রীঅরবিন্দের চিন্তা আধুনিক রাষ্ট্রবিজ্ঞান-চর্চায় নিঃসন্দেহে গুরুত্বপূর্ণ।

### नि र्फ मि का

- ডিরোজিও-র কিছু সংখ্যক বিপ্লবী মনোভাবাপন্ন শিশুদের বিমানবিহারী
  মজুমদার 'Philosophical Radicals' নামে অভিহিত করেছেন। 'পরিচয়'।
  তৃতীয় বর্ষ, দ্বিতীয় সংখ্যা, কার্তিক, ১৩৪০, ১৩৮ পৃষ্ঠা দ্রপ্টব্য।
- 2. Amales Tripathi. The Extremist Challenge. 1967, p. 46.
- o. Sri Aurobindo on Himself and on the Mother. 1953, p. 76.

- 'ববীক্ত বচনাবলী'। পশ্চিমবঙ্গ সরকার। খণ্ড ১০, পৃ ৬৭। ("জীবনস্মৃতি")
   যোগেশচন্দ্র বাগল। 'ভারতের মৃক্তি-সন্ধানী'। ১৮৫৮, পৃ ৫১। Bipin
   Chanda Pal. Memories of My Life and Times. 1932, pp. 245-248.
- c. Kali Charan Ghosh. The Roll of Honour. 1965, p. 149.
- ৬. যাত্গোপাল মুখোপাধাায়। 'বিপ্লবী জীবনের স্মৃতি'। ১৩৬৩ বঙ্গাব্দ, পৃ ৪৫।
- 9. Gopal Halder. 'Revolutionary Terrorism', Studies in the Bengal Renaissance, ed. by A. C. Gupta. 1951, p. 243.
- H. Mukherjee and U. Mukherjee, ed. Sri Aurobindo's Political Thought (1893-1908). 1958, p. 76.
- 3. Sri Aurobindo on Himself and on the Mother. 1953, p. 38.
- ১০. 'অরবিন্দের পত্র'। প্রবর্তক, চন্দননগর, ১৩২৬ বঙ্গান্দ, পৃ ৬-১১।
- Quoted in: K. R. Srinivasa Iyengar. Sri Aurobindo. 1945,
   p. 165.
- ১২. গিরিজাশঙ্কর রায়চৌধুরী। 'শ্রীঅরবিন্দ ও বাঙ্গলায় স্বদেশীযুগ'। ১৯৫৬, পু ৪৪০।
- Sv. Sri Aurobindo. Speeches. 1952, p. 52.
- ss. Ibid. p. 82.
- Se. Sri Aurobindo. The Ideal of Karmayogin. p. 7,
- 36. Sri Aurobindo on Himself and on the Mother. 1953, pp. 310-313.
- ১৭. শীঅরবিন্দ। 'অরবিন্দ মন্দিরে'। ১৩২৯ বঙ্গান, পৃ ২৫-২৬।
- ১৮. खीष्यत्रिकः । 'मिया-जीवन' । ১৯৪৮, थए ১, शृ २৮।
- ১৯. শীঅরবিন্দ। 'ধর্ম ও জাতীয়তা'। ১৩৬৪ বঙ্গান্দ, পৃ ২১-২৫।
- २०. शृर्ताक शह। १ ३०-३६, २७-२६।
- 23. Sri Aurobindo on Himself and on the Mother. 1953, p. 164.
- 22. Sri Aurobindo. Synthesis of Yoga. p. 704.
- 20. Sri Aurobindo on Himself and the Mother. 1953, p. 233.
- 28. Sri Aurobindo. The Human Cycle. pp. 2-14.
- ₹¢. Ibid. pp. 113-118.
- 28. Sri Aurobindo. The Spirit and Form of Indian Polity. 1947, p. 12,

- २9. Ibid. pp. 83-93.
- ab. Sri Aurobindo. Speeches. 1952, pp. 36-38.
- २a. Sri Aurobindo. Ideals and Progress, 1951, pp. 45-51.
- vo. Sri Aurobindo The Spirit and Form of Indian Polity. 1947, pp. 25-26.
- 5. Sri Aurobindo. The Ideal of Human Unity. 1950, pp. 171-179.
- ૭૨. Ibid. p. 181.
- oo. Ibid.
- 08. Ibid. p. 184.
- oc. Ibid. p. 26.
- os. Ibid. p. 27.
- on. Ibid. pp. 128-130.
- оь. Ibid. p. 397.
- ಲಾ. Ibid. p. 84.
- so. Ibid. p. 130.
- Sri Aurobindo. Speeches. 1952, pp. 6-7 (প্রমোদকুমার দেন।
   শ্রীঅরবিন্দ: জীবন ও যোগ'। ১৩৫৯ বঙ্গান্দ, ৭২ পৃষ্ঠায় উদ্ধৃত)।
- 82. Quoted in : K. R. Srinivasa Iyengar. Sri Aurobindo. 1945, p. 150.
- 80. Ibid.
- 88. Sri Aurobindo. Speeches. 1952, p. 41.
- ৪৫. প্রমদারঞ্জন ঘোষ। 'শ্রীঅরবিন্দের জীবন-কথা ও জীবন-দর্শন'। ১৯৬৬, পু ১০৪।
- 85. Sri Aurobindo. The Doctrine of Passive Resistance. 1948, p. 79.
- 89. Ibid. p. 63.
- 8b. Ibid. pp. 62-63.
- 85. Sri Aurobindo. Speeches. 1952, p. 120.
- e .. Sri Aurobindo. A System of National Education. 1953, p. 3.
- es. Ibid. p. 5.
- ez. Ibid.
- 40. Ibid. pp. 7-12.

## এক : ভূমিকা

প্রাকষদেশী-যুগের কংগ্রেদী রাজনীতির যে-চরিত্র ইতিপূর্বে আলোচিত হয়েছে সংক্ষেপে তা হল রক্ষণশীল মনোভাবাপন্ন নিয়মতান্ত্রিক কর্মপদ্ধতি। বস্তুতঃ স্বদেশী যুগ থেকেই ভারতের রাজনৈতিক আন্দোলনের তিনটি ধারা প্রবাহিত হয় : একদিকে উক্ত নিয়মতান্ত্রিক দক্ষিণপন্থী ধারা, অপরদিকে সশস্ত্র অভ্যুত্থানকামী অতি-বামপন্থী ধারা; এবং ঐত্টি থেকে স্বতন্ত্র একটি মধ্যপন্থী ধারা দেখা দেয় যার মধ্যে প্রথমোক্ত ধারার তোষণনীতি যেমন স্থান পায় নি, তেমনি দ্বিতীয় ধারার দশস্ত্র পন্থাও গৃহীত হয় নি। এই মধ্যপন্থীদের অন্যতম শিরোমণি ছিলেন দেশবন্ধু চিত্তরঞ্জন দাশ।

রাজনীতিতে চিত্তরঞ্জনের প্রত্যক্ষ আবির্ভাব একদিকে যেমন বিলম্বিত অপরদিকে তাঁর তিরোধানও তেমনি আকস্মিক ও অসময়োচিত। কাব্য ও সাহিত্যচর্চার মধ্যে দিয়ে তিনি ক্রমে রাজনৈতিক চিন্তাভাবনায় উপনীত হন— একই
আবেগ ও প্রেরণায়— তা হল বাংলার বৈষ্ণব স্বভাবধর্মের পুনরুন্মের, তথা স্বীয়
বৈশিষ্ট্য ও মহিমায় বাঙালীর প্রতিষ্ঠা সাধন। আদিত্যহৃদয় চিত্তরঞ্জনের সরল
সংবেদনশীল মন পৈতৃক হুত্রে প্রাপ্ত। পিতা ভুবনমোহনের অতুলনীয় ত্যাগ ও
নিঃস্বার্থ সেবা দ্বীচি পুত্র চিত্তরঞ্জনের চরিত্রে চরমোৎকর্ষ লাভ করে।

পরিণত বয়দে যে-মাত্রষ চিন্তা ও কাজে অনন্য প্রতিভা ও মৌলিকতার পরিচয় দেন ছাত্রজীবনে তিনি তার বিশেষ স্বাক্ষর রাথেন নি। একাধিক প্রচেষ্টায় এনট্রান্স পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হন; বি. এ. পরীক্ষাতেও অনার্স লাভে ব্যর্থ হন; আদলে পরীক্ষাগত পড়াশুনায় তাঁর আদৌ রুচি ছিল না। আই. সি. এসং পরীক্ষায় ব্যর্থ হয়ে তিনি সহাস্থে বলেছিলেন: 'I came out first in the unsuccessful list'।' পরীক্ষার ব্যাপারে তাঁর সময় ও মেজাজ ছিল না। বিলাতে ছাত্রাবস্থায় পড়াশুনায় কামাই দিয়ে তিনি দাদাভাই নৌরজির পার্লামেন্টারি নির্বাচনে সহায়তা করেন; প্রত্যক্ষ রাজনীতিতে সেটাই হয় তাঁর হাতেথড়ি। তার আগে কলকাতার ছাত্রজীবনে তিনি আনন্দমোহন ও স্থরেক্তনাথের

'দিনুডেন্টেস আাসোসিয়েশনে' রাজনীতির আশ্বাদ পেয়েছিলেন। উত্তরকালে তাঁর মনে আইরিশ জননেতা চার্লস দিনুয়ার্ট পার্নেল (১৮৪৬-৯১)-এর রাজনৈতিক চিন্তা ও কর্মপদ্ধতির প্রভাব দেখা যায়। ব্যারিষ্টারি পাশ করে ১৮৯৩ সালে তিনি কলকাতায় আইন ব্যবসায়ে যোগদান করেন। আইনে পসার জমাতে না পেরে সাহিত্যকর্মে তিনি সময় অতিবাহিত করেন। 'মালঞ্চ' 'মালা' 'সাগর সঙ্গীত' প্রভৃতি কাব্যগ্রন্থ তাঁর এই সময়ের রচনা। বস্তুতঃ রাজনীতিক চিত্তরঞ্জন কবি ও সাহিত্যিক চিত্তরঞ্জনের খ্যাতির অন্তরায় হয়ে দাঁড়ান। 'নারায়ণ' (১৩২১ বঙ্গান্দ) পত্রিকার সম্পাদক চিত্তরঞ্জন বহু কবিতা, প্রবন্ধ ইত্যাদি রচনা করেন। তাঁর কাব্যের প্রকৃতি ছিল বৈষ্ণবধর্মী। তিনি কয়েকটি বৈষ্ণব সংগীতও রচনা করেছিলেন। স্বরেশচন্দ্র সমাজপতি সম্পাদিত 'সাহিত্য' পত্রিকাকে কেন্দ্র করে যে একটি সাহিত্যিক গোষ্ঠী গড়ে উঠেছিল চিত্তরঞ্জন ছিলেন তাঁদের অন্ততম। পাটনায় প্রবাসী বঙ্গ সাহিত্য সম্মেলনে (১৯১৫) তিনি সভাপতিত্ব করেন।

চিত্তরঞ্জনের জন্ম ব্রাহ্ম পরিবারে। বৈশ্ববধর্মী কাব্যচর্চা স্থ্রে তাঁর সঙ্গে ব্রাহ্মদের মনোমালিন্য দেখা দেয়। 'মালঞ্চ' কাব্যগ্রন্থে তাঁর কিছুটা নাস্তিকতা ও ভোগবাদী মনোভাব ফুটে ওঠে। ব্রাহ্মদের বহু আচারবিচারই তিনি মানতেন না। গোঁড়া ব্রাহ্মরা তাঁর সংশ্রব ত্যাগ করেন। শেষে তিনি সমাজ থেকে নিজের নাম কাটিয়ে নেন। ব্রাহ্মবিরোধী মনোভাবের পিছনে ছিল অরবিন্দের প্রভাব। পরবর্তী-কালের চিন্তায় তাঁর শাক্ত, বৈদান্তিক ও বৈশ্বব ভাবের ব্রিধারা মিলিত হয় বটে, কিন্তু তাঁর চরিত্রে বৈশ্বব প্রেমধর্ম ও সাধনাই প্রাধান্ত লাভ করে। বৈশ্বব সাহিত্যে তিনি নিজের জীবনাদর্শের সন্ধান করেন— যে-আদর্শে অন্থপ্রাণিত হয়ে একদিন মহাপ্রভু মায়াময় সংসার ছেড়ে জাতিবর্ণ নির্বিশেষে সকলকে প্রেমালিঙ্গনে আবদ্ধ করেছিলেন। জীবের ছঃথে কাত্র মহাপ্রভুর অন্থভৃতি চিত্তরঞ্জনের মনে যে আবেগ সঞ্চার করে তারই প্রতিফলন দেখা যায় তাঁর চিন্তা ও সাধনায়। তাঁর মানসিক গঠনে বিজয়ক্বঞ্চ গোস্বামী ও ব্রজেক্রনাথ শীলের চিন্তা প্রভাব বিস্তার করে। মৃত্যুর কিছুকাল পূর্বে তিনি পাবনায় অন্তক্ত্ন ঠাকুরের সান্নিধ্যে এসেছিলেন।

কার্জনের বঙ্গবাবচ্ছেদের (১৯০৫) পূর্বতন ভারতীয় রাজনীতির পটভূমি ছিল বিশেষ তাৎপর্যপূর্ণ। প্রথম দৃশ্যের উন্মোচন ঘটে ১৮৫৮ সালে কোম্পানির ভারত শাসনের অবসানে। ইংরেজের আধিপতা ও আক্রামক নীতির ফলে নীরবে ও পরোক্ষে বুর্জোয়া গণতান্ত্রিক বিপ্লবের প্রাথমিক পর্ব সমাধা হয়; ভারতীয় সামস্ততন্ত্র শক্তিহীন হয়ে পড়ে। দ্বিতীয় দৃশ্যে দেখা যায় শিল্পায়য়ন, শিক্ষার বিস্তার ও শাসন সংস্কার প্রচেষ্টা; স্থপ্ত জনশক্তির ক্রমজাগরণ শুরু হয় জাতীয়তাবাদী চেতনাও ক্রমে দানা বাঁধতে শুরু করে— প্রতিষ্ঠিত হয় জাতীয় কংগ্রেস। তৃতীয় দৃশ্যের যবনিকা উত্তোলন করেন লর্ড কার্জন। দেশবাসীয় মনে বিদেশী শাসনশৃদ্খল থেকে মৃক্তির আবেগ ও উদ্দীপনা অভিব্যক্তি লাভ করে। স্বদেশী আন্দোলনে অভিযুক্ত রাজনৈতিক কর্মীদের সমর্থনে মামলা এবং বিশেষ করে অরবিন্দের বিরূদ্ধে আলিপুর বোমার মামলা পরিচালনার সাফল্য চিত্তরঞ্জনের আইন ব্যবসায়ের পথ স্থগম করে দেয়। রাজনীতির সঙ্গে প্রত্যক্ষ সংযোগও তাঁর এইসময় থেকে আবার শুরু হয়। ইতিপূর্বে অন্থশীলন সমিতির প্রতিষ্ঠাকাল (১৯০২) থেকে তিনি অগ্রতম সহ-সভাপতি হিসাবে সমিতির সঙ্গে বছর পাঁচেক যুক্ত ছিলেন। পরে তার সম্পর্ক ত্যাগ করেন।

১৯০৬ দালে কলকাতা কংগ্রেসে চিত্তবঞ্জন একজন সাধারণ প্রতিনিধি হিমাবে যোগ দিয়েছিলেন। তারপর প্রায় বার বছর তাঁকে প্রকাশ্য রাজনীতিতে অত্নপস্থিত দেখা যায়। এই অত্নপস্থিতি বিশেষ অর্থবহ ছিল। সমকালীন তুটি প্রধান দল ও নেতাদের সঙ্গে তাঁর পুরোপুরি মনের মিল ছিল না। নরমপন্থীদের আধিপত্যে কংগ্রেসী রাজনীতি ছিল নিয়মতান্ত্রিক সংগীত ও রক্ষণশীল স্থরে বাঁধা। স্থদেশী যুগের বয়কট নীতি কংগ্রেসকে দিয়ে গ্রহণ করানো যায় নি। চরমপন্থী নেতা ও কর্মীদের সংখ্যা ও শক্তি ছিল নগণ্য। পরের বছর স্থরাট কংগ্রেসে (১৯০৭) নরমপন্থীদের একাধিপত্য ও যথেচ্ছাচারে চরমপন্থীরা হটে আদেন। দেইসময়ে দেশব্যাপী রাজনৈতিক বিক্ষোভ ও সন্ত্রাসবাদী ক্রিয়াকলাপের ফলে मत्रकांती ममननीजि প্রবল হয়ে ওঠে। চরমপন্থীদের কেউ গেলেন কারাগারে, কেউ নির্বাসনে, আবার কেউ-বা মঠমন্দিরে। চিত্তরঞ্জন 'মডারেট কনভেনসন' বা 'মেটা মজলিশ'-এ যেমন হাজিরা দিতেন না, তেমনি নিরালায় নিশ্চিন্তচিত্তে ধর্ম-চিন্তায় মগ্ন হন নি। দেশের রাজনৈতিক ক্ষেত্রে গান্ধীর আবির্ভাবের তথনও বিস্তর দেরি এবং টিলক, লালা লাজপত ও বিপিনচন্দ্র অমুপস্থিত। চিত্তরঞ্জন সাহিত্য-চর্চার ফাঁকে ফাঁকে সমাজদেবায় তৎপর থাকেন, রাজনীতিতে রাখেন সজাগ দষ্টি। বিভিন্ন রাজনৈতিক মামলায় আদামীপক্ষ দমর্থন এবং 'নারায়ণ' পত্রিকা সম্পাদনায় স্বরাজসাধনার পথ অবেষণ করেন।

১৯১৭ সাল থেকে চিত্তরঞ্জনের জীবনধারা সহসা নতুন থাতে বইতে শুরু করে। তিনি ছিলেন অত্যস্ত ভাবপ্রবণ। সমগ্র জীবনেই তাঁর এই ভাবপ্রবণতার আধিক্য দেখা যায়। আনি বেদান্ত (১৮৪৭-১৯৩৩)-এর উপর সরকারের অন্তরীণ আদেশ জারি হলে তাঁর সংবেদনশীল মনে নাড়া লাগে। তথন থেকেই তিনি রাজনীতিতে প্রত্যক্ষভাবে যোগদান করেন। তথন প্রথম বিশ্ব মহাযুদ্ধ (১৯১৪-১৮) চলেছিল। ভারতের জাতীয় চেতনাও পরতে পরতে উন্মোচিত হচ্ছিল; মৃক্তি আন্দোলনের মত ও পথ সম্পর্কে দৃষ্টিভঙ্গীও ক্রমশঃ নতুনতর রূপ পরিগ্রহ করে। ইতিমধ্যে দক্ষিণপন্থী নেতৃত্বের শক্তিও ক্ষীণ হয়ে এসেছে। ফিরোজ শাহ মেটা ও গোখলের জীবনাবসান এবং ভূপেন্দ্রনাথ বস্থ ও লর্ড সত্যেন্দ্রপ্রসন্ধ সিংহের সরকারি পরিশাসনে যোগদানের ফলে এদলের আধিপত্য হ্রাস পায়। স্বরেন্দ্রনাথই তথন মডারেটদের সর্বশেষ ও একমাত্র প্রতিনিধি। কিন্তু তথন তাঁর মন রাজনীতির সাংগঠনিক তৎপরতা অপেক্ষা মন্টফোর্ড শাসন সংস্কারের (১৯১৯) প্রতি অধিক নিবিষ্ট। এই অবস্থায় জাতীয় নেতৃত্বের দায়িত্ব অনেকাংশে চিত্তরঞ্জনের উপর এসে পড়ে।

চিত্তরঞ্জনের রাষ্ট্রচিস্তার পূর্ণ আভাষ ভবানীপুরে অন্থণ্ডিত বঙ্গীর প্রাদেশিক সম্মেলনে (১৯১৭) প্রদন্ত তাঁর সভাপতির ভাষণ থেকে সর্বপ্রথম পাওয়া যায়। সেই ভাষণে তিনি গতান্থগতিক রাজনৈতিক সমস্রায় আবদ্ধ না থেকে পূর্ণাঙ্গ রাষ্ট্রদর্শনের পরিপ্রেক্ষিতে দেশের বিশেষতঃ পল্লীসমান্তের নবরূপায়ণকল্পে একটি আদর্শ চিত্র উপস্থাপিত করেন। বাণিজ্যিক প্রতিযোগিতা প্রস্থত বিশ্ব মহাযুদ্ধের পাশব রূপ প্রত্যক্ষ করে তিনি আধুনিক বাণিজ্যশিল্পপ্রবণ বস্তুতান্ত্রিক জীবন সম্পর্কে শঙ্কা প্রকাশ করেন। ভারতের নিজ অন্তরে নিহিত ধারায় তার ভাবী সমাজের রূপের সন্ধানে তিনি বিশ্বাসী ছিলেন। সেই দৃষ্টিতে তিনি বলেন যে, আবহমানকাল যাবৎ ভারতীয় সমাজ পল্লীকেন্দ্রিক— সেজন্তে এদেশের পুনর্গঠনের প্রয়াম পল্লীভিত্তিক হওয়া উচিত। একথাও তিনি বলেন যে, দর্শন ও আধ্যাত্মিক চিন্তায় ভারত একদিন বিশ্ববাসীকে আলোক প্রদর্শন করেছিল; সেই ভারতই আবার বিশ্বের দিশাহারা মানুষকে আলোকিত পথে নিয়ে যাবে।

মণ্টেগু কমিশনের কাছে দেশের শাসন সংস্কার সম্পর্কে তিনি সম্পূর্ণ নতুন কয়েকটি প্রস্তাব রাথেন। তিনি চেয়েছিলেন অর্থ ও পরিশাসনে পরিপূর্ণ স্বায়ত্তাধিকার। রেলপথ এবং নৌ ও স্থলবাহিনীর ক্ষমতাই কেবল ছেড়ে দিতে রাজি ছিলেন।

অতঃপর তিনি সারা দেশ পরিক্রমা করে নিজ আদর্শের প্রচারে তৎপর হন।
দক্ষিণপন্থীদের তিনি তীত্র সমালোচনা করেন। তথনও এদেশের রাজনীতিতে

গান্ধীর নেতৃত্ব প্রতিষ্ঠিত হয় নি। বিশ্বমহাযুদ্ধের সমাপ্তির পরেও ইংরেজ সরকার রাজদ্রোহীদের দমনের ব্যবস্থাস্থরপ ভারতরক্ষা আইনকে বজায় রাখতে চেয়ে-ছিলেন। চিত্তরঞ্জন সেই প্রচেষ্টার বিরুদ্ধে আন্দোলন শুরু করেন। সরকার রাজদ্রোহের আন্মপূর্বিক গতিপ্রকৃতি নিরূপণের জন্ম জাষ্টিস রোলাটকে নিযুক্ত করেছিলেন। তাঁরই স্থপারিশ অন্ম্যায়ী পরে ছটি বিল বিধিবদ্ধ হয়। একটির সাহায্যে প্রাদেশিক সরকারগুলিকে বিনা বিচারে আটক রাখার অধিকার দেওয়া হয় এবং অপরটির দ্বারা ভারতীয় ফোজদারি আইনকে আরন্ত কঠোর করে তোলা হয়। ১৯১৮ সালের দ্বিতীয়ার্ধে রোলাট বিলের বিরুদ্ধে দেশব্যাপী যে আন্দোলন পরিচালিত হয় তার পিছনে চিত্তরঞ্জন সক্রিয় নেতৃত্বের সঙ্গে অর্থবলও যুগিয়েছিলেন। সেই বছর ডিসেম্বরে মদনমোহন মালব্য (১৮৬১-১৯৪৬)-এর সভাপতিত্বে অনুষ্ঠিত দিল্লী কংগ্রেদে চিত্তরঞ্জন নির্দিষ্ট একটি সময়ের মধ্যে স্বায়ত্ত-শাসন প্রবর্তনের দাবি উত্থাপন করেন।

১৯১৯ সালের প্রারম্ভে রোলাট বিল আইনে পরিণত হলে দেশব্যাপী এক গণঅভ্যুত্থান দেখা দেয়। মার্চ মাসে গান্ধী তাঁর সত্যাগ্রহ নীতি ও আন্দোলন প্রবর্তন করেন। দক্ষিণ আফ্রিকায় তিনি ঐপদ্বা ইতিপূর্বে পরীক্ষা করেছিলেন। এপ্রিলে জালিয়ানওয়ালাবাগের কুখ্যাত হত্যাকাণ্ড ঘটে। এ-বিষয়ে নিযুক্ত কংগ্রেসের এক তদন্ত কমিটিতে সদস্য হিদাবে চিন্তরঞ্জনের বিশেষ ভূমিকা ছিল। ডিসেম্বরে মন্টফোর্ড শাসন সংস্কার বিল বিধিবদ্ধ হয়। সেই মাসেই মতিলাল নেহকর (১৮৬১-১৯৩১) সভাপতিত্বে অমৃতসর কংগ্রেসে চিন্তরঞ্জন 'Total Obstruction'-এর পদ্বা স্থপারিশ করেন এবং কংগ্রেস অধিবেশনে চিরাচরিত প্রথা অনুযায়ী ভারত সচিবকে (মন্টেণ্ড) ধন্যবাদ প্রদান-প্রস্তাবের বিরোধিতা করেন। কিন্তু তাঁর বক্তব্য অগ্রাহ্য হয়।

রোলাট আইন, জালিয়ানওয়ালাবাগ হত্যা ও মন্টফোর্ড শাসন সংস্কারের ত্রাহম্পর্শে ভারতের প্রগতিবাদী শক্তি আবার নবোন্তমে দানা বাঁধতে শুরু করে। এই সময় থেকে চিত্তরঞ্জন রাজনীতিতে পুরোপুরিভাবে যোগদান করেন। চিত্তরঞ্জন ও গান্ধীর যুক্ত নেতৃত্বে দেশের উদীয়মান গণশক্তি সংগ্রামী চেতনায় উদ্দীপিত হয়।

১৯২০ দালে গান্ধী থিলাফত আন্দোলন শুরু করেন। সেপ্টেম্বরে লাজপৎ রায়ের সভাপতিত্বে অন্নষ্ঠিত কলকাতা কংগ্রেসে 'সহযোগিতা বর্জন নীতি' গৃহীত হয়। সেই অধিবেশনে গান্ধীর প্রস্তাবিত সিদ্ধান্তগুলির মধ্যে জাতীয় বিভালয় স্থাপন, সালিদি আদালত প্রতিষ্ঠা ও কাউন্সিল বর্জননীতি চিত্তরঞ্জন পুরোপুরি মেনে নিতে পারেন নি; কিন্তু পরে সেই বছরেই নাগপুর কংগ্রেসে তিনি গান্ধীর কর্মপন্থা বহুলাংশে মেনে নেন। তথন থেকে তিনি তাঁর আইন ব্যবসায়ে বিপুল অর্থাগমের পথ পরিত্যাগ করেন। কংগ্রেসের নাগপুর অধিবেশনের (১৯২০) পর অসহযোগ আন্দোলন ব্যাপক আকার ধারণ করে। কাউন্সিল বয়কটের সঙ্গেই আদালত ও স্কুলকলেজ বর্জন শুরু হয়। সারা ভারতে জাতীয় বিভালয় ও কলেজ প্রতিষ্ঠার পরিকল্পনা অন্থায়ী 'কাশী বিভাপীঠ', 'গুজরাট বিভাপীঠ', 'মহারাষ্ট্র বিভাপীঠ', 'আলিগড় মুসলিম বিভাপীঠ' এবং কলকাতায় 'ভাশতাল কলেজ' স্থাপিত হয়।

১৯২১ সালে সারা দেশ অসহযোগ আন্দোলনে উদ্দাম হয়ে ওঠে। নেতৃস্থানীয় সকলের সঙ্গে চিত্তরঞ্জনও ছ-মাসের জন্ম কারাক্তম হন। ঐ বছর আহমেদাবাদ কংগ্রেসে তাঁর সভাপতিত্ব করার কথা ছিল। তাঁর অন্থপস্থিতিতে সরোজিনী নাইড় চিত্তরঞ্জনের ভাষণ পাঠ করেন। এর কিছুকাল পরে অসহযোগ আন্দোলন বিপথগামী হয়ে পড়ায় এবং বিশেষ করে চৌরীচৌরা হত্যাকাণ্ডের (১৯২২) ফলে গান্ধী সত্যাগ্রহ আন্দোলন প্রত্যাহার করে নেন; তাতে তীত্র হতাশার স্প্রি হয়। চিত্তরঞ্জন গান্ধীর প্রত্যাগতিতে সায় দিতে পারেন নি।

১৯২২ সালে চট্টগ্রামে অহান্তিত বঙ্গীয় প্রাদেশিক সম্মেলনে সভানেত্রী বাসন্তী দেবী 'কাউন্সিল-প্রবেশ প্রস্তাব' উত্থাপন করেন। লোকে ব্ঝতে পারে প্রকারান্তরে সেটা চিত্তরঞ্জনেরই প্রস্তাব। চারিদিকে তার বিরুদ্ধে তীর আপত্তি দেখা দেয়। চিত্তরঞ্জন তথন কারাগারে। কারামুক্তির পর নিজ আদর্শ প্রচারের উদ্দেশ্যে তিনি দৈনিক 'ফরওয়ার্ড' পত্রিকার প্রকাশনা শুরু করেন (জাহুয়ারী ১৯২৩)। সেই বছরেই তিনি গয়া কংগ্রেসে সভাপতিত্ব করেছিলেন। কাউন্সিল প্রবেশনীতির পশ্চাতে তাঁর মনোভাব তিনি স্পন্তই ব্যক্ত করেন: 'Reformed Councils are really a mask which the bureaucracy has put on. I conceive it to be our clear duty to tear this mask from off their face'। ব্যাক্ষা কংগ্রেসে সভাপতি চিত্তরঞ্জনের কাউন্সিলে প্রবেশের প্রস্তাব গান্ধীর অনুগামীদের বিরোধিতায় নাকচ হয়ে যায়। গান্ধী তথন কারাক্ষম্ব ছিলেন।

চিত্তরঞ্জনের কাউন্সিল প্রবেশপন্থার উদ্দেশ্য ছিল দ্বিম্থী। একটি ধ্বংশাত্মক, অর্থাৎ কাউন্সিলে প্রবেশ করে বাধা ('obstruction') দিয়ে তাকে বিকল করে দেওয়া; এবং অপর পন্থাটি ছিল গঠনমূলক অর্থাৎ পন্নী সংগঠনের মাধ্যমে ভারতীয় সমাজের পুনর্বিক্যাস সাধন। আয়ার্ল্যাণ্ডের 'সিন ফিন' আন্দোলনের আদর্শে এই কর্মপন্থা অন্নস্তত হয়।

গয়াতে চিত্তরঞ্জনের এই কর্মপন্থাটির রূপায়ণকল্পে কংগ্রেসেরই ভিতরে 'স্বরাজ্য দল' গঠিত হয় (ডিসেম্বর, ১৯২২)। মতিলাল নেহক, লালা লাজপৎ রায় প্রম্থ অনেকেই তার সঙ্গে যুক্ত হন। চিত্তরঞ্জন এবং মতিলাল নেহক যথাক্রমে তার সভাপতি ও কর্মসচিব হন। কাউন্সিলে প্রবেশ করার বিষয়ে কংগ্রেসের নেতৃত্বে তীব্র মতপার্থক্য দেখা দেয়। একদল পূর্ব অহুস্তে নীতির পরিবর্তন চাইলেন। রাজাগোপালাচারী ও রাজেক্রপ্রসাদ প্রম্থ নেতৃর্ন্দ পূর্ণ অসহযোগ ও বয়কট নীতিতে অটল রইলেন। ১৯২৩ সালে স্বরাজ্য দল পরিষদের নির্বাচনে সংখ্যাগরিষ্ঠতা লাভ করেও নতুন শাসন ব্যবস্থায় হৈত শাসনের (diarchy) প্রতিবাদে মন্ত্রিয় গ্রহণ করে নি। কাউন্সিলে প্রাধান্ত লাভ করে চিত্তরঞ্জন বাংলার হিন্দু ও ম্সলমানদের মধ্যে স্থায়ী সম্প্রীতি সাধনকল্পে ম্সলমান নেতৃর্ন্দের সঙ্গে একটি কার্যকর চুক্তিপত্র রচনা করেন। তার বিষয়গুলি ছিল নিয়রপ:

- ১০ 'বঙ্গীয় ব্যবস্থাপক সভায় হিন্দু-মুসলমান নির্বাচন লোকসংখ্যান্থপাতে হইবে। কিছুকাল পর্যন্ত ভিন্ন ভিন্ন সম্প্রাদায় নিজ নিজ প্রতিনিধি নির্বাচন করিবেন।
- ডিখ্রীক্ট বোর্ড, লোকাল বোর্ড ইত্যাদিতে ৬০ ও ৪০ অন্পাতে প্রতিনিধি
  নির্বাচিত হইবে, অর্থাৎ যেথানে মুদলমানের সংখ্যা বেশী সেথানে শতকরা
  ৬০ জন মুদলমান এবং হিন্দুর সংখ্যা বেশী হইলে শতকরা ৬০ জন হিন্দু
  নির্বাচিত হইবেন।
- ৩. বাঙ্গালার মুদলমানগণ লোকসংখ্যাত্মপাতে চাকুরী পাইবেন।
- ৪. আইনের দারা ধর্মসংক্রান্ত কোন বিষয় বন্ধ হইবে না। যে-সম্প্রাদায়ের ধর্ম-সংক্রান্ত বিষয়ে কোন কিছু নৃতন নিয়ম প্রবৃতিত হইবে, সে-সম্প্রাদায়ের শতকরা অন্ততঃ ৭৫ জন লোক অন্থুমোদন করিলে তবে উহা হইতে পারিবে।
- ৫. (ক) ধর্মের জন্ম যদি গোহত্যার প্রয়োজন হয়, তবে হিন্দুগণ উহাতে বাধা প্রদান করিতে পারিবেন না। আর ম্সলমানগণও হিন্দুর প্রাণে ব্যথা লাগে এমন ভাবে অথবা এমন স্থানে গোবধ করিবেন না।
- (থ) নামাজ পড়িবার সময়ে মদজিদের সমূথে দঙ্গীত হইতে পারিবে না।'° চিত্তরঞ্জনের এই চুক্তিপত্র ঐসময়ে হিন্দুদের মনে তীব্র অসন্তোষের স্বষ্টি করে। বস্তুতঃ তিনি এই ব্যবস্থা সাময়িকভাবেই অবলম্বন করতে চেয়েছিলেন। তিনি

মনে করতেন যে মুসলমান সম্প্রদায় সর্বদিক থেকে হিন্দুদের মতো সমান যোগ্যতা অর্জন করলে এ ব্যবস্থার প্রয়োজন স্বতঃই চলে যাবে।

কোকনদ কংগ্রেসে (১৯২৩) স্বরাজ্য দলের কর্মস্থচী অন্থমোদন লাভ করে;
কিন্তু চিত্তরঞ্জনের উপযুক্ত চুক্তিপত্র সম্পর্কে প্রচণ্ড বিতপ্তার স্থ্রপাত হয়।
বিষয়টি সর্বভারতীয় ক্ষেত্রে কতদূর উপযোগী তা বিবেচনা ও সকলের অভিমত
জানার জন্ম একটি উপসমিতি গঠিত হয়।

চিত্তরঞ্জনের উক্ত কর্মপন্থা শেষাবিধি
অন্থমোদিত হয় নি। পরে বঙ্গীয় প্রাদেশিক সম্মেলনের কৃষ্ণনগর অধিবেশনে
(১৯২৬) চুক্তিটিকে বাতিল করে দেওয়া হয়।

বাংলাদেশে এবং অন্তত্ত্রও স্বরাজ্যদল কাউন্সিলে সরকারপক্ষের যাবতীয় প্রস্তাব প্রতিরোধনীতিম্বরূপ নাকচ করতে শুরু করে। ইতিমধ্যে সংশোধিত মিউনিসিপ্যাল আইন অমুযায়ী নির্বাচনে স্বরাজ্যদল কলকাতা কর্পোরেশন ও অন্তান্ত পৌরসভার ক্ষমতা দখল করে। চিত্তরঞ্জন কলকাতার প্রথম মেয়র (১৯২৪) নির্বাচিত হন। স্থভাষচন্দ্র হন চীফ একজিকিউটিভ অফিসার। তার কয়েক মাস পরে কলকাতায় নিথিল ভারত স্বরাজ্য দলের অধিবেশন হয়। এই সময়ে বাংলাদেশে বিপ্লবীদের কর্মতৎপরতা বৃদ্ধি পাওয়ায় সরকার প্রথম বেঙ্গল অভিনান্স জারি করে স্বরাজ্য দলের সত্তর জন নেতা ও কমীকে কারারুদ্ধ করেন। চিত্তরঞ্জন তথন সিমলায় ছিলেন। তিনি অবিলম্বে ফিরে আসেন। গান্ধী ও মতিলাল নেহরুও কলকাতায় উপনীত হন। স্বরাজ্যদলের শক্তি ও নৈপুণ্য এবং কর্মপন্তার দাফলো গান্ধী চমৎকৃত হন। কংগ্রেস ও স্বরাজ্যদলের নেতারা কলকাতায় একটি বৈঠকে মিলিত হয়ে সিদ্ধান্ত করেন যে অসহযোগ আন্দোলন তখনকার মত স্থগিত রেথে গঠনমূলক কর্মস্টীর উপর অধিক গুরুত্ব আরোপ করা হবে। অতঃপর বোম্বাইতে একটি সর্বদলীয় সম্মেলন অন্নষ্ঠিত হয়। বেলগাঁও কংগ্রেদে (১৯২৪) গান্ধী ও চিত্তরঞ্জনের মধ্যে মতপার্থক্য অপস্ত হয়। অবিশ্রাম কর্মব্যস্ততার ফলে চিত্তরঞ্জনের স্বাস্থ্য ক্রমেই ভেঙে পড়ছিল। তা সত্ত্বেও ফরিদপুর প্রাদেশিক সম্মেলনে (১৯২৫) তিনি সভাপতিত্ব করেন। ঐবছরেই জুন মাসে দার্জিলিঙে তাঁর জীবনাবদান হয়।

# ছই: দর্শনচিন্তার পরিপ্রেক্ষিত

পৈতৃক স্থ্যে চিত্তরঞ্জন ব্রাহ্ম ছিলেন। কিন্তু ব্রাহ্মধর্মে মন ভরেনি বলে তিনি বৈক্ষব ভাবাদর্শে আরুষ্ট হন। বৈশ্বব চিন্তার প্রভাবে তিনি জগংকে ঈশ্বরের লীলাস্থান বলে মনে করতেন। তাঁর মতে সর্বব্যাপী ও সর্বশক্তিমান ঈশ্বর জীব ও জড়ের মধ্যেই প্রকাশমান এবং ইতিহাস সেই প্রমেশ্বরেরই অভিব্যক্তি। স্বভাবতই জগতের সামগ্রিক অন্তিত্ব ঐ স্থরে অন্তর্গিত; জগং ও জীবের সর্ববিধ বৈচিত্রা ও ঐক্যের মধ্যে ঈশ্বরের লীলা পরিদৃশ্যমান। গরা কংগ্রেসে (১৯২২) সভাপতির ভাষণে বলেছিলেন: 'the truth of all truth is that the outer Leela of God reveals itself in history. Individual, Society, Nation, Humanity are the different aspects of that very Leela'। '

বৈষ্ণব চিন্তাত্মদারে ইতিহাসে পরিব্যাপ্ত ঐশ সত্তাই চিত্তরঞ্জনের মুক্তিতত্ত্বর উৎস ; মাত্ম্ব নির্বিশেষে সবাই এই ঐতিহাসিক প্রক্রিয়া বা ঐশ লীলার সঙ্গে যুক্ত। তাঁর স্বরাজচিন্তাও পরোক্ষে এই তত্ত্বের উপর রচিত।

তাঁর দৃষ্টিতে কালাকাশ প্রব্রহ্মেরই অভিব্যক্তি এবং জীব ও ঈশ্বর অভিন্ন, একটির পরিবর্তে অপ্রটির উপলব্ধি সম্ভব নয়। তিনি একথাও মনে করতেন যে, যুক্তির ছকে সত্যকে যাচাই করা যায় না। একমাত্র উপলব্ধির মধ্যে দিয়েই সত্যকে জানা যায়। সতাই ঈশ্বরের শ্বরূপ, সেজন্ম ঈশ্বরও অনির্বচনীয়। ঈশ্বর যেমন মান্ত্রের মধ্যে প্রকাশমান, তেমনি ব্যক্তি জাতি ও মানবতা প্রস্পরের পরিপ্রক রূপে অভিব্যক্তি লাভ করে। গ্রাভাষণে তিনি বলেছিলেন : 'I look upon the attainment of freedom and Swaraj the only way of fulfilling, oneself as individuals, as nations. I look upon all national activities as the real foundation of the service of that greater humanity which again is the revelation of God to man'।

বিষ্কিমচন্দ্র ও অরবিন্দের প্রভাবে তিনিও ভারতীয় জাতীয়তায় দিব্য প্রভাব উপলব্ধি করেন। তাঁর মতে জাতীয়তা এমন একটি ক্রমবিকশিত রূপ যাকে পরিব্যাপ্ত করে বয়েছেন পরমেশ্বর। জাতির স্বার্থে আত্মোৎসর্গ প্রকারান্তরে মানবতারই সেবা এবং মানবসেবাই ঈশ্বরের উপাসনা। মানবতার আদর্শকে চরিতার্থ করতে হলে চাই জাতির পূর্ণাঙ্গ বিকাশ। ব্যক্তি ও জাতির কল্যাণেই মানবতার সার্থক সমুন্নতি ঘটে।

# তিন : রাষ্ট্রদর্শন

রাষ্ট্রদর্শনের বিষয়ে চিত্তরঞ্জন স্থাংবদ্ধ কোনও তত্ত্ব উদ্ভাবন করেন নি। বিভিন্ন বক্তৃতা ও প্রবন্ধে দে-সম্পর্কে তাঁর চিন্তার বিশিপ্ত পরিচয় পাওয়া যায়। অরবিদ্দ ও বিপিনচন্দ্রের আদর্শে তিনি প্রভাবিত হন। অবরোহী (deductive) প্রণালী ছিল তাঁর দার্শনিক সিদ্ধান্তের পদ্ধতি। তাঁর মতে সমাজ ও জীবনের প্রতিটি দিক সম্পূক্ত, এবং সেই বোধের অভাবকে তিনি পশ্চিমী প্রভাবের কুফল বলে মনে করতেন। ভবানীপুর প্রাদেশিক সম্পেলনে (১৯১৭) তিনি বলেন: 'To look upon life not as a comprehensive whole but as divided among many compartments was no part of our national culture and civilization... Will anyone tell me that this portion of our national life is the subject of Politics, that other portion is the subject of Economics, while a third portion is the subject of Sociology? Must we divide life bit by bit like this'?

চিব্রিশ পরগনা জেলা সন্মিলনীর বাৎসরিক অধিবেশনে তিনি এই কথারই পুনক্তিক করেন: 'ধর্ম, সমাজ ও রাজনীতি পরস্পরের উপর নির্ভরশীল। কোনটা যে আগে ও কোনটা যে পশ্চাতে তাহা বলা তুক্তই'।

আলোচনায় প্রবৃত্ত হবার সময়ে অনেক ক্ষেত্রে প্রথমে তিনি বিভিন্ন কথার সংজ্ঞা বিশ্লেষণ করতেন। আহমেদাবাদ কংগ্রেসে (১৯২১) সভাপতির ভাষণে স্বাধীনতা (freedom) শব্দটির তিনি অর্থ বিশ্লেষণ করে বলেন যে প্রথমতঃ, স্বাধীনতার অর্থ এই নয় যে তার কোনও বাধা থাকবে না; তার একটা নিয়ন্ত্রণ ব্যবস্থা চাই, এবং যে-নিয়ন্ত্রণ ব্যবস্থার পশ্চাতে জনসমর্থন থাকে তার সঙ্গে স্বাধীনতার কোনও বিরোধ নেই। দ্বিতীয়তঃ, স্বাধীনতার অর্থ একথাও নয় যে তাতে অধীনতা বলে কিছু থাকবে না। সমাজে বসবাস ও নিরাপত্তার স্থযোগ গ্রহণ মানেই অধীনতা। যে-অধীনতা মান্ত্র্য ক্ষেত্রে জনসমর্থনই একমাত্র মাপকাঠি। বৃহত্তর ক্ষেত্রে স্বাধীনতার মর্ম হল: 'as that state, that condition, which makes it possible for a nation to realize its own individuality and to evolve its own destiny'।

ভারতের ক্ষেত্রে ঐ লক্ষ্যে পৌছনোর জন্ম চাই পশ্চিমী প্রভাবমূক্ত স্বাধীন

পদক্ষেপ। রবীন্দ্রনাথের পাশ্চান্ত্য সংস্কৃতিকে আহ্বান জানানোর তিনি বিরোধী ছিলেন, ১° কারণ ভারতীয় সংস্কৃতির ভিত স্থদূঢ় না হলে অন্ত সংস্কৃতিকে গ্রহণ করা যায় না। পাশ্চান্ত্যের রাজনৈতিক আধিপত্যের সঙ্গে সাংস্কৃতিক আধিপত্যকে তিনি সমান চোথে দেখতেন; কারণ দেশের নিজস্ব ধারায় তার বিকাশ স্বাধীনতা ব্যতিরেকে সম্ভব নয়। স্বাধীনতা অর্জনের পথ তিনটি: ১. সশস্ত্র প্রতিরোধ; ২. আমলাতন্ত্রের সঙ্গে সহযোগিতা; ৩. অহিংস অসহযোগ পন্থা। নীতিগতভাবে তিনি প্রথমটিকে বর্জনীয় মনে ক্রতেন।

গয়া কংগ্রেসে সভাপতির ভাষণে তিনি ব্যক্তি, সমাজ ও রাষ্ট্রের প্রত্যয়গুলি বিশ্লেষণ করে বলেন যে, সমাজ ও রাষ্ট্রের মধ্যে ব্যক্তিরই ক্রমবিকাশ ঘটে চলে; ব্যক্তি থেকেই স্থৃসংহত বাষ্ট্রের উৎপত্তি— তার নিরবচ্ছিন্ন বিবর্তন-প্রক্রিয়ায় ব্যক্তির স্বাভাবিক বিকাশ অব্যাহত থাকে। সার্বভৌমতা কথাটিকে তিনি আপেক্ষিক বলে মনে করতেন। ব্যক্তির দার্বভৌমতা তার নিজেরই উপর বর্তায় এবং স্বরাজদাধনায় ব্যক্তির নানামুখী শক্তি ও স্জনসতা পরিপুষ্ট হয়। ব্যক্তি হতেই স্থসংবদ্ধ প্রতিবেশিকতা গড়ে ওঠে— যার পরিণতি হল স্থসংহত রাষ্ট্র— তারপর আদে বিশ্বরাষ্ট্রের আদর্শ। এই স্থসংবদ্ধ প্রতিবেশিকতা কেবল এক পাড়ায় দৈহিক অবস্থান থেকেই উদ্ভূত হয় না— তার জন্ম চাই প্রতিবেশিস্থলভ চেতনা। প্রতিবেশী জীবনচেতনায় সঞ্জাত শক্তির সমন্বয়ে জাতীয়জীবন রূপ লাভ করে— সেখানেই শুরু হয় গণতন্ত্রের কাজ। সমাজ ও রাষ্ট্রের এই গতি ও প্রকৃতিকে তিনি যুথবদ্ধ চেতনার ('collective will') ফল বলে মনে করতেন। সেই দৃষ্টিতে বর্তমান গণতত্ত্বের প্রকৃতি হল জুড়ে জুড়ে একটা সর্বজনগ্রাহী চেতনার সৃষ্টি করা। তাতে ভিন্ন চেতনার সংঘাত ঘটে— সংখ্যা-গরিষ্ঠতায় তার নিস্পত্তি হয়। চিত্তরঞ্জনের নব্যগণতন্ত্রের আদর্শ হল এভাবে জোড়াতালি না দিয়ে, প্রতিবেশিক সম্পর্কের মধ্যে একটা মৌল স্থরের সন্ধান করা, যেটা পরিণামে যৌথ চেতনাকে সার্থক ও সফল করে তুলবে। এ প্রক্রিয়া গণিতের যোগবিলোগ নয়— এ-প্রক্রিয়ায় নবজাগ্রত প্রতিবেশিক চেতনার সন্তা ও সম্ভাবনা বিকশিত ও ঐক্যবদ্ধ হয়ে ওঠে। একই প্রণালীতে জাতীয় চেতনা স্থসংবদ্ধ রূপ পরিগ্রহ করে। এইভাবে বিশ্বরাষ্ট্র রূপায়িত হয়। এই দার্শনিক বিশ্লেষণের মর্ম হল— 'ব্যক্তির শক্তি ও সন্তার মৃক্তি দাধন'।

গয়া কংগ্রেসের ভাষণেই চিত্তরঞ্জন ইউরোপীয় উদারতন্ত্রের অবক্ষয় ও পার্লামেন্টারি গণতন্ত্রের অসারতার কথা উল্লেখ করেন। গণতন্ত্রের আদর্শ রূপ সম্পর্কে বলেন: 'The foundation of real democracy must be laid in small centres—not gradual decentralisation which implies a previous centralisation—but a gradual integration of the practically autonomous small centres into one living harmonious whole. What is wanted is a human state, not a mechanical contrivance' () > >

চিত্তরঞ্জনের বিশ্বজ্ঞনীন চিন্তা নিছক আদর্শপ্রবণ কবিকল্পনা ছিল না। অবশ্র তাঁর আগে অনেকেই বিশ্বসভ্য বা পার্লামেণ্ট অব নেশনসইত্যাদির কথা ভেবেছেন। বস্তুতঃ পূর্বস্থরীদের প্রভাবেই সারা ছনিয়ার মান্ত্যকে নিয়ে একটি সংগঠন গড়ে ভোলার চিন্তা তাঁর দেখা দেয়। ভবানীপুর প্রাদেশিক সম্মেলনে তিনি বলেছিলেন: 'if at some dim and distant day, the Federation of Humanity is established in this world, that will be because the different nations of the earth will each have reached the full development of its distinctive peculiarities; and it is my firm and deliberate belief that when things have reached that state, kings and kingdoms will be no more necessary for the good of the world than nations and nationalities'। 'ই

১৯১৭ সালে বরিশালে প্রদত্ত এক ভাষণে তিনি তাঁর Federation of Humanity চিস্তাকে আরও স্পষ্টভাবে ব্যক্ত করেন। চারটি পর্যায়ে বিশ্বস্ত ঐচিস্তার রূপরেথা হল: ১. প্রাদেশিক স্বয়ংসম্পূর্ণতা; ২. একটি নেশন হিসাবে ভারতীয়দের স্বীকৃতি অর্জন; ৩. (বিটিশ) সাম্রাজ্যের একটি কেন্দ্রীয় ফেডার্যাল সরকার গঠন— যেথানে ভারত, অস্ট্রেলিয়া, আফ্রিকা, বিটেন প্রভৃতি দেশ প্রতিনিধি প্রেরণ করবেন; ৪. সকল নেশনকে নিয়ে একটি ফেডারেশন গঠন।

বিশ্ব ফেডারেশনের পূর্ব পর্যায়ে একটি এশিয়াটিক ফেডারেশন স্থাপনের চিস্তা তাঁর মনে দেখা দিয়েছিল। গয়া কংগ্রেসেই তিনি সেই ভাবনাটিকে ব্যক্ত করেন। কিছুকাল যাবং 'প্যান ইসলাম' আদর্শে মুসলমান রাষ্ট্রগুলির যে জোটবদ্ধতার চেষ্টা চলেছিল তাই থেকেই তাঁর মনে সেই চিস্তা আসে। 'প্যান ইসলামে'র জিগির ছিল সংকীর্ণ। তিনি তাকে বৃহত্তর আদর্শের ব্যঞ্জনায় এশিয়ার নিপীড়িত মান্থবের একটি সংগঠন রূপে গড়ে তোলার পক্ষপাতী ছিলেন। জানা যায় যে চিত্তরঞ্জন তাঁর এক বন্ধুর মারফং রবীন্দ্রনাথকে ভারতে একটি এশিয়া সম্মেলন আহ্বানের অহরোধ জানান। ১৯ কিন্তু রবীজনাথ ঐ ধরণের প্যান-এশিয়াটিক মিলনের বিরোধী ছিলেন।

দর্বেশ্বরাদী চিত্তরঞ্জন অধিকার (Rights) সম্পর্কিত প্রত্যয়ে গ্রীনের মতো ভাববাদী মত পোষণ করতেন। অধ্যাত্মমুখী মন তাঁর ভক্তিরসে আপ্লুত ছিল। তিনি মনে করতেন যে ঈশ্বরই মাত্ম্যকে অধিকার দিয়েছেন— অধিকারের প্রস্তা মাত্ম্য নয়। ঈশ্বরদত্ত অধিকারগুলি নিয়েই সমাজসংস্থা (institution) সমূহ কাজ করে। আইনাত্মগ বিধিব্যবস্থা 'simply recognize rights which exist' বলে তিনি মনে করতেন।

চিত্তরঞ্জনের জীবনীকার পৃথীশচন্দ্র রায় তাঁকে দোদালিষ্ট হিদাবে অভিহিত করেছন এবং মানবকল্যাণ চিস্তা ও তত্ত্বগত দিক থেকে চিত্তরঞ্জন মার্কদবাদের প্রতি সহাস্থৃতিশীল ছিলেন বলে জীবনীকার অভিমত প্রকাশ করেছেন। ১৪ প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে আহমেদাবাদ কংগ্রেসের প্রাক্কালে কম্যুনিষ্ট ইনটারন্থাশন্তালের কার্যনিবাহক সমিতির সদস্থ মানবেন্দ্রনাথ রায় মস্কোয় অবস্থান করছিলেন। তিনি সংবাদপত্ত্রে দেখেন যে দেশবন্ধু ও গান্ধী একমত নন। দেশবন্ধুর সংগ্রামী চেতনা ও তৎপরতাকে সঠিক পথনির্দেশ দেবার উদ্দেশ্যে মানবেন্দ্রনাথ আহমেদাবাদ কংগ্রেসে একটি কার্যস্থটী প্রেরণ করেন। লেনিন ও দ্যালিন কার্যস্থটীট সংশোধন করে দেন। মানবেন্দ্রনাথের দোত্যকর্মে মস্কো থেকে নলিনী গুপ্তকে ভারতে পাঠানো হয়। হজরত মোহানি সেই কর্মস্থচী অন্থ্যায়ী আহমেদাবাদ কংগ্রেসে সর্বপ্রথম পূর্ণ স্বাধীনতার দাবি প্রস্তাবাকারে উত্থাপন করেন। গয়া কংগ্রেসের প্রাক্কালেও মানবেন্দ্রনাথ দেশবন্ধুর নিকট এক দীর্ঘ পত্র প্রেরণ করেন। পত্রটি সরকার হস্তগত করেন। রয়টার সেই সময়ে ঐ পত্রটিকে কেন্দ্র করে মানবেন্দ্রনাথ ও দেশবন্ধুর গোপন বড়যন্ত্র হিসাবে সারা বিশ্বে তা ফলাও করে প্রচার করে। ১৫

মার্কদবাদী কার্যপ্রণালীতে চিত্তরঞ্জনের দমর্থন ছিল না। তিনি রুশ বিপ্লবের চরমপন্থী হিংদাত্মক কার্যকলাপে দায় দিতে পারেন নি। তিনি অহুভব করেন যে তলস্তয়, পুস্কিন, ক্রপটকিন জীবিত থাকলে হয়তো বৈপ্লবিক শক্তির দাপটে দেশে মার্কদবাদকে চাপিয়ে দেবার তাঁরা বিরোধিতা করতেন। চিত্তরঞ্জনের কথায়:

'The recent revolution in Russia is very interesting study. The shape which it has now assumed is due to the attempt to force Marxian doctrines and dogmas on the unwilling genius of Russia. Violence will again fail. If I have read the situation accurately I expect a counter-revolution. The soul of Russia must struggle to free herself from the Socialism of Karl Marx.'

জাতীয়তাবাদকে চিত্তরঞ্জন আধ্যাত্মিক দৃষ্টিতে দেখতেন। জাতীয়তা মানবাত্মারই এক ক্রমবিবর্তিত রূপ, যাকে পরিব্যাপ্ত করে রয়েছেন স্বয়ং ঈশ্বর। জাতির কল্যাণে আত্মোৎসর্গ মানবতার মঙ্গলবিধানে পরিণতি লাভ করে এবং মানুষের দেবাই হল ঈশ্বরোপাসনা। তাঁর আবেগময় অন্তরে সদাই যেন 'আত্মোপলিরি, আত্মবিকাশ ও আত্মপরিপূর্তির' স্থর ধ্বনিত হত। তাই তিনি জাতীয় আন্দোলনের প্রতিটি পর্যায়ে চাইতেন মানুষের আত্মিক ও আধ্যাত্মিক বিকাশের স্থযোগ। গয়া কংগ্রেস ভাষণে তিনি জাতীয় আন্দোলনের এক দার্শনিক চিত্রপট তুলে ধরেন:

'From the national point of view the method of Non-co-operation means the attempt of the nation to concentrate upon its own energy and to stand on its own strength. From the ethical point of view, Non-co-operation means the method of self purification, the withdrawal from that which is injurious to the development of the nation, and therefore to the good of humanity. From the spiritual point of view, Swaraj means that isolation which in the language of sadhana is called 'pratyahara'—an isolation and withdrawal which is necessary in order to bring out from our hidden depths the soul of the nation in all her glory'. '

জাতীয়তাবাদের এই বৈদান্তিক ব্যাখ্যায় পূর্বসূরী বিবেকানন্দ, অরবিন্দ ও বিপিনচন্দ্রের প্রভাব লক্ষণীয়। অসহযোগ আন্দোলনের প্রবর্তক গান্ধীরও দৃষ্টি তথন এত গভীর ও অন্তর্মুখী ছিল না। দেশবন্ধুর জাতীয়তা চিন্তায় আক্রামক মনোভাব ও আধিপত্যের আকাজ্ঞা ছিল না। আহমেদাবাদ ভাষণে তিনি বলেন যে, কাননে প্রস্ফৃতিত ফুলের মতো প্রতিটি নেশন নিজ প্রকৃতি অম্যায়ী অভীষ্ট লক্ষ্যপথ রচনা করে— পরিণামে যাতে স্বাই একটি পূর্ণাঙ্গ মানবজীবন ও সংস্কৃতির পরিপূরক হয়; মানবতার সেবায় উদ্বৃদ্ধ হয়ে ঐক্যবদ্ধ প্রতিটি নেশনের যে-বৈশিষ্ট্য বিরাজ করবে তা হল তার শৃঙ্খলম্ক্ত স্বাধীন বিকাশ। তাঁর মতে:

'The essence of the doctrine of nationalism...is not an aggressive assertion of its individuality, distinct and separate

from the other nations, but it is a yearning for self fulfilment, self determination and self realization as a part of the scheme of universal humanity."

ইউরোপের বেনিয়া মনোভাবাপন্ন জিন্ধি জাতীয়তাবাদকে তিনি সভ্যতার
পরিপন্থী বলে মনে করতেন। তিনি যে-জাতীয়তাবাদের কল্পনা করেন তা বিশ্বশান্তির সহায়ক; তার মূলস্ত্র হল প্রতিটি নেশনের স্বীয় বিকাশ, আত্মপ্রকাশ
ও আত্মোপলন্ধির নিরস্কুশ স্বাধীনতা। ভারতের সমকালীন রাষ্ট্রনায়কদের মতো
চিত্তবঞ্জনও মাৎসিনির জাতীয়তাবাদী চিস্তায় প্রভাবিত হন।

#### স্বাজ ও সাধীনতা

১৯০৬ সালে অন্তর্ষ্ঠিত কলকাতা কংগ্রেসে সভাপতি দাদাভাই নৌরজি 'স্বরাজ' শব্দটি ব্যবহার করেন। তারপর শব্দটি দেশবাদীর কাছে অতি পরিচিত ও প্রিয় হয়ে দাঁড়ায়। বিপিনচন্দ্র, টিলক, গান্ধী প্রমূথ অনেক নেতাই শব্দটির ভিন্ন সংজ্ঞানিরপণ করেছেন— সেকথা আগেই এ-প্রস্থে আলোচিত হয়েছে। স্বরাজ বলতে সাধারণত: Self Government বলে মনে করা হত এবং স্বাধীনতা অর্থে বিদেশী শাসন থেকে সম্পূর্ণ মৃক্তি বলে মনে করা হত। চিত্তরঞ্জন শব্দটির একটি ব্যাপক ও গভীর তাৎপর্য দর্শিয়েছেন। গয়া ভাষণে তিনি বলেন:

ঐ-ভাষণেই তিনি স্বরাজসমত আদর্শ সরকারের একটি চিত্র তুলে ধরেন। জনসাধারণের অবগতি ও সমর্থনের জন্ত আদর্শ রাষ্ট্রকাঠামোর চিত্র দর্শানোর প্রয়োজন তিনি অহুভব করতেন। অহুরূপ চিন্তা ও প্রচেষ্টা পরবর্তীকালে একমাত্র মানবেন্দ্রনাথের মধ্যেই দেখা যায়; তিনিও স্বাধীন ভারতের একটি থসড়া সংবিধান (১৯৪৪) প্রচার করেছিলেন। চিত্তরঞ্জন পরিকল্পিত রাষ্ট্রব্যবস্থার সর্বনিম্নে ভারতের গ্রামীণ সংগঠনের মতো স্থানীয় সংস্থার কথা বলা হয়, যেগুলির সমন্বয়ে পিরামিডাকারে একটি সর্বভারতীয় রাষ্ট্রব্যবস্থা গঠিত হবে; ক্ষমতা কেন্দ্রভিত

থাকবে না। প্রচলিত পার্লামেন্টারি গণতন্ত্রের সঙ্গেও তার বিস্তর পার্থক্য ছিল। তিনি বলেন:

'No system of Government which is not for the people and by the people can ever be regarded as the true foundation of Swaraj. I am firmly convinced that a parliamentary government is not a government by the people and for the people. Many of us believe that the middle class must win Swaraj for the masses. I do not believe in the possibility of any class movement being ever converted into a movement for Swaraj...How will it profit India, if in place of the white bureaucracy that now rules over her, there is substituted an Indian bureaucracy of the middle classes?' \*\*

চিত্তবঞ্জন এ-কথাই মনে করেছিলেন যে শ্রেণী-বিশেষের নেতৃত্বে পরিচালিত আন্দোলন পরিণামে দেই শ্রেণীরই কুক্ষিগত হয়ে দাঁড়ায়। বুর্জোয়া সরকার এইভাবেই যে গড়ে ওঠে সেকথা তিনি অদ্বার্থ ভাষায় প্রকাশ করেন।

পরাধীনতার অবসানেই যে স্বরাজ আসবে তা তিনি মনে করতেন না। তিনি স্বরাজের সংজ্ঞায় নতুন তাৎপর্য দান করেন। গয়া কংগ্রেসের পর স্বরাজ্য দলের কলকাতায় অন্তর্ষ্ঠিত (আগষ্ট, ১৯২৪) প্রথম সাধারণ সভায় তিনি সেই অভিমতই ব্যক্ত করেন এবং ফরিদপুর প্রাদেশিক সম্মেলনে (১৯২৫) তিনি তাঁর মনোভাবকে আরও স্পষ্টভাবে প্রকাশ করেন:

'কেবল স্বাধীনতায়ই স্বরাজ লাভ হইবে না। স্বরাজের আদর্শ আরও মহত্তর। ইংরাজ চলিয়া গোলে অধীনতা পাশ হইতে মৃক্ত হইতেও বা পারি, তথাপি কেবল তাহাতেই স্বরাজ অর্থে আমি যাহা বুঝি তাহার প্রতিষ্ঠা হয় না। পক্ষান্তরে ইংরাজ থাকিয়াও যদি জাতির স্বাঙ্গীন বিকাশলাভে কোন বাধানা জম্মে, তবে ইংরাজ থাকুক, তাহাতে আপত্তি কি? স্বরাজ আর স্বায়ত্ত-শাসন এক নহে। আমার স্বরাজের আদর্শের সহিত শাসন প্রণালী— তাহা ঘরেরই হউক অথবা পরেরই হউক— কোন রূপেই সংশ্লিষ্ট নয়। তবে যে স্বায়ত্তশাসন আত্মকল্যাণের জন্ম বিধিবিধান, তাহা কতকটা স্বরাজের আদর্শের নিকটবর্তী। জাতীয় স্বাঞ্গীন বিকাশলাভের অবাধ প্রয়াসই থাটি স্বরাজ্যাধনা। '২১

চিত্তরঞ্জনের ফরিদপুর ভাষণকে লোকে ভুল বুঝেছিল। মানবেন্দ্রনাথ তাঁর

Future of Indian Politics (1926) গ্রন্থে তার তীব্র সমালোচনা করেন। ২২ বস্তুতঃ চিত্তরঞ্জন চেয়েছিলেন দেশবাসীর আত্মোপলির, আত্মবিকাশ ও আত্ম-পরিপূর্তি। যদি এই লক্ষ্যবিষয়গুলি ব্রিটিশ সাম্রাজ্যের মধ্যে থেকেই অর্জন করা যায় তাহলে ভারত সাম্রাজ্যের মধ্যে অবস্থান করবে; কিন্তু যদি ইংরেজ ভারতের বিনাশ সাধনে তৎপর থাকে তাহলে ভারত সাম্রাজ্যের বাইরে থাকবে। এ-ধরণের প্রস্তাব বহুপূর্বে বিপিনচন্দ্রের কণ্ঠেও ধ্বনিত হয়েছিল। চিত্তরঞ্জন আমলাতন্ত্রের হৃদয়ের পরিবর্তন ও শাসনরীতির সংশোধন কামনা করেছিলেন। তিনি ব্রিটিশ সরকারকে পূর্ণ স্বরাজদানে সম্মত হতে অন্থরোধ জানান। কিন্তু ইংরেজ তাতে সম্মত না হওয়ায় তিনি দেশবাসীকে দ্বিগুণ উদ্দীপনায় সংগ্রামে অবতীর্ণ হতে আহ্বান জানান। তিনি 'ট্যাক্স বন্ধ কর' আন্দোলনের কথাও চিন্তা করেন। মোটের উপর ফরিদপুর সম্মেলনে তিনি সরকারের সঙ্গে যে-সহযোগিতার প্রস্তাব করেছিলেন তাতে দেশের আত্মর্যাদার প্রশ্ন আদে উপেক্ষিত হয় নি।

স্বাধীনতা অর্জনকল্পে হিংসাত্মক বৈপ্লবিক পদ্ধতি বা সন্ত্রাসবাদী পথকে তিনি অন্থুমোদন করেন নি। ১৯২৪ সালে দেশে যথন হিংসার বহিং প্রজ্জনিত হয় তথন তিনি তার নির্দ্ধ নিন্দা করেন। তবে বিবেক ও বাস্তববোধ থাকায় তিনি আদর্শনিষ্ঠ উদ্দাম তারুণ্যের হিংসাত্মক কার্যকলাপের পিছনে দেশপ্রেম ও হাদয়াবেগের প্রতি শ্রদ্ধা জানাতে ভোলেন নি। স্বরাজ্যা দল অন্থুস্থত রাজনৈতিক কর্মপন্থা ও আধ্যাত্মিক মূল্যবোধ বিশ্লেষণ করে সংবাদপত্তে (মার্চ, ১৯২৫) বিবৃত্তি দিয়ে রাজনৈতিক হত্যা ও হিংসাত্মক কার্যকলাপের বিরোধিতা করেন। সেইসঙ্গে সরকারকেও তিনি হুঁ শিয়ার করে দেন এই বলে যে সরকারের চণ্ডনীতির ফলেই সন্ত্রাসবাদ বিভার লাভ করছে।

### চার: আর্থনীতিক চিন্তা

চিত্তরঞ্জনের চিন্তা শুধু যে সাংবিধানিক ও রাজনৈতিক বিষয়েই আবদ্ধ ছিল তা নয়। অর্থনৈতিক বিষয়েও তিনি সমধিক সজাগ ছিলেন। জাতীয়তাবাদীরা তাঁকে সমাজতন্ত্রী আখ্যা দেয়; অন্যদিকে সমাজতন্ত্রীরা তাঁকে বুর্জোয়া শ্রেণীর প্রবক্তা বলে মনে করত। তাঁর স্বরাজ সাধনার মধ্যে শুধু রাজনৈতিক গণতন্ত্র নয়, অর্থনৈতিক সাম্যের আদর্শও নিহিত। মার্কসবাদী সোসালিজমের প্রয়োগ-পদ্ধতি তাঁর ঐ মতবাদের প্রতি আস্থা ভঙ্গন করে দেয়। প্রায় সকল বক্তৃতাতেই তিনি দেশের আর্থিক হুর্গতির প্রতি দৃষ্টি আকর্ষণ করেছেন। প্রতিযোগিতামূলক ইউরোপীয় অর্থনীতির 'Industrialism'-এর তিনি তীব্র সমালোচনা করেন। ২৬ ভারতের নিজস্ব মৌলিক ধারায় দেশের গ্রামীণ ও কৃষিনির্ভর জীবনের পুনর্গঠনের উপর তিনি শুরুত্ব আরোপ করেন। বিদেশী পণ্য বর্জনের জন্ম তিনি দেশবাদীকে আহ্বান জানান।

তিনি যে বিকেন্দ্রিক রাষ্ট্রব্যবস্থার কল্পনা করেছিলেন তার প্রাথমিক ভিত্তি হৃদংগঠিত পল্লীসমাজ; গ্রামীণ অধিবাদীদের শিক্ষা ও চেতনার সঙ্গে তিনি চাইতেন আর্থিক নিরাপত্তা ও স্বরংসম্পূর্ণতা, পঞ্চায়েতী পরিশাদন ও সমবায়ী প্রণালীতে পল্লীসমাজে সাম্যের প্রতিষ্ঠা। কৃষির উন্নয়ন ও কুটিরশিল্পের বিস্তারে তিনি বিশেষ উৎসাহী ছিলেন। দেশের অর্থনৈতিক ব্যবস্থাকে তিনি ভারতের প্রাচীন ধাঁচে গড়ে তোলার পক্ষপাতী ছিলেন— সেজন্তে চাইতেন কিছুটা বিলাসিতা বর্জন ও আত্মসংযমের প্রয়াস। বিদেশী বস্তু যথাসাধ্য ব্যবহার না করাই ছিল তাঁর অভিমত— সেজন্তে তিনি নিজে স্বদেশী শিল্পবাণিজ্যের প্রতিষ্ঠা ও বিস্তারে তৎপর হয়েছিলেন। শ্রেণীস্বার্থে পরিচালিত রাষ্ট্রকাঠামোকে তিনি সমর্থন করতেন না। শিক্ষা ও স্বাস্থ্য ভিন্ন অ্যান্থ বিষয়ে রাষ্ট্রায়ত্ত ব্যবস্থার পরিবর্তে তিনি 'Co-operation and Integration'-এর ভিত্তিতে দেশের বৈষয়িক উন্নয়নের কথা চিন্তা করেন।

পশ্চিমী ধারায় দেশের শিল্পোন্নয়ন পছন্দ না করলেও স্বদেশী ব্যবসায়ে তিনি আধুনিক যন্ত্রশিল্পকে একেবারে বর্জন করেন নি। লাভজনক ব্যবসায়ে স্থলভ মূল্যন বিনিয়োগে তিনি সকলকে উৎসাহিত করতেন। দেশের রুষক অভ্যুত্থান ও শ্রমিক আন্দোলনেও তিনি নেতৃত্ব দান করেন। লাহোরে অন্তর্মিত ট্রেড ইউনিয়ন কংগ্রেদের (১৯২৩) অধিবেশনে সভাপতির ভাষণে তিনি কারথানা শ্রমিকদের জন্যে আইনাত্মগ বিধিব্যবস্থা ও তাদের ইউনিয়ন গঠন প্রচেষ্টার প্রতি যথেষ্ট গুরুত্ব আরোপ করেন। সেই অধিবেশনেই তিনি বলেছিলেন যে স্বরাজের স্থান্দ যদি মধ্যবিত্তরা একচেটিয়া করে নেয় তাহলে তিনি চাষীমজ্বের স্বার্থেই লড়বেন। গ্রা ভাষণেও তিনি চাষীমজ্বের সংগঠন প্রস্তুতির বিষয়কে যথোচিত গুরুত্ব দান করেছিলেন।

## পাঁচ: উপসংহার

মৌলানা আজাদ তাঁর আত্মজীবনীতে লিথেছেন যে চিত্তরঞ্জনের অকালমৃত্যু না হলে এদেশের রূপ হয়তো অন্তর্গকম হত; হয়তো দেশবিভাগের প্রয়োজন দেখা দিত না। ই বাস্থবিকই চিত্তরঞ্জন সম্পর্কে এরূপ মন্তব্য আদৌ অতিশয়োক্তি নয়। তদানীস্তন ভারতীয় রাজনীতির উগ্র বাম ও অতি দক্ষিণ কোনও দলেই না ভিড়ে চিত্তরঞ্জন স্বতন্ত্র এক তৃতীয় পথ রচনা করেছিলেন। রাজনীতির মধ্যে তিনি অলোকিকত্ব ও সাম্প্রদায়িকতাকে যেমন টেনে আনেন নি, অন্তদিকে তেমনি নির্বিবেক রাজনৈতিক হত্যাকাণ্ডে সায় দেন নি, রক্তন্তরা বিপ্লবের পথও অন্তর্সরণ করেন নি। ইংরেজ শাসনের বিক্লন্ধাচারণকেও জাতিবিদ্বেষে পরিণত করার তিনি বিরোধী ছিলেন। অন্ধবিশ্বাদে কোনও কিছুকে যেমন তিনি আঁকড়ে থাকতেন না, তেমনি স্বভাবস্থলভ ভাবাবেগের বশে তিনি বিনা বিচারে কোনও কিছু গ্রহণ বা বর্জন করতেন না। রাজনীতির অলিগলি সম্পর্কে তিনি যথেইই সচেতন ছিলেন; কার্যকারিতার তাড়নায় কর্মপন্থা রচনা করলেও নীতিরোধকে তিনি কোনও দিন বিসর্জন দেন নি। বৈষ্ণবিচন্তার প্রভাবে তিনি মূলতঃ মানব-প্রেমিক ছিলেন; মান্থবের কল্যাণচিন্তায় তিনি তাই নিজেকে অকাতরে বিলিয়ে দিয়েছেন।

রাষ্ট্রচিস্তায় তিনি মূলতঃ বিশ্বমচন্দ্র, অরবিন্দ ও বিপিনচন্দ্রের অন্থবর্তী ছিলেন। সক্রিয় রাজনৈতিক জীবনে অসহযোগ আন্দোলন, কাউন্সিল-বয়কটনীতি প্রভৃতি বিষয়ে তাঁর গান্ধীর সঙ্গে মতবিরোধ ঘটে; কিন্তু পরিশেষে,তিনি গান্ধীর আদর্শ ও কর্মপন্থা বহুলাংশে মেনে নেন।

চিত্তবঞ্জনের বাজনৈতিক সন্তায় তৃটি ধারার স্থন্দর সমন্বয় দেখা যায়। একটি হল নিপুণ আইনজ্ঞ এক আধুনিক রাজনীতিকের এবং অন্তাটি হল একনিষ্ঠ স্বরাজনাধক এক রোমান্টিক অধিনায়কের। তাঁর উচ্ছাসপ্রবণ মনের পশ্চাতে সদাই যেন 'আত্মোপলন্ধি, আত্মবিকাশ ও আত্মপরিপূর্তির' স্থর অন্থরণিত হত। স্বরাজ সম্পর্কে তাঁর দৃষ্টি ভিন্ন হলেও স্বচ্ছ ও স্পষ্ট ছিল। স্থরাজকে তিনি কেবল রাজনৈতিক দৃষ্টিতেই দেখেন নি। মননশীল ও আত্মিক বিকাশের প্রেক্ষাপটে তিনি স্বরাজের চিত্র কল্পনা করেন।

গয়া কংগ্রেসে প্রদত্ত তাঁর সভাপতির অভিভাষণ ভারতীয় রাষ্ট্রচিন্তার ইতিহাসে বিশেষ মূল্যবান। সেই ভাষণে তিনি এক অভিনব রাষ্ট্রদর্শনের ইঙ্গিত করেন, যাতে প্রাচ্য ও পাশ্চাত্তা চিন্তার বিভিন্ন ধারার সংমিশ্রণ দেখা যায়। বৈষ্ণব চিন্তার প্রভাবে তিনি জগৎকে ঈখরের লীলাস্থান মনে করতেন; ঐ প্রভাবকে হেগেলীয় প্রত্যয়ে এই বলে প্রসারিত করেন যে ইতিহাদ ঈশ্বরেরই অভিব্যক্তি। অন্তর্নিহিত নিগৃচ সন্তায় ইতিহাদ তার কাছে ছিল বিশেষ তাৎপর্যপূর্ণ। এই ইতিহাদচিন্তায় তিনি মাৎদিনির আধ্যাত্মিক জাতীয়তাবাদী-দর্শনের সংমিশ্রণ ঘটান; মাৎদিনির দৃষ্টিতে মানবতার আদর্শকে চরিতার্থ করতে হলে সর্বাত্রে প্রয়োজন জাতির পূর্ণ বিকাশ, নাগরিক চেতনার পুনরুজ্জীবনকল্পে প্রয়োজন স্থম্ব প্রতিবেশিস্থলভ মনোভাবের উন্নয়ন। রাষ্ট্রণরিচালনায় নাগরিকদের অংশ গ্রহণের প্রাথমিক ক্ষেত্র হল ক্ষুক্ত ক্ষুক্ত গোষ্ঠী ও তার পরিবেশ। মানবগোষ্ঠীর সম্যাক মঙ্গল বিধান জাতির মৌল উপাদান ব্যষ্টির উপর বর্তায়। সমকালীন বিশ্ব-পরিস্থিতি দম্পর্কে অবহিত থেকেই তিনি তাঁর ক্রমবিক্তম্ব বিশ্ব-মহাজাতি সংঘের পরিকল্পনা রচনা করেন। একটি স্থম্পন্ত ও ঋজু দৃষ্টিভঙ্গীতে তিনি 'এশিয়াটিক ক্ষেডারেশন' এবং 'ক্ষেডারেশন অব হিউম্যানিটিজ'-এর তত্ত্ব উদ্ভাবন করেছিলেন; সে-ভাবনা দেদিন নিঃসন্দেহে দ্রদর্শিতার পরিচয় দিয়েছিল।

ভারতের রাষ্ট্রীয় পুনর্গঠনকল্পে গণতান্ত্রিক তৃণমূলস্বরূপ দেশব্যাপী গ্রাম পঞ্চায়েত গড়ে তোলার প্রস্তাব তাঁর অন্তরূপ দূরদৃষ্টি ও চিন্তার গভীরতা প্রমাণ করে। কেন্দ্রাভিগ রাষ্ট্রকাঠামো তাঁর মতে যান্ত্রিক নিশ্রাণতায় পরিণত হয়। ভিত থেকে অট্টালিকা নির্মাণের মতো বিকেন্দ্রিক প্রশাসন-ব্যবস্থাও অন্তরূপ পদ্ধতিতে গঠিত হওয়া উচিত বলে তিনি মনে করতেন। দেশময় ছড়িয়ে থাকা ছোট ছোট প্রশাসনিক অধিকারগুলির সমন্বয়ে একটি প্রাণবস্ত কেন্দ্রীয় সংস্থা গড়ে উঠবে— এই ছিল তাঁর পরিকল্পনা। গয়া কংগ্রেসে চিত্তরঞ্জন প্রস্তাবতিকে সবিস্তারে উপস্থাপিত করেছিলেন। তাতে গ্রাম ও জেলাভিত্তিক প্রতিনিধি দভার এক পূর্ণান্ধ চিত্র পাওয়া যায়। প্রশাসনিক বিকেন্দ্রিকরণে তিনি গুরুত্ব আরোপ করেছিলেন; সেটাই ছিল তাঁর কাছে গণতত্ত্বের মূল ভিত্তি। স্বায়ত্ত-শাসন বাবস্থাকে সক্রিয় ও স্বয়ংসম্পূর্ণ করাই ছিল তাঁর অভিমত। সম্প্রতিকালে দেশে যে গণতান্ত্রিক বিকেন্দ্রিকরণের প্রচেষ্টা চলেছে তার ভাবনা চিত্তরঞ্জনের ঐতিহাদিক গয়া ভাষণে পাওয়া যায়। তার আগে অবশ্ব বিপিনচন্দ্র পালই এবিষয়ে চিন্তার প্রথম স্ব্রেপাত করেছিলেন।

চিত্তরঞ্জনের চিন্তাভাবনা শুধু যে সাংবিধানিক ও রাজনৈতিক বিষয়েই আবদ্ধ ছিল তা নয়। অর্থনৈতিক বিষয়েও তিনিসমধিক সজাগ ছিলেন। গয়া কংগ্রেসেই তিনি ঘোষণা করেছিলেন যে স্বরাজ সর্বজনের, মৃষ্টিমেয় মান্থবের জন্ত নয়।
দেশের সর্বাত্মক অর্থনৈতিক উন্নয়নের চিন্তাও তাঁর মধ্যে যথেষ্ট দেখা যায়।
অবহেলিত অন্থনত মান্থবের নিজ অধিকার অর্জনের জন্ত তিনি তাদের ঐক্যবদ্ধ
করে তুলতে চেষ্টা করেন। সমাজতন্ত্রের আদর্শে তিনি বিশাসী ছিলেন। কিন্তু
সেজন্তে ব্যক্তিস্বাধীনতা ও অহিংস নীতিকে বর্জন করেন নি।

হিন্দুমূলমানের সম্প্রীতি ছিল তাঁর অহোরাত্রের চিন্তা। সাম্প্রাণায়িক এক্যের জন্ম তিনি প্রাণপাত পরিশ্রম করেছেন। ঐক্য ও সহযোগিতার তাগিদে রচিত তাঁর কর্মপন্থা 'Das Formula' নামে পরিচিত। ঐ কর্মপন্থার জন্ম তাঁকে যথেষ্ট অপ্রিয়ভান্তন হতে হয়।

বাঙালীর নিঃস্ব মনন ও দৈয়জীবনদশার জন্ম তিনি পশ্চিমী নকলনবিশিকে অভিযুক্ত করেন। তিনি চাইতেন ভারতের প্রাচীন আদর্শের নবরূপায়ণ এবং সেই অনুযায়ী রাষ্ট্রতন্ব, অর্থতন্ত্ব ও সমাজতত্ত্বের বিশ্লেষণ ও প্রয়োগ।

ভারতের স্বাধীনতা আন্দোলনের অবিসংবাদিত নেতা নিঃস্বার্থ হৃদয় চিত্তবঞ্জনের চিত্ত ছিল অদম্য। প্রাক্ত রাজনীতিকের দ্রদৃষ্টি ও মৌলিক চিন্তাশক্তি তাঁকে বৈশিষ্ট্য দান করে। তাঁর বিভিন্ন রচনা ও ভাষণে দেশবিদেশের রাজনৈতিক সমস্থার ব্যাখ্যাবিশ্লেষণ থেকে চিত্তবঞ্জনের যুক্তিনিষ্ঠ রাষ্ট্রচিন্তার এবং তীক্ষ মনন-শীলতার পরিচয় পাওয়া যায়।

### नि र्फ मि का

- ১০ স্থকুমাররঞ্জন দাশ। 'দেশবন্ধু চিত্তরঞ্জন'। ১৯৩৬, ৩০ পৃষ্ঠায় উদ্ধৃত।
- 2. H. N. Mitra, ed. The Indian Annual Register. 1923, p. 835.
- ৩. স্বকুমাররঞ্জন দাশ। 'দেশবন্ধু চিত্তরঞ্জন'। ১৯৩৬, পু ২০২-২০৩।
- Subhas Chandra Bose. The Indian Struggle: 1920-42. 1964,
   p. 92.
- e. H. N. Mitra, ed. The Indian Annual Register. 1923, p. 833.
- . Ibid. p. 839.
- 1. Deshbandhu Chittaranjan: Brief Survey of Life and Work,

Provincial Speeches, Congress Speeches. Published by Rajen Sen and B. K. Sen, Vol. 1, 1926, p. 3.

- ৮. স্বধাকৃষ্ণ বাগচী। 'দেশবন্ধু চিত্তবঞ্জন'। ১৯৩৩, ১০১-১০২ পৃষ্ঠায় উদ্ধৃত।
- P. H. N. Mitra, ed. The Indian Annual Register. 1921, p. 27. (Appendix)
- so. Ibid. p. 28.
- \$5. Ibid. 1923, p. 831.
- Deshbandhu Chittaranjan...Published by Sen and Sen, Vol. 1, 1926, p. 23.
- No. Prithwis Chandra Ray. Life and Times of C. R. Das. London, O. U. P., 1927, p. 230.
- Ss. Ibid.
- 54. M. N. Roy. Memoirs. 1964, p. 545.
- 36. H. N. Mitra, ed. The Indian Annual Register. 1923, p. 825.
- 59. Ibid. p. 823.
- St. Ibid. 1922, p. 39. (Appendix)
- sa. Ibid. 1923, p. 823.
- २0. Ibid. p. 830.
- ২১. স্থকুমাররঞ্জন দাশ। 'দেশবন্ধু চিত্তবঞ্জন'। ১৯৩৬, পৃ ২৩০-২৩১।
- RR. M. N. Roy. The Future of Indian Politics. London, 1926, p. 72.
- ২৩. Deshbandhu Chittaranjan...Published by Sen and Sen, Vol. 1, 1926, pp. 1-83. (ভবানীপুর প্রাদেশিক সম্মেলনে (১৯১৭) প্রদত্ত ভাষণ)
- 88. Maulana Abul Kalam Azad. India Wins Freedom. 1959, p. 21.

## এক: ভূমিকা

উনিশ শতকের ভারতীয় নবজাগরণ ধর্ম ও রাজনীতির দিম্থী ধারায় দেখা দিয়েছিল। রাজনৈতিক চিন্তার ক্ষেত্রে নরমণন্থী ও চরমণন্থী নামে অভিহিত তৃটি উপধারার কথা পূর্বের অধ্যায়গুলিতে আলোচিত হয়েছে। ধর্মের ক্ষেত্রে শতানীর শেষদিকে তিনটি উপধারা দেখা দেয়: বৈদিক, পৌরাণিক ও উপনিষদ। বৈদিক স্বর্ণময় মুগের পুনরাবর্তনে উৎসাহিত হয়েছিলেন আর্যমমাজ-আন্দোলনের প্রবর্তক দিয়ানন্দ সরস্বতী। পৌরাণিক আদর্শের অন্বর্গাণী ছিলেন বন্ধিমচন্দ্র ও অরবিন্দ। শতান্দীর গোড়ার দিকে যে-উপনিষদ বা বৈদান্তিক ধারার পুনঃপ্রতিষ্ঠা হয়েছিল রামমোহনের প্রচেষ্টায়— দেই আদর্শেই অন্ধ্র্পাণিত হন বিবেকানন্দ ও রবীন্দ্রনাথ। চিন্তা ও সাধনায় বিবেকানন্দ পরবর্তীকালে পৌরাণিক ধারায় আরুই হন। বিবেকানন্দ ও রবীন্দ্রনাথ রামমোহনের যুক্তিবাদী দৃষ্টিভঙ্গী অপেক্ষা অতীন্তিয় ভাবাদর্শেই অধিক প্রভাবিত হয়েছিলেন।

রামমোহন, অক্ষয়কুমার, বিভাসাগর, কেশবচন্দ্র, স্থরেন্দ্রনাথ প্রম্থ চিন্তানায়কদের প্রেরণার প্রধান উৎস ছিল ইউরোপের রেনেসাঁস। বিবেকানন্দ্র বিপরীত চিন্তা পোষণ করতেন। তাঁর মতে ভারতই বিশ্বকে প্রেরণার সন্ধান দিতে পারে। ববীন্দ্রনাথও কতকটা সেই মতে বিশ্বাসী ছিলেন; অবশ্য সেইসঙ্গে একথাও মনে করতেন যে পশ্চিমের কাছে ভারতের যেমন এক 'মিশন' আছে ভারতেও পশ্চিমের অক্ররণ 'মিশন' আছে।

রামমোহন, কেশবচন্দ্র, বিবেকানন্দ্র, রবীন্দ্রনাথ সকলেই প্রায় একই 'মিশনে' বিদেশ পর্যটনে যান। পশ্চিমী সমাজ রামমোহনের প্রথব ব্যক্তিত্ব ও মননশীলতা প্রত্যক্ষ করেছিল; কিন্তু তাঁর স্বাদেশিক চিন্তার কোনও বৈশিষ্ট্য উপলব্ধি করে নি। ইংলওে কেশবচন্দ্রের ভারতীয় আদর্শ অপেক্ষা পাশ্চান্ত্য চিন্তার প্রভাবই অধিক লক্ষিত হয়। বিবেকানন্দই সর্বপ্রথম নিজ দেশের ঐতিহ্য ও সংস্কৃতির প্রাধান্ত দৃপ্তকপ্রে ঘোষণা করেন। তবে পাশ্চান্ত্যে বিবেকানন্দের সেই বিজয় অভিযান সেথানকার জনচিত্তে যতটা না প্রতিফলিত হয় তার চেয়ে বহুলাংশে

অধিক কার্যকর হয় ভারতীয় জনমানদের স্থপ্তিভঙ্গে; দেশবাসীর আত্মবিশ্বাস ও আত্মশক্তির উন্মেষদাধনে তিনি সফল হন। কিন্তু ভারতীয় ও পশ্চিমী চিন্তার মিলনদাবনে তাঁর ভূমিকা তেমন উল্লেখযোগ্য নয়। হিন্দুধর্মের প্রচারই ছিল তাঁর লক্ষা। তাই পশ্চিমের কিছুসংখ্যক মান্ত্যকেই কেবল তিনি প্রভাবিত করতে পেরেছিলেন। পক্ষান্তরে রবীন্দ্রনাথ কোনও ধর্মমতের বাহক হিসাবে অন্ত দেশের মান্ত্যের মনে সংঘাত স্প্তি করেন নি। তাঁর আবেদন ছিল মান্ত্যের হৃদয়ে—দেশ, কাল, ধর্মের উর্দের সহজাত শাশ্বত মূল্যবোধে। ভারতের সঙ্গে পাশ্চান্ত্য তথা বিশ্বমানসের নৈতিক ও সাংস্কৃতিক মিলনসাধনের প্রয়াস রবীন্দ্রনাথকে বিশ্ব-হৃদয়ে স্থায়ী আসন দান করেছে।

সাধারণতঃ ছটি দিক থেকে স্বাদেশিকতা দানা বেঁধে ওঠে। একটি স্বদেশ ও স্বজাতির অতীত আদর্শে প্রেরণার সন্ধান করে এবং স্বভাবতই এই পশ্চাৎ-মুখী দৃষ্টি কিছুটা রক্ষণশীল ও প্রথান্ত্রসারী হয়ে থাকে। দিতীয় দৃষ্টিতে মান্ত্রম সামনের দিকে তাকায়; মন তথন আর ইতিহাস-ভূগোলের দীমানা মানে না; একই সঙ্গে স্বদেশ ও বিদেশের ভাবাদর্শ সমন্বিত হয়। প্রথান্ত্রসারিতার বিপরীত এই দিতীয় দৃষ্টিভঙ্গী নিঃসন্দেহে প্রগতির পরিচায়ক। বস্তুতঃ ছটি দৃষ্টির সমন্বয়ে স্কন্থ সমাজ ও জীবনবাধ গড়ে ওঠে। অতীতের গ্রহণযোগ্য চিন্তা ও বর্তমান জীবনাদর্শ, দেশ ও বিদেশের যা-কিছু যুক্তিবহ তার সংমিশ্রণে সঠিক জীবনবোধ দেখা দেয়। মানসিক বিবর্তনের প্রথম দিকে রবীন্ত্রমানদে প্রথমোক্ত চিন্তারই প্রাধান্ত ছিল। পরের দিকে দ্বিতীয় মনোভাবের মধ্য দিয়ে উল্লিখিত জীবনবোধ প্রবল হয়।

আধ্যাত্মিক, সামাজিক এবং স্বাদেশিক চিন্তায় প্রত্যক্ষভাবে পিতার ও পারিবারিক পরিবেশের প্রভাবে তাঁর মন গড়ে ওঠে। কৈশোরে অগ্রজদের সঙ্গে হিন্দুমেলায় থেতেন। চোদ্দ বছর বয়সের লেখা কবিতা 'হিন্দুমেলার উপহার' হিন্দুমেলায় পঠিত হয় (১৮৭৫)। আধা রাজনৈতিক উপলক্ষে প্রকাশিত এই কবিতাটি স্বনামে ছাপার অক্ষরে তাঁর প্রথম রচনা। তথনও জাতীয় কংগ্রেস প্রতিষ্ঠিত হয় নি। জ্যোতিরিক্রনাথ ঠাকুরের উল্লোগে ও রাজনারায়ণ বহুর সভাপতিছে গঠিত সঞ্জীবনী-সভার ক্ষদ্ধার গুপ্ত অধিবেশনগুলি কিশোর রবীক্রনাথের মনে উত্তেজনার সঞ্চার করত। 'ভারতী' পত্রিকায় প্রকাশিত কবির বিভিন্ন রচনা সমসাময়িক বিদ্বং সমাজের সপ্রশংস দৃষ্টি আকর্ষণ করে। ক্রমে তিনি দেশের রাজনৈতিক ও শামাজিক আন্দোলনের শীর্ষস্থানীয় নেতৃর্ন্দের ঘনিষ্ঠ সান্নিধ্যে আসেন। সে-সময়ে দেশে যে নিয়মতান্ত্রিক আন্দোলন চলেছিল তাতে তাঁর বিশেষ রুচি ছিল না।

তৎপরিবর্তে তিনি তাঁর কবিতায়, গানে, প্রবন্ধে ও বক্তৃতার মধ্যে দিয়ে আত্মশক্তির উদ্বোধনে ও স্বাধীনতার আদর্শ প্রচারে বৃত হন। এ-বিষয়ে তাঁর প্রেরণার উৎস ছিলেন বঙ্কিমচন্দ্র।

আদি ব্রাক্ষসমাজের সম্পাদক পদে নিযুক্ত হয়ে (১২৯১ বঙ্গাব্দ) তিনি ব্রাক্ষ ধর্মান্দোলনের ধারাকে নিষ্ঠার সঙ্গে বহন করে চলেন। সে-সময়ে তিনি ব্রাক্ষণ্যধর্ম ও হিন্দু বর্ণাশ্রম আদর্শের একনিষ্ঠ অন্তরাগী ছিলেন। তাই দয়ানন্দ সরস্বতীর আর্যসমাজ আন্দোলনেও 'মহৎ আশার কারণ' প্রত্যক্ষ করেন। প্রাচীন বৈদিক ভারতের আদর্শেই তিনি শান্তিনিকেতনে ব্রক্ষচর্যাশ্রমের প্রতিষ্ঠা করেছিলেন (১৩০৮ বঙ্গাব্দ)। হিন্দু রক্ষণশীলতার উগ্র সমর্থক ব্রক্ষবান্ধর উপাধ্যায় (১৮৬১-১৯০৭) এ ব্যাপারে তাঁর বিশেষ সহায়ক হয়েছিলেন। 'নববর্ষ' 'হিন্দুত্ব' 'ব্রাহ্মণ' 'সমাজভেদ' প্রভৃতি প্রবন্ধে তাঁর তথনকার রক্ষণশীল মনের পরিচয় পাওয়া যায়। প্রথম যৌবনে রবীন্দ্রনাথ জ্বার বিলাতভ্রমণ (১৭৭৮ ও ১৮৯০) করেছিলেন। কিন্তু ইউরোপের তথনকার জীবনসমস্থা ও দাধনা তাঁর মনকে স্পর্শ করে নি। সেথানকার ধনতান্ত্রিক যন্ত্রসভ্যতা কবিমনের হৃদয়াবেগ, গভীর অন্তভৃতি ও কাব্যসাধনার অনুকৃল নয় বলেই তাঁর মনে হয়েছিল।

১৮৮৬ সালে কলকাতায় জাতীয় কংগ্রেসের দ্বিতীয় অধিবেশনে কবি স্বর্বচিত 'আমরা মিলেছি আজ মায়ের ডাকে' গানটি গেয়ে শোনান। ১৮৯৬ সালের কলকাতা কংগ্রেসে তিনি 'বন্দেমাতরম্' গানটি স্বয়ং-যোজিত স্থরে গেয়ে শোনান। তথন থেকে তাঁরই দেওয়া স্থরে গানটি গাওয়া হয়ে আসছে। ই সংবাদপত্রে স্বাধীন মতামত প্রকাশের বিক্তন্ধে ভারত সরকার সিডিশন বিল বিধিবন্ধ করেছিলেন (১৮৯৮)। সেইসময়ে টাউন হলে অন্তর্গ্তিত এক প্রতিবাদ-সভায় কবি 'কণ্ঠরোধ' প্রবন্ধটি পাঠ করেন।

বঙ্গীয় প্রাদেশিক সম্মেলনের নাটোর অধিবেশনে (১৮৯৭) সভাপতিত্ব করে-ছিলেন সত্যেন্দ্রনাথ ঠাকুর। সভাপতির ভাষণ বাংলায় দেবার জন্ম কবি দে-সময়ে প্রথম দাবি তোলেন। সেই বছরে রাজদ্রোহের দায়ে টিলক কারারুদ্ধ হন। রবীন্দ্রনাথ টিলকের মামলা পরিচালনার জন্ম একটি অর্থভাণ্ডার খোলেন।

উনবিংশ শতকের শেষভাগে দারা বিশ্বে দামাজ্যবাদের নিপীড়ন চরম আকার ধারণ করে। ভারতেও অর্থনৈতিক সংকট, ছর্ভিক্ষ, মহামারী, ভূমিকম্প প্রভৃতি কারণে মান্তবের অশেষ হুর্গতি দেখা দেয়। শাসকদের উদাসীতা ও উৎপীড়নে দেশের এক শ্রেণীর লোকের মধ্যে তীব্র প্রতিক্রিয়া শুরু হয়। রবীন্দ্রনাথের মনেও তথন চলেছিল তৃটি ভিন্ন ধারার ছন্দ্বসংঘাত: একদিকে কোলাহলম্ক্র পরিবেশে সাহিত্যসাধনার আবেগ, অপরদিকে নতুন সমাজবোধ ও স্বদেশের কল্যাণ বাসনা। রবীক্রনাথের সম্পাদনায় নবণ্যায়ে 'বঙ্গদর্শন' (১৯০১) আর 'সাধনা' পত্রিকায় (১৮৯১-৯৫) 'রাষ্ট্রনীতি ও ধর্মনীতি' 'রাজকুটুম্ব' 'ঘুষাঘুষি' 'ধর্মবোধের দৃষ্টান্ত' প্রভৃতি প্রবন্ধে কবির যুগচেতনা ফুটে ওঠে।

ফরাসি রাষ্ট্রবিদ্ ও ঐতিহাসিক ফ্রাঁসোয়া গিজো (১৭৮৭-১৮৭৪) লিখিত পাশ্চান্তা সভ্যতার ইতিহাস বিষয়ক গ্রন্থের আলোচনা প্রসঙ্গে কবি 'প্রাচ্য ও পাশ্চান্তা সভ্যতা' নামে এক প্রবন্ধে উভয় সভ্যতার মৌল পার্থক্য তুলে ধরেন। 'নেশন কী' এই প্রবন্ধে তিনি ফরাসি ঐতিহাসিক এর্নেস্ত রেনা (১৮২৩-৯২)-র নেশন-তত্ত্বের আলোচনা প্রসঙ্গে বলেন সামাজ্যবাদ নেশনবাদেরই পরিণাম এবং রাষ্ট্রধর্মে মানবধর্মের স্থান নগণা।

'নৈবেছ' (১৯০১) কাব্যগ্রন্থের প্রকাশ রবীন্দ্রমানদের ধারা পরিবর্তনের ফচনা করে। তার আগে 'এবার ফিরাও মোরে' (১৮৯৪) কবিতাটি যেন তারই পূর্বঘোষণা। বিশ শতকের প্রাক্তালেই কবি জাতীয়তাবাদ ও সাম্রাজ্যবাদের বিশ্বব্যাপী তাণ্ডবলীলা প্রত্যক্ষ করেছিলেন। ফলে ইউরোপীয় উদারতন্ত্রে আস্থা হারিয়ে ফেলেন। তথন থেকেই তাঁর মনে বিশ্বজনীন চেতনা ঘন হতে শুরু করে। 'ইংরেজ ও ভারতবাসী' 'রাজনীতির দ্বিধা' 'সফলতার সফুপায়' প্রভৃতি নানা বচনায় তাঁর এই নব্যচেতনা ক্রমশঃ প্রকাশ পায়।

কার্জনের ইউনিভার্দিটি বিল ও বঙ্গব্যবচ্ছেদ প্রস্তাবকে (১৯০৩) উপলক্ষ করে বাংলাদেশে এক অভূতপূর্ব আন্দোলন হৃষ্ট হয়। সেই আন্দোলনে রবীন্দ্রনাথের ভূমিকা ছিল বিশেষ তাৎপর্যপূর্ণ। কবির দেশাত্মবোধক বিখ্যাত গানগুলির অধিকাংশই সেইসময়ে রচিত হয়। 'ইম্পিরিয়ালিজম' প্রবদ্ধে কবি সামাজ্যবাদের স্বরূপ উদ্ঘাটিত করেন।

১৯০৪ দালে কলকাতায় 'শিবাজী উৎসব' একটি শ্বরণীয় ঘটনা। উৎসবের প্রধান অঙ্গ ছিল শক্তিরূপিণী ভবানীর পূজা। মোগল আধিপত্য থেকে দেশকে স্বাধীন করার যে ব্রত শিবাজী গ্রহণ করেছিলেন দেই আদর্শেরই পুনরুজ্জীবন ছিল উৎসবের লক্ষ্য। দেই উপলক্ষে আয়োজিত এক জনসভায় কবি তাঁর 'শিবাজী উৎসব' প্রবন্ধটি পাঠ করেন। উৎসবে তাঁর সংযোগ ও সমর্থন ছিল আংশিক; কারণ শক্তিপূজা ও রাষ্ট্রীয় সাধনায় সাম্প্রদায়িকতার অনুপ্রবেশ ঘটানোর তিনি বিরোধী ছিলেন। ১৯০৫ সালের ১৬ অক্টোবর বঙ্গভঙ্গের বিক্লন্ধে তিনি রামেন্দ্রস্থানর বিরুদ্ধে বিক্লন্ধে তিনি রামেন্দ্রস্থানর বিরুদ্ধে সহযোগিতায় 'রাখীবন্ধন' উৎসবের আয়োজন করেন এবং 'ফেডারেশন হল' প্রাউণ্ডে (মিলন-মন্দির) আনন্দমোহন বস্তুর সভাপতিত্বে এক জনসভায় করি প্রতিজ্ঞাপত্র পাঠ করেন। সেইদিন বাগবাজারে পশুপতি বস্তুর গৃহপ্রাঙ্গণে এক বিশাল জনসমাবেশে করির আবেগময় ভাষণের ফলে জাতীয় ভাঙারে পঞ্চাশ হাজার টাকা সংগৃহীত হয়েছিল। এইসময়ে স্বদেশী শিল্পবাণিজ্যের প্রসারকয়ে করির সম্পাদনায় 'ভাঙার' নামে একটি পত্রিকা প্রকাশিত হয়।

স্বদেশী আন্দোলনের সময়ে বক্তৃতা, গান ও প্রবন্ধ রচনার মধ্যে দিয়ে জনচেতনা স্প্রের সঙ্গেই তিনি জাতীয় শিক্ষার প্রবর্তনেও সক্রিয় হন ; বিশেষ করে যখন বঙ্গভঙ্গের সপ্তাহখানেক পর বাংলা সরকারের চীক সেক্রেটারী কার্লাইল স্থলকলেজের অধাক্ষদের কাছে ছাত্রদের স্থদেশী আন্দোলনে যোগদান নিষিদ্ধ করেন। রবীক্রনাথ সে-সময়ে জাতীয় বিভালয় স্থাপনের জন্ম দেশবাদীকে উদাত্ত আহ্বান জানান।

ভারতীয় রাজনীতির তৎকালীন চরমপন্থী ও নরমপন্থী কোনও দলেরই মতে
তিনি সায় দিতে পারেন নি। নরমপন্থীদের সঙ্গে সাধারণ মান্থ্যের সম্পর্ক ছিল
ক্ষীণ। অপরদিকে চরমপন্থীরা রাজনৈতিক তৎপরতাকেই অতি বেশি প্রাধান্ত
দেওয়ায় প্রকৃত দেশগঠনে তাঁরা অবকাশ পেতেন না। রবীক্রনাথ রাজনৈতিক
ভাকাতি গুপুহত্যা প্রভৃতি সন্ত্রামবাদী ক্রিয়াকলাপের বিরোধী ছিলেন। 'পথ ও
পাথেয়' প্রবন্ধে বিপ্রবীদের বীরত্বের প্রশংসা করেন, কিন্তু হিংসাত্মক গোপন
কর্মতৎপরতা সমর্থন করেন নি। পরবর্তীকালে 'ঘরে বাইরে' (১৯১৬) উপত্যাসে
সন্ত্রামবাদী আদর্শের প্রতি তাঁর প্রচ্ছন্ন বীতশ্রদ্ধ মনোভাব স্পষ্ট হয়ে ওঠে। কবি
অক্ষত্রব করেন সমাজচিত্তের বিকাশ ও পল্লীকেক্রিক সামাজিক পুনর্গঠনের প্রয়াস
ব্যতিরেকে দেশের প্রকৃত উন্নতি সন্তব নয়, দেশবাসীর চেতনা ও নৈতিক
নবজাগরণ ভিন্ন নিছক রাষ্ট্রীয় আন্দোলনে ইপ্সিত ফললাভ ঘটরে না।

এই সময়ে রবীক্রনাথের বিখ্যাত 'স্বদেশী সমাজ' প্রবন্ধটি (১৯০৪) রচিত হয়। এই প্রবন্ধটিকেই তার রাষ্ট্রদর্শনের পূর্বাভাষ বলা যায়। তাতে তার দেশ-গঠনের এক স্কুম্পপ্ত ও মৌলিক পরিকল্পনার রেথাচিত্র পাওয়া যায়। কবি রাষ্ট্র অপেক্ষা সমাজগঠনের উপর অধিক গুরুত্ব আরোপ করেন। বিদেশী শাসক পরিচালিত রাষ্ট্রব্যবস্থার বিকল্প সামাজিক ও অর্থ নৈতিক পুনর্গঠনের একটি কাঠামোর ইঙ্গিত তিনি সেই পরিকল্পনাটিতে দিয়েছিলেন। কবির মতে নিজেদের

শিল্প-বাণিজ্য নিজেরাই গড়ব; শালিসি প্রথার সাহায্যে নিজেদের বিবাদবিসং-বাদের নিম্পত্তি করব; শান্তিরক্ষার জন্ম স্বেচ্ছাসেবক দল থাকরে; শিক্ষাবাবস্থা হবে সরকারি প্রভাব থেকে মৃক্ত; বিদেশী শাসকদের দঙ্গে এই সমাজের কোনও সম্বন্ধ যেমন থাকরে না, তেমনি তার দঙ্গে সংঘর্ষেও প্রয়োজন দেখা দেবে না। আয়ার্ল্যাণ্ডের জাতীয়তাবাদীরা ইংরেজ সরকারের পাশাপাশি অন্তর্নপ সমাস্তরাল এক শাসনকাঠামো গড়ে তোলার প্রয়াসী হয়েছিল। ববীন্দ্রনাথও ঠিক তেমনি একটি সমাস্তরাল পূর্ণাঙ্গ সমাজবাবস্থা গড়ে তুলতে চেয়েছিলেন— যার শক্তি কমে ইংরেজ শাসকদের নিংসহায় ও নিজিয় করে তুলবে। তাতে এই কথা বলা হয় যে কয়েকটি গ্রামের সমন্বয়ে গঠিত এক একটি মণ্ডল তাদের মণ্ডপে বনে গ্রামীণ উন্নয়ন ও হিতকর্ম পরিচালনা করবে। জেলা ও গ্রামীণ পর্যায়ে ক্রমবিশ্রস্ত সংস্থাগুলির সর্বশীর্ষে থাকরে প্রাদেশিক প্রতিনিধি সভা। এ বিষয়ে বিপিনচন্দ্র ও চিত্তরঞ্জনের দঙ্গে তাঁর মিল দেখা যায়। পরবর্তীকালে মানবেন্দ্রনাথ দেশব্যাপী পিরামিভ-আকারে যে-গণপরিষদ গঠনের প্রস্তাব করেছিলেন তারও লক্ষ্য ছিল ঐভাবে বিদেশী শাসনের মূলোচ্ছেদ ঘটানো। কবি কর্ত্বক কল্পিত উক্ত সমাজের রূপায়ণকল্পে সদস্তসংগ্রহ ও প্রতিজ্ঞাপত্র রচিত হয়েছিল।

রবীন্দ্রনাথের সমান্তরাল সমাজ ও শাসনবাবস্থা গড়ার পরিকল্পনা দেশবাসী গ্রহণ করে নি। স্বদেশী আন্দোলনের উত্তাপ গঠনসূলক পথে অগ্রসর না হয়ে জালাময়ী বক্তৃতা, উত্তেজনা ও সন্ত্রাসবাদী বিক্ষোভের রূপ নেয়। রাজনৈতিক ডাকাতি, গুপ্তহত্যা প্রভৃতি ক্রিয়াকলাপে তাঁর সমর্থন ছিল না। তবে ঐপথে যেতে গিয়ে দেশের জন্ম যেসব ঘ্বক মৃত্যুবরণ করেন তাঁদের দেশভক্তির প্রতি শ্রদ্ধা জানাতে তিনি কৃষ্ঠিত হন নি।

নৌরজির সভাপতিত্বে কলকাতা কংগ্রেসের (১৯০৬) পর দেশের জাতীয় আন্দোলনে নরম ও চরমপস্থীদের বিভেদ প্রকট হয়ে উঠলে রবীন্দ্রনাথ ছ-দলের মিলনসাধনে তৎপর হন। কিন্তু তাঁর প্রয়াস নিক্ষল হয়। তোষণনীতির সমর্থন না করলেও জাতীয় ঐক্যের স্বার্থে তিনি দেশবাসীকে হুরেক্সনাথের নেতৃত্ব মেনে নেবার আহ্বান জানান। হুরাট কংগ্রেস (১৯০৭) পণ্ড হয়ে যাবার পর প্রকাশ্র রাজনীতি থেকে তিনি কিছুটা সরে দাঁড়ান। ১৯০৮ সালে পাবনায় বঙ্গীয় প্রাদেশিক সম্মেলনে উভয়পক্ষের মিলনসাধনের জন্ম রবীক্সনাথকে সভাপতি করা হয়। পাবনা সম্মেলনের ভাষণও তাঁর রাষ্ট্রচিন্তার নতুন দৃষ্টিভঙ্গীর পরিচয় বহন করে। রাজনৈতিক বিতণ্ডার পরিবর্তে আগামী দিনের গঠনমূলক দেশসেবার

নতুন পথের ইঞ্চিত তাঁর সেই ভাষণে পাওয়া যায়। এরপর কবির জীবনে নতুন অধ্যায়ের স্টনা দেখা দেয়; সাহিত্যসাধনায় তিনি সম্পূর্ণ আত্মনিয়োগ করেন।

স্বদেশী আন্দোলনের সময়ে হিন্দুধর্মের সঙ্গে জাতীয় আন্দোলন অচ্ছেগুভাবে যুক্ত হয়ে পড়েছিল। এজন্তে দেশের অতাত বিশেষ করে চরমপন্থী রাষ্ট্রনায়কদের সঙ্গে রবীন্দ্রনাথও কিছুটা দায়ী ছিলেন। আন্দোলনের শেষভাগে তাঁর নতুন চেতনা দেখা দেয়। কবি এই সময় থেকে বিশেষভাবে অন্তভব করেন যে শংকীৰ্ণ ধৰ্মবোধ ও অন্ধ দেশাত্মচিন্তা থেকে মৃক্ত বিশ্বমানবতার আদৰ্শ প্রচারিত হওয়া প্রয়োজন। তাঁর এই নতুন চেতনা স্কুম্প্ট হয়ে ওঠে 'গোরা' উপত্যাসটিতে (১৯১০)। রাষ্ট্র সংক্রান্ত সকল বিষয়কেই তিনি নতুন দৃষ্টিতে দেখতে শুরু করেন। 'গীতাঞ্চলি' (১৯১০) কাব্যপ্রস্থের অন্তর্গত 'ভারততীর্থ' 'দীনের সংগীত' 'অপমানিত' প্রভৃতি কবিতায় তাঁর নব্য-দেশাত্মবোধ ও বিশ্ব-মানবতন্ত্রী মনোভাব দেখা দেয়। বয়কট ও স্বদেশী আন্দোলন যে দেশকে অনভিপ্রেত পথে নিয়ে চলেছিল দে সম্পর্কে তিনি স্থিরনিশ্চিত হন। সামাজিক ও আধ্যাত্মিক বিষয়েও তাঁর নতুন চিন্তা দেখা যায়। এ সময়কার একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা পুত্র রথীন্দ্র-নাথের বিধবাবিবাহ দেওয়া (১৩১৬ বঙ্গাব্দ)। 'অচলায়তন' (১৯১২) নাটকে কবি কুসংস্কারাচ্ছান্ন হিন্দু ঐতিহের বিরুদ্ধে অস্পৃখ্যদের অনড় সমাজকে ভাঙার ইঞ্চিত করেন। শাস্তিনিকেতনের মন্দিরে এতকাল প্রধানতঃ ঔপনিষদ প্রার্থনারই স্থান ছিল। অতঃপর বৌদ্ধ, ইসলাম ও এরিধর্মের আলোচনাও অন্তর্ভুক্ত হল। 'শাস্তিনিকেতন' গ্রন্থের উপদেশমালায় (১-৮ খণ্ড, ১৩১৫-১৬ বঙ্গান্ধ) তিনি সনাতন হিন্দুয়ানি বা আদি বাদ্মদমাজের সংকীর্ণ আধ্যাত্মিক গণ্ডি অতিক্রমের সঙ্গেই পাশ্যান্ত্যের উগ্র জাতীয়তাবাদের বিপরীতে নিথিল বিশ্বমানবের বাণী প্রচার कत्रालन ।

দক্রিয় রাজনীতি থেকে দরে গিয়ে কবি 'তন্তবোধিনী পত্রিকা'র সম্পাদনা (১৯১১-১৪) ও পল্লীসংগঠনকর্মে আত্মনিয়োগ করেন। তৃতীয়বার তিনি ইউরোপ পর্যটনে যান। নোবেল পুরস্কারপ্রাপ্তি তার পরের ঘটনা (১৯১৩)। তাঁর সভাপতিত্বে গঠিত 'বঙ্গীয় হিতসাধনমণ্ডলী' সমাজোনয়নের এক বিস্তৃত কর্মস্থচী গ্রহণ করে (১৯১৫)। প্রাক্তন বিপ্লবী অতুল সেন ও তাঁর সঙ্গীদের সহযোগিতায় রবীন্দ্রনাথ তাঁর সমাজোনয়ন পরিকল্পনাকে গ্রামাঞ্চলে রূপায়ণের প্রয়াদী হন। অতুল সেন অকস্মাৎ গ্রেপ্তার ও অন্তরীণ হয়ে পড়ায় কবির সে-প্রচেষ্টা অসমাপ্ত থেকে যায়।

ইতিমধ্যে প্রথম বিশ্বমহাযুদ্ধ (১৯১৪) শুক হয়ে যাওয়ায় রবীজনাথ খুবই বিচলিত হয়ে পড়েন। বিভিন্ন লেখায় তার প্রতিক্রিয়া ফুটে ওঠে। 'লড়াইয়ের মূল' প্রবদ্ধে তিনি যুদ্ধের কারণ ও পরিণতি বিশ্লেষণ করেন। বিশ্বমহাযুদ্ধের পর ইউরোপে রোমাঁ রোলাঁ, আঁরি বারবুদ, বার্ট্রাণ্ড রাদেল প্রম্থ বিহুৎবর্গ বিশ্বের শ্বাধীন বিবেকসম্পন্ন বুদ্ধিজীবীদের এক সংঘবদ্ধ আন্দোলনের স্ত্রপাত করেন। তাঁরা 'Declaration of Independence of Spirit' নামে একটি প্রচারপত্র কবির স্বাক্ষরের জন্ম পাঠান। কবি তাতে সাক্ষর করে নিজেকে সেই আন্দোলনের সঙ্গে যুক্ত করেন।

বিশ্বশান্তি ও সংস্কৃতির মিলনকেন্দ্রস্করণ 'বিশ্বভারতী' প্রতিষ্ঠা (১৯২২) কবির নবজীবনবোধের এক উল্লেখযোগ্য নিদর্শন। দেশ ও বিদেশের বহু গুণীর সাহায্যে কবির নিথিলমানব চিন্তা যেন মৃর্ত হয়ে ওঠে। সেই সময়ে দেশে সরকার নিয়ন্ত্রিত বিশ্ববিত্যালয়গুলির শিক্ষাব্যবস্থায় লোকে ক্রমেই বীতশ্রদ্ধ হয়ে উঠছিল। রবীন্দ্রনাথ শিক্ষাসমস্থার উপর 'অসন্তোষের কারণ' 'বিত্যার যাচাই' 'বিত্যাসমবায়' নামে তিনটি প্রবন্ধে এক নতুন আলোকপাত করেন।

১৯১৭ সালে কলকাতা কংগ্রেসে আানি বেসান্টকে সভানেত্রী করার প্রস্তাব নিয়ে যখন তুমূল মতবিরোধ দেখা দেয় তথন রবীন্দ্রনাথের মধ্যস্থতায় প্রস্তাবিটি গৃহীত হয় ও বিবাদের নিষ্পত্তি ঘটে। এক্ষেত্রে রবীন্দ্রনাথ যেমন চরমপন্থীদের সমর্থন করেছিলেন অন্তদিকে তেমনি অভ্যর্থনা সমিতির সভাপতির পদে বৈকুণ্ঠনাথ সেনের নাম প্রস্তাব করে নরমপন্থীদের তুষ্ট করেন। ফলে উভয় পক্ষের মধ্যে একটা ঐক্যু সাধিত হয়। এই সময় থেকে ভারতীয় রাজনীতিতে গান্ধীর প্রভাব বৃদ্ধি পেতে থাকে। ১৯১৯ সালে রাউলাট আইনের বিক্ষে গান্ধীর সভাগ্রহ আন্দোলন তীব্র আকার ধারণ করলে ঐ বছর ১৩ এপ্রিল জালিয়ানওয়ালাবাগ হত্যাকাণ্ডে ঘটে। প্রতিবাদে রবীন্দ্রনাথের নাইট উপাধি পরিত্যাগের কথা স্থবিদিত। এই প্রসঙ্গে উল্লেখ্য যে উক্ত হত্যাকাণ্ডের প্রতিবাদে প্রথমদিকে একমাত্র রবীন্দ্রনাথই অগ্রণী হয়েছিলেন।

১৯২২ সালে শান্তিনিকেতনের অদ্রে শ্রীনিকেতনে Rural Reconstruction বা পল্লী সংগঠন প্রতিষ্ঠানের উদ্বোধন হয়। তার প্রথম পরিচালক ছিলেন লেনার্ড কে. এল্মহার্ন্ট । ব্যয়নির্বাহের জন্ম আমেরিকা থেকে অর্থ সংগৃহীত হয়।

রবীন্দ্রনাথের কবিমন একদিকে যেমন চাইত কোলাহলমূক্ত নিভূত পরিবেশে শিল্পসাধনায় আত্মসমাহিত হয়ে থাকতে, অপরদিকে একঘেঁয়ে গৃহজীবন থেকে মৃক্ত হয়ে দেশ ও বিদেশের মাটি ও মান্থযকে প্রত্যক্ষভাবে জানতে। তার মধ্যে অবশ্য বিশ্বভারতীর জন্ম অর্থ সংগ্রহের উদ্দেশ্যও থাকত। বারো বার বিশ্ব পরিক্রমায় একমাত্র অস্ট্রেলিয়া ছাড়া বাকি পাঁচটি মহাদেশের অধিকাংশই তিনি দকর করেন। সে-দব দেশের বহু জননেতা ও মনীধীর সংস্পর্শে আসেন, লাভ করেন বিপুল সংবর্ধনা। রাশিয়ায় স্টালিনের সঙ্গে সাক্ষাং ঘটে নি; ইতালিতে মুদোলিনির আতিথ্যগ্রহণ পরে অনেক বিভ্রান্তির স্কৃষ্টি করে। প্রথম বিশ্ব-মহাযুদ্ধের পর কবি ক্রান্সে বণাঙ্গন পরিদর্শন করেছিলেন। বিশ্বপর্যটনকালে প্রদন্ত বক্তৃতা, চিঠিপত্র ও দিনলিপিগুলি Religion of Man, Sadhana, Personality, Nationalism, 'রাশিয়ার চিঠি' প্রভৃতি গ্রন্থে সংকলিত হয়েছে।

জাপান ও যুক্তরাষ্ট্র পরিভ্রমণকালে নানাস্থানে কবি যেসব বক্তৃতা দিয়ে-ছিলেন (১৯১৬-১৭) তারই কয়েকটি একত্রে 'কাশকালিজম' গ্রন্থে সংকলিত হয়। তার প্রথম রচনাটিতে তিনি পশ্চিমী সভাতার অন্তর্বিরোধ তলে ধরে দেখিয়েছেন, পশ্চিমী সভ্যতায় একদিকে চলেছে মুক্ত মানদের অবাধ বিকাশ ও জ্ঞানের অভিযান, যার ফলে ইউরোপ দারা বিশ্বের তীর্থস্থানে পরিণত হয়েছে; অন্তদিকে পশ্চিমী সভ্যতা জাতীয়তাবাদের বেদীমূলে বাক্তিকে উৎসর্গ করে নিবিবেক ক্ষমতালোলপ সাম্রাজ্যবাদী শক্তিঅর্জনে মত্ত হয়ে পড়েছে। কবির মতে জাতীয়তাবাদ একটি মহামারী, যার ক্রমবিস্তারী আক্রমণে মানবদভাতা বিপন্ন; পশ্চিমে উদ্ভূত জাতীয়তাবাদ দেখানকারই সভ্যতাকে গ্রাস করতে উদ্ভূত হয়েছে। দ্বিতীয় রচনাটিতে রবীন্দ্রনাথ আত্মঘাতী পশ্চিমী সভ্যতার অন্ত্রগামী জাপানে জাতীয়তাবাদের উদ্ভব ও সম্প্রদারণে শঙ্কা প্রকাশ করেছেন। পারস্পরিক সহযোগিতার মধ্যে দিয়ে ব্যক্তিমান্ত্র্যকে চিন্তা ও আত্মপ্রকাশের স্বাধীনতা দান করে যে-ইউরোপ সভ্যতার উৎকর্ষ সাধন করেছে, সেথানে চলেছে রাষ্ট্রের युभकार्ष्ठ वाष्ट्रित विनान, क्याजांत नानमात्र छात्रनीजित विमर्कन। ইউরোপীয় সভাতার অমৃতধারার আম্বাদ না নিয়ে তার হলাহল পানে জাপানকে উত্তত দেখে রবীন্দ্রনাথ জাপানের চিন্তাশীলদের সতর্ক করে দেন। তৃতীয় রচনায় তিনি দেথিয়েছেন যে পশ্চিমী সভ্যতা একদিকে ভারতের তমসাচ্ছন্ন জড়তা দূর করে মঞ্চলালোকের পথনির্দেশ করেছে; কিন্তু অপরদিকে সৃষ্টি করেছে জাতীয়তা-বাদের বিধাক্ত পরিবেশ। রবীন্দ্রনাথের মতে ভারতের ঐতিহ্য হল বিভিন্ন গোষ্ঠী, সম্প্রদায় ও মতের বৈশিষ্টা বজায় রেথে সহযোগিতার সম্পর্ক গড়ে তোলা। সহিষ্ণুতার পথ তাাগ করে আত্মঘাতী জাতীয়তাবাদের প্রতি ভারতের আরুষ্ট হওয়ার অর্থ সংঘাতকে অনিবার্য করা ছাড়া আর কিছু নয়। জাতিবিধেষের পরিবর্তে ভারত সারা বিশ্বকে এমন এক পথ দেখাতে পারে যা ব্যক্তির বিকাশ ও সার্বজনীন ঐক্যের সাধনায় সমগ্র মানব সমাজকে উদ্বুদ্ধ করে তুলবে। বলা বাহুলা রবীন্দ্রনাথের এই বিশ্বজনীন মনোভাব তীব্র নিন্দা ও সমালোচনার বিষয় হয়। প্রথম মহায়ুদ্ধের (১৯১৪-১৮) ভয়াবহ অভিজ্ঞতা থেকেই মায়্র্য নেশনতন্তের সচেতন হয়ে বিশ্বব্যাপী অবক্ষয়ের পথ পরিত্যাগ করবে বলেই তিনি আশা করেছিলেন। ১৯১২ থেকে ১৯৩২ সাল পর্যন্ত তিনি বিশ্বের বিভিন্ন দেশ পরিভ্রমণ করে তাঁর বিশ্বজনীন আদর্শ প্রচার করেন।

রবীন্দ্রনাথ গান্ধীর অসহযোগ আন্দোলনে নীতিগতভাবে সায় দিতে পারেন নি। লালা লাজপতের সভাপতিত্বে কলকাতা কংগ্রেসে (১৯২০) অসহযোগ আন্দোলনের প্রস্তাব গৃহীত হয়েছিল। ঐ-নীতি রবীন্দ্রনাথের কাছে নঞর্থকরূপে প্রতিভাত হয়। তিনি বিদেশী পণ্য বয়কটের পরিবর্তে স্বদেশী শিল্পবাণিজ্ঞা ও বিদেশী শিক্ষার পরিবর্তে দেশীয় ঐতিহ্যবহ শিক্ষার প্রবর্তন চেয়েছিলেন। চরকাতত্ব ও অহিংস রাজনীতির ফাঁকাবুলি তাঁর কাছে গ্রহণযোগ্য হয় নি। চৌরি-চৌরায় (১৯২২) দেশের নামে জনতার উন্মন্ততা ও চৌকিদারদের হত্যাকাণ্ডের পর অসহযোগ আন্দোলন ব্যর্থতায় পর্যবসিত হবার পূর্বেই রবীন্দ্রনাথ একটি থোলা চিঠিতে তৎকালীন নেতাদের সতর্ক করে বলেছিলেন যে অহিংসা মন্ত্রের প্রয়োগে বিপদ অনেক; লোকের মনকে প্রস্তুত না করে আন্দোলনে নামানো আর রণপ্রস্তুতির পূর্বে যুদ্ধে সৈক্য পাঠানো একই। ক্রোধ্বকে উত্তেজিত করে অহিংসার মন্ত্রে তাকে বশ করা যায় না। ক্রোধ তার ইন্ধন থোঁজে।

১৯৩১ সালে হিজলী বন্দীশালায় রাজবন্দীদের উপর গুলিবর্ষণ ও হতারি প্রতিবাদে কলকাতায় বিভিন্ন জনসভায় তিনি সরকারি আচরণের নিন্দা করেন। রবীন্দ্রনাথ গান্ধীর অসহযোগ আন্দোলন সমর্থন করেন নি বটে, তবে ১৯৩২ সালে গান্ধীর আমরণ অনশন প্রচেষ্টায় তিনি অত্যন্ত বিচলিত হয়ে গান্ধীকে অনশন থেকে প্রতিনিবৃত্ত করেন। ১৯৩৫ সালের ভারতীয় শাসন বাবস্থার বিকন্ধে অসম্ভোষ প্রকাশ করে তিনি বলেছিলেন যে ইংরেজ যতদিন এদেশকে তাদের মুঠোর মধ্যে রাখতে চাইবে ততদিন তাদের পক্ষে ভারতীয়দের শ্রন্ধা, বন্ধুত্ব ও সহযোগিতা আশা করা নিক্ষল। কথাটা যথন বলেছিলেন তথন দ্বিতীয় বিশ্বনহাযুদ্ধ গুরু হতে বছর চারেক বাকি। চীনের বিক্রন্ধে সেইসময়ে জাপানের অভিযানকেও তিনি নিন্দা করেন।

১৯৩৬ সালে সাম্প্রাদায়িক বাঁটোয়ারার ভিত্তিতে ভারত শাসন আইন সংস্কারের বিরুদ্ধে আহুত জনসভায় ববীন্দ্রনাথ সভাপতিত্ব করেন। দেশের সাম্প্রদায়িক সমস্তা সম্বন্ধে তাঁর ধর্মনিরপেক্ষ, যুক্তিপূর্ণ ও আধুনিক মনের পরিচয় পাওয়া যায়। 'কালান্তর' গ্রন্থের বিভিন্ন প্রবন্ধ ও 'কালের যাত্রা' নাটিকায় তিনি ধর্মমৃচতাকে ধিকার জানান এবং হিন্দুমুসলমানের সামাজিক বৈষম্যের কঠোর সমালোচনা করেন। তাঁর মতে হিন্দুসলমানের মিলনের ফাঁকাবুলি আওড়ালে চলবেন।— চাই উভয়ের সর্বাঙ্গীণ সমকক্ষতা। থিলাফং আন্দোলনের মধ্যে দিয়ে মধ্য-যগোচিত ধর্মবিশ্বাসকে সমর্থন করে গান্ধীপন্থী নেতারা মুসলমানদের দলে ভেডানোর যে পদ্ধতি গ্রহণ করেছিলেন তাতে রবীন্দ্রনাথের সমর্থন ছিল না। পরিণামে সেই ধর্মচেতনা ধর্মান্ধতায় রূপান্তরিত হয়— দেখা দেয় নানা বিষয়ে সাম্প্রদায়িক মতবিরোধ। ধর্ম ও রাজনীতির মধ্যে জট পাকানোর সমালোচনা করে তিনি 'সমস্তা' ও 'সমাধান' প্রবন্ধ হুটি লেখেন। স্বামী শ্রন্ধানন্দকে হত্যার পর তিনি লিখেছিলেন: 'ভারতবর্ষের অধিবাদীদের ছটি মোটা ভাগ, হিন্দু ও মুসলুমান। যদি ভাবি মুসলুমানদের অস্বীকার করে এক পাশে সরিয়ে দিলেই দেশের দকল মঙ্গল প্রচেষ্টা সফল হবে, তা হলে বড়ই ভুল করব। ছাদের পাঁচটা ক্ডিকে মানব, বাকি তিনটে ক্ডিকে মানবই না, এটা বিরক্তির কথা হতে পারে. কিন্তু ছাদ-রক্ষার পক্ষে স্থবৃদ্ধির কথা নয়। আমাদের সবচেয়ে বড়ো অমঙ্গল বড়ো তুর্গতি ঘটে যথন মাতুষ মাতুষের পাশে রয়েছে, অথচ পরস্পরের মধ্যে সম্বন্ধ तिहे, अथवा ति मश्य विकृष्ठ'।"

ববীন্দ্রনাথ ধর্মকে মানতেন, ধর্মতন্ত্রকে নয়। ধর্মীয় দহিষ্ণুতা, দমতাবোধ ও দম্প্রীতির বিষয়ে তাঁর উপর রামমোহন ও কেশবচন্দ্রের প্রভাব লক্ষণীয়। দেশের রাজনৈতিক কর্মতৎপরতায় প্রত্যক্ষ সংযোগ নাথাকলেও দেশ ও বিদেশের রাজনৈতিক নেতারা আলাপআলোচনা ও পরামর্শের জন্ম কবির কাছে অহরহ যাতায়াত করতেন। ত্রিপুরী কংগ্রেমের (১৯৩৯) পর স্থভাষচন্দ্রের উপর যে শান্তিবিধান হয় তা প্রত্যাহার করে নেবার জন্মে রবীন্দ্রনাথ গান্ধীকে অম্বরোধ জানিয়েছিলেন। গান্ধী জানান যে তা দম্ভব নয়। তৎকালীন কংগ্রেমের কর্মধারা দম্পর্কে অমিয় চক্রবর্তীকে কবি এক পত্রে লিখেছিলেন: 'কংগ্রেমনামধারী যে প্রতিষ্ঠান ভারতবর্ষে আন্দোলন জাগিয়েছিল তার কথা তো জানা আছে। তার আন্দোলন ছিল বাইরের দিকে। দেশের জনগণের অন্তরের দিকে দে তাকায় নি, তাকে জাগায় নি; স্বদেশের পরিত্রাণের জন্মে দে করুণ দৃষ্টিতে পথ তাকিয়ে ছিল

বাইরেকার উপরওয়ালার দিকে কংগ্রেদের অন্তঃসঞ্চিত ক্ষমতার তাপ হয়তো তার অস্বাস্থ্যের কারণ হয়ে উঠেছে বলে সন্দেহ করি। যাঁরা এর কেন্দ্রন্থলে এই শক্তিকে বিশিষ্ট ভাবে অধিকার করে আছেন, সংকটের সময় তাঁদের ধৈর্যচ্যুতি হয়েছে, বিচারবৃদ্ধি সোজা পথে চলে নি। পরস্পরের প্রতি যে শ্রন্ধা ও সৌজন্ত যে বৈধতা রক্ষা করলে যথার্থভাবে কংগ্রেদের বল ও সন্মান রক্ষা হত তার ব্যভিচার ঘটতে দেখা গেছে; এই ব্যবহারবিকৃতির মূলে আছে শক্তিম্পর্ধার প্রভাব'।

এরপর রাজনৈতিক দলাদলি ও সংঘর্ষে বাংলাদেশের ক্রত অবনতি দেখে রবীন্দ্রনাথ ব্যথা প্রকাশ করেন। একদিকে দেশে দলাদলি, রেষারেষি, দাম্প্রদায়িকতা ইত্যাদির প্রাবল্য, ওদিকে দেশের বাইরে বিশ্বমহাযুদ্ধ লেগে গেছে। রবীন্দ্রনাথ মার্কিন রাষ্ট্রপতি ক্রজভেন্টকে শাস্তি স্থাপনে উত্যোগী হবার জন্ম এক তারবার্তা পাঠান। রাজনীতি ও স্বাধীনতার সংগ্রাম সম্পর্কে রবীন্দ্রনাথের সর্বশেষ লেথা হল (৫ জুন, ১৯৪১) ব্রিটিশ পার্লামেন্টের সদস্যা শ্রীমতী রাথবোর্নের ভারতীয় নেতাদের বিশেষ করে জগুহরলাল সম্পর্কে লিখিত এক প্রবন্ধের বিরুদ্ধে প্রতিবাদ জ্ঞাপন। অধিকাংশ দেশনেতা ও জগুহরলাল তথন কারাক্রদ্ধ ছিলেন বলেই রবীন্দ্রনাথের মনে বিশেষ ব্যথা লাগে।

জীবনের শেষ জন্মদিনে রবীন্দ্রনাথ 'সভ্যতার সংকট' প্রবন্ধে সারা বিশ্বে প্রসার্যমাণ যুদ্ধের প্রেক্ষাপটে মানব সংস্কৃতির চরম বিনাশের আশঙ্কা প্রকাশ করেন এবং সমগ্র মানবসমাজকে শোনান তাঁর শেষ সাবধানবাণী।

# ছুই: দর্শনচিন্তার পরিপ্রেক্ষিত

রবীন্দ্রদর্শনে মানবসভ্যতার ছটি বিরাট ঐতিহ্বের মিলন দেখা যায়। একটি হচ্ছে ভারতের উপনিষদ ঐতিহ্য— যার প্রভাবে প্রাচীন মুনিশ্ববিদের মতো তিনিও মনে করতেন যে বিশ্বচরাচর বিশেষ এক কল্যাণকর সন্তার অভিব্যক্তি— সর্ববিধ বিষয়ের পিছনে এমন এক চৈতন্তুময় পুরুষ বিরাজ করেন যিনি বহু ও বিচিত্র সবকিছুকে সদাই সামঞ্জন্ময় ও সংগতিপূর্ণ করে তোলেন। দিতীয়টি হচ্ছে পাশ্চান্ত্যের রেনেসাঁসধর্মী মানবতন্ত্রী ঐতিহ্য— যার মুখ্য উপাদান যে স্বয়ং মাহুষ তা ঐকথাটিতেই স্থপরিস্কৃট। প্রোটাগোরাদের 'মাহুষ সবকিছুর মাপকাঠি' কিংবা

চণ্ডীদাদের 'দবার উপর মান্ন্য দত্য'— মানবতন্ত্রের মূলকথা। মানবতন্ত্রে বুজির চর্চা ও মূক্তির দাধনা অঙ্গাঙ্গীভাবে যুক্ত। মানবতন্ত্রীর দৃষ্টিতে মান্ন্য কেবল দব-কিছুর মাপকাঠি নয়, মান্ন্যই মন্ন্যাত্মের একমাত্র উৎপ ; মান্ন্যের দবকিছু অর্থাৎ তার উৎপত্তি, অবস্থান ও পরিণতির পশ্চাতে কল্পিত কোনও শক্তি বা দত্তা নেই। তাবলে এ-দিদ্ধান্তে উপনীত হওয়াঠিক নয় যে মানবতন্ত্রের পূর্বস্থারা সবাই নাস্তিক ছিলেন। তাঁদের মধ্যে অনেকেই ইশ্বরে আদক্তি ওধর্মবিশ্বাদ থেকে বিচ্যুত হন নি। দেইদঙ্গে অবস্থা একথাও মানতে হবে যে তাঁদের চিন্তাভাবনা মূলতঃ পার্থিব বিষয়েই আবদ্ধ থাকত এবং তাঁদের চেতনা ও কর্মতৎপরতা যতই দৃঢ় ও স্থাপষ্ট হয়ে ওঠে ততই তাঁদের মধ্যে মঠমন্দির ও চার্চের প্রভাব ক্ষীণ হয়ে আদে। রবীক্রনাথ ছিলেন এমনি একজন আধ্যাত্মিক মানবতন্ত্রী।

পৈতৃকস্থ্যে প্রাপ্ত একেশ্বরবাদী চিন্তায় তিনি সর্বেশ্বরবাদী ব্যঞ্জনা প্রদান করেছিলেন। একেশ্বরের প্রতি ভক্তি ও শ্রদ্ধা হেতু তাঁকে জগতের সংস্পর্শ থেকে পৃথকরূপে কল্পনা করা হয়। সর্বেশ্বরবাদীর দৃষ্টিতে স্বষ্টি ও প্রষ্টা অভিন্ন ও এক; স্বাষ্টির মাঝেই প্রষ্টা বিরাজ করেন। বিরাজমান স্বকিছুই প্রব্রহ্মের অন্তর্গত—জন্মতুল্য দেই ব্রহ্মেই ঘটে থাকে—সমগ্র কালাকাশ ব্রহ্মেরই অঙ্গ। তাঁর কথায়: 'দেবতা দ্রে নাই, গির্জায় নাই, তিনি আমাদের মধ্যেই আছেন। তিনি জন্ম-মৃত্যু, স্বথ-তৃঃথ, পাপ-পুণ্য, মিলন-বিচ্ছেদের মাঝথানে স্তর্কভাবে বিরাজমান। এই সংসারই তাঁহার চিরন্তন মন্দির। এই সজীব সচেতন বিপুল দেবালয় অহরহ বিচিত্র হইয়া রচিত হইয়া উঠিতেছে। ইহা কোন কালে ন্তন নহে, কোন কালে পুরাতন হয় না। ইহার কিছুই স্থির নহে, সমস্তই নিয়ত পরিবর্তমান অথচ ইহার মহৎ ঐক্য ইহার সত্যতা, ইহার নিত্যতা নম্ভ হয় না, কারণ এই চঞ্চল বিচিত্রের মধ্যে এক নিত্য পত্য প্রকাশ পাইতেছেন'।

পরম সত্তা মান্থবের মধ্যেই সর্বাপেক্ষা অধিক বিরাজমান। রবীক্রনাথের দৃষ্টিতে মান্থবের কাছে দেই পরম সত্তার শ্রেষ্ঠ রূপ হল বিশ্বমানবের রূপ। নিথিল মানবাত্মার মধ্যেই পরমাত্মা সবচেয়ে নিকট। বিশ্বমানবরূপী দেবতার সেবা এবং কর্মক্ষেত্রেই মান্থব পরমাত্মার মিলন ও উপাসনার স্থযোগ পায়। সকল কাজের লক্ষ্য বৈশ্বিক কল্যাণ— দেই নীতিনির্দিষ্ট কর্ম এবং সেই পথেই একদিকে বৈশ্বিক মঙ্গল সাধন ও অক্তদিকে পরম সত্তার উপাসনা বাঙ্কনীয়। রবীক্রদর্শনে পরম সত্তার সর্বব্যাপিত্ব যেমন স্বীকৃত, তেমনি প্রেমের পাত্ররূপে ঈশ্বরের বিশ্বনিরপেক্ষ স্বাতন্ত্র্য প্রীকৃত। এথানে তাই একটা দ্বৈভভাব লক্ষ্ণীয়। সর্বব্যাপী ঈশ্বর ত্বভাবে প্রকাশমান—

একদিকে ব্যক্তিমান্নষ, অন্তদিকে দমগ্র বিশ্ব। ব্যক্তি ও বিশ্বকে নিয়ে পরম সন্তার লীলা— তারই মাঝে রূপ রদ গন্ধ ও বৈচিত্র্যেভরা এই জগৎপ্রবাহ। যে-শক্তি বিশ্বলীলার কারণ তিনি দর্বত্র বিরাজমান। তিনি দেশ ও কাল, জীব ও জড়কে পরিব্যাপ্ত করে আছেন। বৈচিত্র্যময় বহুর মধ্যে দেই একই সত্তা বিরাজ করেন। বাহুতঃ যিনি লীলাময়, অন্তরে তিনি প্রাণের মান্ন্য। এক্ষেত্রে রবীন্দ্রনাথ শ্রীচৈতন্তের আদর্শ অন্ত্রুবন করেছেন। উভয়েই প্রেমের বন্ধনে পরম সন্তাকে আবদ্ধ করতে চেয়েছেন। তাই শংকরের মায়াবাদী অবিমিশ্র অন্বয় দৃষ্টিভঙ্গী উভয়েই গ্রহণ করেন নি।

বিশ্ব বছ বিশ্লিষ্ট বস্তুর উপাদানে গঠিত নয়, বিশ্ব একই বিরাট সন্তার বিচিত্র প্রকাশ এবং সেই একক সন্তা ব্যক্তিত্ব বিশিষ্ট; আবার ব্যক্তিমান্থর থেকে স্বতন্ত্র বিশ্বও ব্যক্তিত্বমণ্ডিত। সন্তায় এরূপ ব্যক্তিত্বের প্রত্যয় তাঁর চিন্তার একটি অভিনবত্ব। পারমার্থিক সন্তার স্বরূপ নির্গয়ে রবীন্দ্রনাথ জ্ঞানমার্গ অপেক্ষা প্রেমধর্মী অন্থভূতিমার্গের অধিক অন্থরাগী ছিলেন। প্রপ্রুর অতীত অতীন্দ্রিয় অন্থভূতির দ্বারা পরমের উপলব্ধি সম্ভব। তাঁর কাছে পর্বম সন্তা নিরাকার, নির্বর্গ ও নিগৃত্ব বিষয়, যা কেবল প্রেমেরই আধার। চূড়ান্ত সত্যরূপে তিনি মান্থর ও তার মনকেই দেখেছেন— শুধু নিয়মনিগড় ও নৈর্ব্যক্তিক সন্তাই নয়। তাই তাঁর দর্শনে একেশ্বরবাদের সঙ্গেই সর্বব্যাপী সর্বেশ্বরবাদের যুগপৎ অবস্থান দেখা যায়। শাশ্বত পর্বম সন্তার অনন্ত স্কলীশৈলীর প্রকাশ এবং সত্য ও স্থলবের অভিব্যক্তিরূপেই তিনি ইতিহাস ও প্রকৃতিকে দেখেছেন। কবির দৃষ্টিতে অতীন্দ্রিয় পরম সন্তার সঙ্গে বিরুদ্ধির স্ক্তনপ্রক্রিয়ার সঙ্গার সঙ্গের্গ অছেন্ত। ১°

রবীন্দ্রনাথের দিব্যপ্রেম ধরাছোঁয়ার অতীত নয়; তিনি দর্বব্যাপী প্রেমময়তার জয়গান করেছেন এবং বিশ্বজনকে সেই প্রেমদাগরে অবগাহনের আহ্বান জানিয়েছেন। প্রেম ও প্রজ্ঞার মধ্যে কোনও দ্বন্ধ নেই। প্রেমই বরং জ্ঞান ও চেতনার পরিণতি। প্রেমের দ্বারাই দর্বজ্ঞ পরব্রহ্মকে উপলব্ধি করা যায়। দান্তের মতো তিনিও বিশ্বাদ করতেন যে ছনিয়ার যত পাপ ও পদ্বিলতার কারণ হল এই দিব্য প্রেমান্থভূতির অভাব। আত্মার দকল জ্ঞালাযন্ত্রণার নিরদন ঘটে প্রেমের প্রেষ্ঠির স্বীকারে। প্রেমেই মৃক্তি।

বিশ্বহৃদয়চ্যুত আত্মাভিমানেই অশুভের উদ্ভব হয়। তাই তিনি মাতুষকে দর্প, দ্বেষ, লোভ ও রোষমূক্ত হয়ে দর্বব্যাপী দিব্য প্রেমের ধারায় মগ্ন হতে বলেন। দেইসঙ্গে একথাও বলেছেন যে জালাযন্ত্রণা, পাপ ও তাপের উৎপত্তিও ঐশ ক্রিয়াকান্থনে ঘটে। মানবাত্মাকে পবিত্রীকরণের প্রক্রিয়াস্বরূপ দেগুলি বিধিরই বিধান। এথানে রবীন্দ্রচিস্তায় কিছুটা যেন খ্রীষ্টীয় প্রভাব দেখা যায়।

ববীন্দ্রনাথের দৃষ্টিতে বিশ্বচরাচর ঈশ্বরের লীলাক্ষেত্র এবং জগতের সঙ্গে মানবজীবনের বাঁধন অচ্ছেত্য। সেই কারণেই জাগতিক বিধিব্যবস্থার লজ্ঞনক্ষতিকর। বৃক্ষলতার মর্মরধ্বনি, নদীর নিরস্তর প্রবাহ, আকাশভরা স্থাতারা, নিদাঘের দ্বিপ্রহর বিধাতারই অস্তিত্ব ঘোষণা করে। নিয়মনির্দেশের নিগড়ে বাঁধা প্রকৃতির অস্তরালে দিব্য ইচ্ছাই ক্রিয়াশীল থাকে। কালাকাশ ক্রমাগতি বা তাপগতিবিজ্ঞানও যেন নিরস্তর স্কলন্শীল শাশ্বত সন্তার নিয়মনির্দিষ্ট সমন্বয় ও মোল জাগতিক ঐক্যের স্থরে স্বর মেলাচ্ছে। জগতের যা কিছু বৈচিত্র্যা, ঐশ্বর্য ও মাধুর্য তা বিধাতার অসীম স্কলন্ময় প্রাচূর্যের পরিচয় বহন করে চলেছে। স্থাইই পরম সন্তার নিরস্তর অভিব্যক্তি। স্থাচন্দ্র, নদীপর্যত, ঝড়বাদলা সবই ঐশ আনন্দের প্রকাশ। রবীন্দ্রনাথের কাছে প্রকৃতি নিছক জড় ও শক্তির যান্ত্রিক একটা যোগফল নয়।

বিশ্বের অন্তর্নিহিত নিগৃত্ রহস্তের উদঘাটন একা বিজ্ঞানের কাজ নয়। জগৎ একটা আত্মাবিশেষ— শাশ্বত সর্বব্যাপী ঐকতানে তা সদাই মুথরিত— তারই মধ্যে পরম সত্তা বিরাজমান। জগৎচরাচরের গভীরে আত্মার অবস্থান-কল্পনা সভ্যতার ভাণ্ডারে ভারতের একটি অনন্ত অবদান বলে রবীন্দ্রনাথ মনে করতেন। সকল বস্তুতে আত্মার এই অবস্থান প্রত্যায় তাঁকে উপনিষদ চিন্তা থেকে আধুনিক জড়বিজ্ঞানের প্রভাবে নিয়ে গেছে। প্রকৃতিকে তিনি জীবনসঙ্গী করেছিলেন—তাই বৃক্ষের মর্যরম্বর, নদীর কলতান, পাহাড়ের গুঞ্জনধ্বনি ও বিহঙ্গের সংগীত তাঁর মনে স্পদ্দন জাগাত। রবীন্দ্রচিন্তায় প্রকৃতির এই অতীন্দ্রিয় তাৎপর্য তাঁকে অন্থপম বৈশিষ্ট্য দান করেছে। ১১

বৈসাদৃশ্য, বিশৃষ্খলা ও শ্রীহীনতার বিরুদ্ধে তাঁর কবিমন বিদ্রোহ করে।
সমন্বয়ই ছিল তাঁর ধ্যানের বিষয়। তিনি চাইতেন এক দিবা ঐকতান— সমন্বয়কারী পরম সন্তার উপলব্ধিতে পরস্পরবিরোধী দ্বর্দ্ধর মানবশক্তির মিলন।
স্ক্রেনশীল অতিমানসের অম্ব্যায়ী দৃষ্টিতেই প্রতিভাত হয় বিশ্বচরাচরের অর্থপূর্ণ,
আনন্দময়, স্বসদৃশ নিগৃত্তা। গুণগত বিচারে শিল্পীর দৃষ্টি নৈয়ায়িক বিজ্ঞানীর
দৃষ্টি থেকে স্বতন্ত্র। রবীন্দ্রনাথের ব্যক্তিত্ব প্রত্যয়ের মূলে এই ঐকতানের স্বর্ব রক্তি— সেই স্বরই তিনি শুনিয়েছেন আজীবনকাল। বিধাতার বিশ্বাতীত স্বর্ণপ্রের সঙ্গে মাহ্যের ধরাছোঁয়ার এই মর্ত্যলোকের মধ্যেও তিনি সমন্বয়

উপলব্ধি করতেন। বহিঃপ্রকৃতি ও অন্তর্লোকের সর্বত্র বিরাজমান ও প্রকাশমান পরম সন্তাকে প্রত্যক্ষ করা যায়; বাহিরের ও অন্তরের মিলনদৃশ্য ছিল তাঁর কাছে পরম শ্রেয় বিষয়। প্রকৃতিকে নির্দয়ভাবে থর্ব করার তিনি বিরোধী ছিলেন। তিনি চাইতেন মান্ত্রের স্কলন্দীলতার অনাবিল স্থথের সঙ্গে পার্থিব জগতের সাযুজ্য সাধন। শাশ্বত অতিমানস একদিকে প্রকৃতি ও অন্তদিকে মন্ত্র্যুচেতনার মধ্যে দিয়ে প্রকাশমান; দিবামিলনের পথনির্দেশ প্রকৃতিই দিতে পারে। ১২

মার্কসবাদী শ্রেণী সংগ্রামের সঙ্গে ররীন্দ্রনাথের সমন্বয়কারী চিন্তার প্রভেদ স্থপরিস্ফুট। ইতিহাসের বিচারবিশ্লেষণে তিনি সংঘাত বিরোধ ও অন্তিষের সংগ্রাম প্রত্যয়ে বিশ্বাদী ছিলেন না। সামাজিক মূল্যায়নে তিনি মানবিক হৃদয়নতাকে গুরুত্ব দিয়েছেন; কল্পনা করেছেন সমূদ্য সমাজ ও গোষ্ঠীর স্বাধীন স্বয়ংসম্পূর্ণ স্থসংবদ্ধতা; নগর ও গ্রামের সমবায়ী সম্পর্ক। বর্তমান সমাজ-সংঘর্ষ ও নিরন্তর জয়াভিয়ানের পরিবর্তে চাই শান্তি, মৈত্রী, সম্প্রীতিমূলক সমন্বয় তথা আধ্যাত্মিক দামপ্রস্থা। সমন্বয়ের পথেই জড়তা, নৈরাশ্র, ভগ্নমনোবল ও সংশ্বরের অবসান ঘটে। সমন্বয়ের পথেই পাওয়া যায় গুভ, স্বন্দর, স্থসদৃশ এই পৃথিবীকে, যেখানে সকল দ্বন্দ্ব ও সংঘাতের অন্তিম অবর্তমান। তাঁর মতে নিছক বাস্তবেই সত্য বর্তায় না— বাস্তবের স্থয়ম সামপ্রস্থেই সত্য বিরাজ করে। প্রেম ও স্বন্দরই হল সমন্বয়ের একমাত্র রূপ। ১৩

মান্থ্যের সদাচার বিশ্বব্যাপী মহাজাগতিক নিয়মনীতির অঙ্গ বলে তিনি মনে করতেন; জীব ও জগতের প্রতি হানিকর যে-কোনও আচরণ মঙ্গলময় দিব্যবিধানের পরিপন্থী। সাম্রাজ্যবাদ, স্বেচ্ছাতন্ত্র, অত্যাচার, উৎপীড়ন নির্দয়তা প্রভৃতি অনাচারের ক্ষতিপূরণ মান্ত্যকে একদিন করতে হবে— সেটাই বিধির অমোঘ বিধান; দর্প, উদ্ধত্য ও লালসার শাস্তি অনিবার্য। ১৪

# মান ব তা বা দ

ইতিহাদে মানবতন্ত্রী চিন্তার যে-চুটি ধারার কথা ইতিপূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে, তার একটি আধ্যাত্মিক এবং অপরটি বস্তুবাদী। মার্কদ ও মানবেন্দ্রনাথের মানবতন্ত্র শেবোক্ত পর্যায়ের। পক্ষান্তরে রবীন্দ্রনাথের মানবতন্ত্রী সংগীতের স্থর ছিল আধ্যাত্মিক। মধ্যযুগের রেনেসাঁসধর্মী মানবতন্ত্রীদের মতো তিনি মাত্মকে দিবাদৃষ্টিতে বিচার করেছেন; যেখানে ব্যক্তিমাত্ম্ব স্জনশীল পরম সন্তার প্রতিবিশ্ব মাত্র; মাত্র্যুই ঈশ্বরের মূর্ত প্রতীক; মানবদেহ ঈশ্বরের স্জনশীল পরীক্ষা-

নিরীক্ষার আধার; বিধাতা তাঁর নিরন্তর স্টিকর্মকে বাহ্ জগং ও মাহুষের মধ্যে দিয়ে মৃক্তি দেন। ১৫ চিরন্তনের পরিপ্রেশণিকায় রবীন্দ্রনাথ মাহুষের মূল্যায়ন করেন; ব্যক্তিত্বের অন্তরে অন্তর্যামী পরম পুরুষ অবিষ্ঠিত। গুণগত বিচারে বহিলোক অপেক্ষা মাহুষের অন্তর্নিহিত আত্মাই অসীমের শ্রেষ্ঠ প্রকাশ; সীমার মধ্যেই অসীমের বিচিত্র রূপ বিশ্বত। কবি মাহুষের আত্মিক শক্তির উন্মেষ ও মৃক্তি চাইতেন; তিনি প্রত্যক্ষ করেন যে আত্মাকে দেশ ও বিদেশের রাষ্ট্রশক্তি অবিরাম অবদ্যতি করে চলেছে, নানারূপ শক্তিমন্ত সংস্থা নিপ্পেষণ করছে। শুভ ও স্থলরের উপলব্ধি আত্মাকে মৃক্তি দিতে পারে। ব্যক্তিত্ব প্রত্যায়ের সম্যক ধারণা ও চেতনাই মাহুষকে তার নিত্যদহনকারী আইন ও শৃঙ্খলার বিভ্রান্তি এবং সামাজিক অনাচার ও অবক্ষয় থেকে অব্যাহতির নিশানা জানায়। জাতি, ধর্ম, ভাষাগত দৈনন্দিন মনোমালিয়্য ও সংঘাত থেকে পরিত্রাণের একমাত্র পথ হল মানবতন্ত্রী মনোভাব। মাহুষের ভিতরে অনাবিদ্ধত বহু গুণ ও সম্ভাবনা লুকিয়ে আছে— পারম্পরিক বিরোধ ও সংঘর্ষে সেগুলি নিক্ষল হয়, অনাছাত কুস্থমের মতো। ১৯

ব্যাবহারিক দৃষ্টিতে রবীন্দ্রনাথ মানবিক ম্লাবত্তা নিরূপণ করেছেন; তাঁর 'মানব' প্রতায় ও শ্রীঅরবিন্দের 'অতিমানব' এক নয়। অতীন্দ্রিয় সৌন্দর্য ও আধ্যাত্মিক সমন্বয়ের মধ্যে তিনি প্রেম, শাস্তি ও ঐক্যের সন্ধান করেন। পক্ষান্তরে শ্রীঅরবিন্দ মাত্মবের বিশাতীত ও দিব্য ম্ল্যবোধ অর্জনে গুরুত্ব আরোপ করেছেন। কবির মানবতন্ত্র ধরাছোঁয়ার অতীত নয়; অসীম সত্তা নিরন্তর স্কুনশীল এবং সেই সত্তা মাত্মবের মধ্যে সীমারূপে বর্তমান; অসীমকে নিজ কর্মশক্তি ও স্কুনীসতা ছারা প্রকাশ করা ব্যক্তিমাত্মবের কাজ। আধ্যাত্মিক সত্তার স্পন্দন ও গতির মধ্যেই জগতের যাবতীয় গুভ ও স্থন্দরের জন্ম। স্কুনপ্রক্রিয়ায় নিহিত পরম সত্তা শিল্পদাহিত্যে পরিণতি লাভ করে; সেই রসাস্থাদেই মাত্মবের তৃপ্তি ও সার্থকতা। ১৭

সতার আদিতত্ত্ব বিশ্লেষণকল্পে নিথাদ দার্শনিক বাকবিতগুর তাঁর বিশেষ কচি ছিল না; সাধারণ মাত্র্যকে ঈশ্বরের মহাত্বতা উপলব্ধি করানোই ছিল তাঁর লক্ষ্য। তাঁর মতে নিক্তাপ নৈরায়িক যুক্তিতর্কের কুজ্বাটিকায় প্রবেশবিম্থ ঈশ্বর নিরভিমান সাধারণ মাত্রষের হৃদয়েই প্রবেশ করেন; অতি সাধারণ জীবিকাকর্মেও স্প্রিশক্তিধরের প্রাণোচ্ছ্বান দেখা যায়। মাথার ঘাম পায়ে কেলে উদয়াস্ত পরিশ্রম থেকে শিল্পকলার সাধনা অবধি যাবতীয় কাজ ঈশ্বরোপাদনার

মতো পবিত্র। তাঁর কাছে কী রাজপ্রাদাদ কী পর্ণকৃটির দবই সমান। ঈশবের আরাধনা মন্দির, মদজিদ, গির্জায় সীমিত রাখা অর্থহীন; ক্ষেতথামার ও কল-কারথানার কাজও তাঁর উপাদনাবিশেষ। ২৮

ব্যক্তিষের উপলব্ধি মাত্র্যকে উচ্চস্তরে উন্নীত করে; স্কানশীল আত্মোৎকর্যই অদীম পরম সত্তার প্রকাশ। মাত্র্য বহুবিধ গুণ ও শক্তির আধার; তার সহজাত প্রকৃতি হল অন্তর্নিহিত দিব্য স্কানসত্তার বিকাশ সাধন। মাত্র্যের অন্তর্ভূতি পবিত্র ও মহান—রাষ্ট্রশক্তির সেখানে কোনও অধিকার নেই; রাজা ও রাজশক্তির নিজেকে ঈশ্বরের প্রতিভূ বলে দাবি করাটা সঙ্গত নয়।

কবির সত্যের প্রত্যয় ছিল মানবতন্ত্রী; সত্যপ্রিয়তা মান্নবের একটি সহজাত গুণ। সেই দৃষ্টিতে তিনি বিবেকের নির্মলতা কামনা করতেন; বিবেকই স্থায়-পরায়ণতার উৎস আর নীতিবাধ স্বজ্ঞায় (Intuition) নির্ভর্নীল। এবিষয়ে বস্তবাদী মানবেন্দ্রনাথের বিশ্বাস যে সহজাত যুক্তিপ্রবণতা থেকে মান্ন্য নীতিনিষ্ঠ হয়। লোকাচার বা শাস্ত্রীয় অনুশাসন নৈতিক আদর্শের একমাত্র উৎস যে নয় সেকথা রবীন্দ্রনাথও মনে করতেন। ১৯

ভারতীয় জনমনে আবহমানকাল যাবং বৈরাগ্য ও জীবনবিম্থিতার যে-ধারা বয়ে এসেছে রবীন্দ্রনাথ তাকে সমর্থন করেন নি। মান্থ্যের সহজাত শুভ ও স্থলর প্রবণতাগুলিকে অন্থাসনের নিপ্পেষণে নিশ্চিক্ত করার তিনি বিরোধী ছিলেন; মান্থ্যের সর্বাঙ্গীণ ও পরিপূর্ণ বিকাশই ছিল তাঁর কাম্য। পাহাড়ের গুহায় অথবা অরণ্যের গভীরে গিয়ে ভগবৎ মহিমা অম্বেষণের কোনও প্রয়োজন নেই; হাসিকানা ও আশানিরাশার মধ্যেই তিনি জীবনকে গ্রহণ করেন। সমাজ-সংসার ছেড়ে নিভ্তস্থানে পর্মার্থের সাধনায় তাঁর আস্থা ছিল না। ত্যাগ ও কঠোর ক্ষুদ্রগাধন স্বাভাবিক জীবনের অন্তরায়। ভগবান মঠমন্দিরে যেমন বিরাজ করেন, তেমনি ভন্নগৃহেও অবস্থান করেন। ই °

কবির দৃষ্টিতে পারস্পরিক সংযোগ ও বিনিময়েই সমাজের সার্থকতা নির্ভর করে। তাই দরকার সংবেদনশীল, অহুভৃতিপ্রবণ মনোভাব। অবহেলিত ও অসহায় মাহুষের প্রতি দরদ ও সাহচর্য মানবতন্ত্রী নীতির অগ্যতম মূলকথা। মাহুষের প্রতি ভালবাদা ও ইহুমুখীন কর্মের মাধ্যমেই অদীম পরমার্থকে পাওয়া যায়। মানবতন্ত্রী রবীন্দ্রনাথ জলটুঙ্গির ঘরে বদে, পারিপার্থিক থেকে মুথ ফিরিয়ে তৃঃখী প্রতিবেশীর প্রতি উদাদিগ্য প্রদর্শন করেন নি।

# তিন : ইতিহাসচিন্তা

ইতিহাসকে কবি প্রচলিত প্রতায় থেকে স্বতন্ত্র দৃষ্টিতে দেখেছেন; সে-দৃষ্টিতে ইতিহাস নিছক বাজাবাজড়ার যুদ্ধবিগ্রহ ও বিজয়-অভিযান অথবা রাষ্ট্র ও সামাজ্যের উত্থানপতন নয়। তাঁর মতে ব্যক্তিমান্থরের মৃক্তির আবেগ ও নিরন্তর অত্থির প্রয়াস তথা জীবন ও মননের পরিপূর্তির সঙ্গে মান্থ্যে-মান্থ্যে ঐক্য ও সমন্বয়ের ভিত্তিতে যাবতীয় নৈসর্গিক বাধাবিপত্তির লঙ্ঘন ও গতিশীলতাই ইতিহাস ও মানবসভ্যতার লক্ষ্ণ। ২০

মান্থবকে নিয়েই ইতিহাস রচিত—সে-ইতিহাসে বিভিন্ন জাতির ইতিবৃত্ত এক একটি খণ্ডচিত্র। ইতিহাস হল আত্মোপলন্ধিকল্পে অজানা ঘাত্রাপথে মান্থবের পদচারণা। রাষ্ট্রের উত্থানপতন, ধনৈশ্বর্য আহরণ ও তার নির্বিবেক অপচয়, ম্বপ্ন ও আকাঙ্খার বস্তু গড়া ও ভাঙার খেলা, স্কৃষ্টির রহস্থালোক উদ্যাটনের নানাপথ আবিষ্কার, নতুনের নেশায় বহুশ্রমলন্ধ পুরাতনের পরিহার প্রভৃতি যাবতীয় ক্রিয়াকলাপের মধ্যে দিয়ে মান্থব যুগ ধরে এগিয়ে চলেছে—নিজের উপলব্ধি ও পরিপূর্তির তাগিদে; যাবতীয় সঞ্চয় ও চিন্তাভাবনার মূলে থাকে আত্মার ক্র্যা—তাই সে সকল বাধাবিপত্তিকে তুচ্ছ জ্ঞান করে— অনস্ত যাত্রাপথে মান্থবের ভূলভ্রান্তি ও জ্ঞালাযন্ত্রণা পর্বতপ্রমাণ— প্রস্ববেদনার মত্যেই তা হুঃসহ; পরিবর্তে মান্থব যে পরিপূর্তি লাভ করে তার প্রয়োজন ও সন্তাবনা অপরিমের। অস্তরাত্মার এই তুপ্তি ও পূর্তির তাগিদ না থাকলে মান্থবের অস্তিত্ব ও ক্রিয়াকলাপ অর্থহীন ও অসহ্য প্রতিপন্ন হত। ইতিহাসে মান্থব পুরুষাত্মজ্বমে সন্তার সন্ধানপথে চেতনার ক্রমবিস্তৃতি দাধন করেছে এবং উচ্চতর পর্যায়ে সর্বাত্মক ঐক্য ও মহাসত্যের নিক্টতর হয়েছে। ২২

স্থান ও কালের পশ্চাৎপটে রবীন্দ্রনাথ ইতিহাসকে পূর্ণাঙ্গরূপে দেখেছেন, যার মর্ম হল বহু ও বিচিত্রের মিলন। নানা দেশ ও কালের ইতিবৃত্ত বিচিত্র হওয়াই স্বাভাবিক। তাই ইতিহাস বিশ্লেষণ করতে গিয়ে তিনি অতীতের পটভূমিকায় মানবসভ্যতার বিচার, বর্তমানের পর্যালোচনা এবং অনাগত ভবিশ্বতের প্রতি দৃষ্টি প্রসারিত করে মানবাত্মার উন্নয়নকামী বিবর্তনের দিকে মনোযোগ আকর্ষণ করেছেন।

তিনি দেখিয়েছেন বিবর্তন প্রক্রিয়ায় জীবাত্মা একের পর এক জড়প্রক্কতির নানা বিদ্ন অতিক্রম করে নতুন বিদ্নের সমুখীন হয়েছে। সেই বিদ্নগুলি কর্ম- কুশলতার ফলে যথারীতি অতিক্রান্ত হয়েছে, বলপ্রয়োগের প্রয়োজন ঘটে নি।
প্রকৃতির নিয়মনির্দিষ্ট গতিপথে জীবাত্মার গঠন ও বিকাশ রহস্ঠারত। অস্তিম্বের
সংগ্রামে জয়ী হয়ে জীবাত্মা ক্রমে মান্নমের মধ্যে চরিতার্থ হয়েছে মননের উদ্ভবে।
মানবজীবনে মননের প্রকৃতি স্বতন্ত্র। জীবন ও মননের প্রকৃতি এক নয়। পশুরও
সীমিত মানসিক ক্রিয়া থাকে। কিন্তু মান্নমের ক্ষেত্রে মননশীলতা নিরক্ত্রশ
বিকাশের স্থযোগ পায়— সেথানে তা সর্ববিধ বন্ধন থেকে ম্ক্তির আবেগ ও শক্তি
সঞ্চার করে। জৈব বিবর্তন ধারায় উৎপন্ন মননশীল মান্নমের মধ্যে স্থান ও
কালাতীত এক চিরস্তন ম্লাবন্তা আছে যার উপলব্ধি অধুনা কালে সদাই ব্যাহত
হচ্ছে। ২৩

প্রসঙ্গতঃ উল্লেখ্য রবীন্দ্রনাথের চিন্তায় হারবার্ট স্পেনসার (১৮২০-১৯০৩), টমাস হেনরি হাক্সলি (১৮২৫-৯৫) ও অঁরি বের্গসঁ-র (১৮৫৯-১৯৪১) প্রভাব লক্ষিত হয়। স্পেনসার জাগতিক স্বকিছুকে তাঁর অভিব্যক্তিবাদের (evolution) প্রত্যয়ে ব্যাখ্যা করেছেন। জীবতত্ত্ব, নৃতত্ত্ব, মনোবিজ্ঞান ও সমাজ-বিজ্ঞানের সাহায্যে মান্তুষের চিন্তাধারাকে তিনি প্রচলিত আধ্যাত্মিক দৃষ্টিভঙ্গী থেকে মৃক্ত করেন। কবি সেই অভিব্যক্তিবাদকে সাহিত্যভত্তে প্রয়োগ করেছেন। 'বাল্মীকি প্রতিভা' (১৮৮১) গীতিনাট্যের প্রেরণা সেই আদর্শেই তিনি পেয়ে-ছিলেন, কিন্তু স্পেনসারের অজ্ঞাবাদী আদর্শ গ্রহণ করেন নি। ইতিহাসের বিবর্তনকে তিনি বিধাতার মঙ্গল ইচ্ছার সার্থকতা ও অমোঘ শক্তির লীলারূপে দেখেছেন। হাক্সলির বৈজ্ঞানিক তত্ত্ত্তলিও কবির রচনায় প্রতিফলিত হয়। বেগসঁ-র স্তজনশীল বিবর্তনবাদ (Creative Evolution) কবিমান্দে কিছুটা প্রভাব বিস্তার করে। বের্গদ-র মতে জগতের সবকিছুই পরিবর্তনশীল; সবেরই রূপাস্তর ঘটে ও ঘটবে; তাকে তিনি becoming বা হওয়া বলে উল্লেখ করেছেন। বস্তুর অন্তরালেও গতি ছাড়া আর কিছু নেই। অনাদি অনন্ত ধারায় পরম শক্তিম্বরূপ এই গতি চিরস্তন। চলার পথে বাধাপ্রাপ্ত দে শক্তির বিপরীত গতি হল বস্তু। বস্তু গতিরই এক অবস্থান। বস্তুর গতিধারা খণ্ডরূপে মানুষের দৃষ্টিতে প্রতীয়মান হয়। অতীত ও ভবিষ্যতের মাঝে বর্তমান ক্ষণিকের এক কালবিন্দু। রবীন্দ্রনাথ বেগসঁ-র গতিবাদকে আপনার স্বভাবস্থলভ কবিদৃষ্টিতে গ্রহণ করেছেন। অবশ্য তত্ত্বগতভাবে নয়। 'রূপ ও অরূপ' প্রবন্ধে কবি বলেছেন যে যা অনস্ত সতা ও স্থিতি তা অনস্ত গতির মধ্যেই প্রকাশিত হয়।

মান্তবের উজ্জল ভবিশ্বতে কবি আস্থাবান ছিলেন। ভবিশ্বতের পথ যতই

সংকটময় হোক না কেন মান্থ্য নিজ শক্তিবলে তার সঠিক লক্ষ্যপথ রচনা করে।
তিনি অন্থভব করেছিলেন যে, মান্থ্যের মধ্যে মননশীল শক্তির প্রাচূর্য থাকা
সত্ত্বেও বিভিন্ন জাতি পারস্পরিক সহযোগিতার ভিত্তিতে সমগ্র মানবসমাজের
কল্যাণে দেই শক্তির ব্যবহারে যথোচিত তৎপর নয়। এটিকে তিনি মানবসভ্যতার
কাছে এক মন্ত চ্যালেঞ্জ বলে মনে করেছেন। সেই চ্যালেঞ্জের সম্মুখীন হ্বার
জন্ম তিনি ভারতীয় চিন্তার শাশ্বত ধারার অন্থ্যানে বিশ্বাসী ছিলেন।

ভারতীয় ইতিহাসকে তিনি ভাবের ইতিহাস বলে মনে করতেন। নানা সংঘর্ষ ও বাধাবিপত্তি অতিক্রম করে ভারতীয় ভাব ও ঐতিহ্য নানা জাতির সঙ্গে দেওয়ানেওয়ার মধ্যে দিয়ে পরিপুষ্ট হয়েছে এবং রচনা করেছে সমন্বয়ের পথ। অন্ত দেশকে অত্নকরণ না করে ভারতের নিজম্ব ভাবেতিহাসের ধারা অত্নসরণ করার জন্ম তিনি দেশবাসীকে আহ্বান জানান। ২ ৪

তাঁর মতে মাহুষের মধ্যে প্রেমই সভ্যতার মাপকাঠি— ধনৈশ্বর্য নয়।
তিনি যে সাংস্কৃতিক সমন্বয়ের স্বপ্ন দেখতেন তা বিশ্বের দকল জাতি ও ধর্মের
নিন্ধর্মে গঠিত এক বিশ্বজনীন মানবতন্ত্রী সংস্কৃতিরূপে কল্লিত। প্রকৃতির রহস্ত
উদঘটন ও বৈজ্ঞানিক বিজয়ে পশ্চিমী সভ্যতার অবদান ও প্রচেষ্টাকে তিনি
অস্বীকার করেন নি। মন তাঁর প্রকৃতই উদার ও গুণগ্রাহী ছিল। তাই পশ্চিমী
সভ্যতায় বিভিন্ন জাতির সমবায়ে রচিত যুক্তিবাদ মানবতাবাদ ও জ্ঞানের আশীয়ে
লক্ষ স্পৃষ্টিশক্তির মুক্তি তথা সংস্কৃতির বিকাশ তাঁকে আকৃষ্ট করে। কিন্তু পশ্চিমের
সাম্রাজ্যবাদী বর্বরতা তাঁর ক সভ্যতার প্রতি অন্তরাগ ভেঙে দেয়। পশ্চিমী
সাম্রাজ্যবাদের নিরঙ্গুশ প্রসার ও উৎপীড়ন তাঁর কবিমনে তীত্র আঘাত হানে।
জীবনের অন্তিমকালে 'সভ্যতার সংকট' প্রবন্ধে সেকথাই যেন ব্যক্ত করেছেন।

প্রতীচ্যের হাতে প্রাচ্যের অবদমন ও লাঞ্ছনা এবং বিজিতদের হীনবীর্য ও হতবুদ্ধি করে তোলার ফলে সমন্বরধর্মী মন্বয়ত্বেরই অবমাননা ঘটে। গভীর বেদনায় তিনি প্রাচ্যের মুনিঝিবিদের প্রদর্শিত শাস্তি মুক্তি ও আলোর পথকেই বেছে নেন; উপলব্ধি করেন যে প্রেম প্রীতি শুভ স্থন্দর সত্য ও ঐক্যের কথা একমাত্র ভারতই শোনাতে পারে। অন্থভব করেন যে আফ্রোএশিয়ার দেশগুলিকে ক্রমান্বয়ে পদানত করে রাথার ফলে একদিন ইউরোপের বিনাশ ঘটবে। তাঁর মতে প্রাচ্যই মৃক্ত আকাশের সন্ধান দিতে পারে যেথানে প্রতীচ্য স্থথে তার পাথা মেলবে। তাই উভয়ের চাই ঐক্য ও সমন্বয়। ২৫ এখানে বিবেকানন্দের সঙ্গে তাঁর বিশেষ মিল দেখা যায়।

কবির দৃষ্টিতে দামাজিক সমন্বয়ের মধ্যে দিয়েই ভারতের দংস্কৃতি বিকশিত হয়েছে; সমাজজীবনে রাজনীতির প্রাধান্ত ছিল না। মাহুষের প্রাতাহিক জীবনে রুহত্তর দামাজিক প্রশ্নগুলিই ছিল বড়। এর ঠিক বিপরীত চিত্র দেখা যায় প্রাচীন গ্রীক সভ্যতায়; সেখানে এক একটা রাজ্য প্রাচীরবেষ্টিত দংকীর্ণ পরিবেশে গড়ে ওঠে, রাজশক্তির দাপটই ছিল বেশি। পক্ষান্তরে ভারতীয় সভ্যতা ও সংস্কৃতি বহুর সমন্বয়ে বা বিবিধ ধারার সংমিশ্রণে গড়ে ওঠে। আর্যরা এদেশের মাটিতে ধর্ম ও কাব্যের বীজ বপন করে। দ্রাবিড়রা তাতে ভাব ও আবেগের বারি দিঞ্চন করে। বৌদ্ধরা নৈতিক আদর্শে ভারতীয় জীবনতক্বকে মহামহীক্বহে পরিণত করে। এমনিভাবে ভারতের মাটিতে আবহমানকাল ধরে বিভিন্ন জাতি ও সংস্কৃতির সমন্বয় ঘটেছে। ভারতভূমিতে অতিমানদের অভিব্যক্তিস্বরূপ এই সমন্বয়ের সাধনাই প্রাচীনকাল থেকে চলে আসছে— বিবিধের মাঝে মহান মিলনের সাক্ষ্য বহন করে। ২৬

# চার : রাষ্ট্রদর্শন

রবীন্দ্রনাথ মাত্র্যকে কল্পনাপ্রবণ, ভাবুক ও সামাজিক জীব হিসাবে দেখেছেন।
সমাজেরই একটি আংশিক ও পেশাগত বিষয় হল রাজনীতি। রাষ্ট্রের চেয়ে
সমাজকেই তিনি অধিক প্রাধান্ত দিয়েছেন এবং আধ্যাত্মিক ব্যঞ্জনায় সমাজকে
জৈব (organie) প্রত্যয়ে বিচার করেছেন। মান্ত্যের তৃটি প্রবণতা তাঁর চোখে
ছিল বড়; একটি আত্মতৃপ্তি এবং অপরটি আত্মোন্ধতি। মান্ত্য বিষয়আশ্য়ে
স্থারে সন্ধান করে আত্মকেন্দ্রিক জৈব প্রবৃত্তির তাড়নায়। তাছাড়াও মান্ত্যের
মধ্যে আর একটি বৃত্তি নিহিত থাকে— সেটা হল সকলের শুভকামনা তথা
সমাজের মঙ্গলচিন্তা। বংশ ও জাতি রক্ষার্থে এই পরার্থপরতার উৎস হল সহজাত
জৈব প্রবৃত্তি। মন্ত্যাপ্রকৃতির এ-তৃধারা প্রদঙ্গে তিনি বলেছেন: 'We have a
greater body which is the social body. Society is the organism,
of which we as parts have our individual wishes. We want our
own pleasure and licence. We want to pay less and gain more
than anybody else. This causes scramblings and fights. But there

is that other wish in us which does its work in the depths of the social being. It is the wish for the welfare of the society' | ? ?

সামাজিক কাঠামোর মাহ্য বৃদ্ধি ও বিবেক সংযোগ করে এবং সেই কাঠামোটা পারশ্বিক চিন্তা ও অহুভূতির সাযুজ্য বজার রাখে। মাহ্যের শুভ ও স্থলর বোধের উৎস হল সমাজ; সমাজের প্রয়োজন তার কাছে স্থভাবগত। মাহ্যের অহং ভাবকে সমাজই অতিক্রম করে এবং তার প্রবৃত্তিগুলিকে চরিতার্থ করে। সমাজের মধ্যে দিয়েই সকল মাহ্যেরে মিলন ঘটে। তাই রবীন্দ্রনাথ বলেছেন: 'Society as such has no ulterior purpose. It is an end itself. It is a spontaneous self-expression of man as a social being. It is a natural regulation of human relationships, so that men can develop ideals of life in co-operation with one another. It has also a political side, but this is only for a special purpose. It is for self-preservation. It is merely the side of power, not of human ideals. And in the early days it had its separate place in society, restricted to the professionals'। २৮

সমাজ একটি পূর্ণাঙ্গ প্রাণীস্বরূপ— সমষ্টিগতভাবে মানবিক মূল্যবতা একদিন সমাজের আত্মারূপে প্রতিভাত হয়। সমাজ দিব্যমানসের অভিব্যক্তি। মাহুষের অবণ রাথা উচিত যে তার অন্তর্নিহিত সন্তার সাহায্যে সে বিকশিত হয়ে মহায়ভবতা প্রদর্শন করতে পারে। সমাজের মধ্যে নিজেকে সম্প্রান্তরে ফল্ম্বরূপ মাহুষ এক নিগৃঢ় ঐক্যের প্রাবল্য অহুভব করে। তিনি বলেছেন: 'For man, the best opportunity for such a realisation has been in men's society. It is a collective creation of his, through which his social being tries to find itself in its truth and beauty....In this large life of social communion man feels the mystery of unity, as he does in music'। ২৯

কার্যকারিতার দৃষ্টিতেও রবীন্দ্রনাথ সমাজের মূল্যবিচার করেছেন। সমাজের কৃত্রিম শ্রেণীবিস্থাসই সামাজিক উৎপীড়নের কারণ। আদিমকালে সামাজিক ঐক্য অক্ষুণ্ণ রেথে কাজের বিভাগ-প্রয়োজনে জাতিবিস্থাসের উৎপত্তি ঘটে। আর্য ওন্ত্রাবিড়দের সংঘর্ষ এড়িয়ে একটা সমন্বয় ও সংহতি সাধনে সেই প্রথা কার্যকর হয়েছিল। সময়ের পরিবর্তনে ঐ প্রথায় ভাঙন ধরেছে। ব্রাক্ষণদের কাজ ছিল

মননের পুষ্টি দাধন, তাঁরা দেকাজে মৌরদিম্বত্তাগ ছাড়াও অব্রাহ্মণদের জন্মগতভাবে পদানত করে রেথেছিলেন। তাতে মহুস্বত্বের অবমাননা ঘটিয়ে ক্ষয়িষ্ট্ শ্রেণীবিশেষের উপর দেবত্ব আরোপের নিক্ষল চেষ্টা করা হয়; বর্ণাশ্রম তাই ক্রমে হৃদয়হীন ও হানিকর হয়ে দাঁড়িয়েছে। গোঁড়ামির যুপকাষ্ঠে মাহুষের স্বতঃস্কৃত্ত উৎসাহ, অহুভূতি ও কর্মক্ষমতাকে বলি দেওয়া হয়েছে। রবীশ্রনাথ তাই মনে করতেন মুক্তির আম্বাদ গ্রহণে মাহুষ তথনই সক্ষম হবে যথন সামাজিক ভেদাভেদ ও সংকীর্ণতার মোচন ঘটবে। দেজন্যে তিনি বলেছেন: 'It is evident that the caste-idea is not creative; it is merely institutional. It adjusts human beings according to some mechanical arrangement. It emphasises the negative side of the individual— his separateness. It hurts the complete truth in man'। '° °

বংশান্ত্জনিক মানমর্যাদার অধিকারের পরিবর্তে মান্ত্র্য নির্বিশেষে সর্বজনের সামাজিক সকল স্থযোগস্থবিধায় সমানাধিকার থাকা বাঞ্ছনীয়। আবহমানকালের এই অপ্রতিরোধনীয় নিয়মনিগড়ে সমাজ স্রোতহীন জলাশয়ের তায় আবদ্ধ হয়ে পড়েছে— হারিয়ে ফেলেছে তার স্থিতিস্থাপকতা। জাতিভেদ শুধু পুরুষান্ত্রুমকেই বজায় রাথে এবং সমাজের স্বাভাবিক গতি.ও পরিবর্তনশীলতাকে রোধ করে। জাতিভেদ-প্রথার বিরোধিতায় তিনি লিথেছেন: 'হে মোর ত্র্ভাগা দেশ, যাদের করেছ অপ্রমান, অপ্রমানে হতে হবে তাহাদের স্বার স্মান'।

বিচিত্রকে ঐক্যবদ্ধ করার শক্তিকেই রবীন্দ্রনাথ সভ্যতার অগ্রতম মানদণ্ড বলে মনে করতেন। ইউরোপে ঐক্য অর্জিত হয়েছে রাষ্ট্রের মাধ্যমে। সেজতে ইউরোপে রাষ্ট্রতান্ত্রিক ঐক্যই শ্রেয়। ভারত বিচিত্রকে গ্রথিত করেছে সমাজের হয়েয়। নেশনের মধ্যে দিয়ে ইউরোপ যাদের ঐক্যবদ্ধ করেছে তারা সবর্ণ, ভারত যাদের একত্র করেছে তারা অসবর্ণ। রাষ্ট্রতান্ত্রিক ঐক্য অগ্রায় নয়, তবে ভারতের কাছে তা গৌণ। ইউরোপে রাষ্ট্রই প্রধান, ভারতে প্রাধান্ত পেয়েছে সমাজ। ইউরোপে চরমস্বরূপ রাষ্ট্রকে জানার ফলে নেশনকে মানতে হয়েছে। ভৌগোলিক সীমারেথার ভিতর নেশন রূপ পরিগ্রহ করে এবং নানা তাগিদেই নেশন-ফেটট গড়ে ওঠে। রাষ্ট্রের অস্তিত্ব শক্তির উপর নির্ভর করে, সহযোগিতার উপর নয়। রাষ্ট্র জাতিকে বলবান করে; আর মাহ্রয়কে পরিপূর্ণতার দিকে এগিয়ে নিয়ে যায় দমাজ। নেশনবাদের পরিপোষণ করে নেশন-ফেটট ভোরতের জীবন সমাজ-কেন্দ্রিক; সেক্ষেত্রে ইউরোপের জীবন নেশন-ফেটটকেন্দ্রিক। রবীন্দ্রনাথ মনে

করতেন মান্ন্য সার্থক হতে চায় নিজেকে স্বার স্বার্থে বিলিয়ে দিয়ে, মান্ন্যুষ কল্যাণকামী, সে চায় স্বার সঙ্গে আত্মীয়তার বন্ধন, মান্ন্যুয়র স্মাজবোধের সার্থক পরিণতি বিশ্বমানবতায়। সেখানে সকল জাতি হয় একাত্মবোধে আবদ্ধ। কবি সেই মঙ্গলদায়ক সমাজ গড়তে চেয়েছেন; এ-চাহিদা নেশন-স্টেট মেটাতে অক্ষম। বিরোধিতাকে ভারত অপাঙ্জেয় করে নি, পরকে শক্র মনে করে নি, বহুম্থী পথ ও বিচিত্র মতকে সমাজে ঐক্যবদ্ধ করেছে; সমাজকে প্রাধান্ত দিয়ে সকলকে স্বীকৃতি দিয়েছে। নেশন-স্টেট ভারতীয় ভাবধারার পরিপন্থী এবং শক্তির দন্তে মত্ত্র; মিলনের পরিবর্তে নিরঙ্গুশ জবরদখলেই তার তুষ্টি; সেথানে প্রেমের স্থান নেই। রবীন্দ্রনাথ যে-স্থদেশী সমাজের চিত্র তুলে ধরেন সেখানে ব্যক্তিমান্ত্রুয়ের সত্তাকে সকলের সমবায়ে শক্তিশালী করার কথাই বলা হয়েছে। তাঁর মতে সমাজদেহের মধ্যে দিয়েই ব্যক্তির সত্তা বিচ্ছুরিত হয়। সমাজবন্ধনের শিথিল ব্যক্তিকেন্দ্রুকতার পরিবর্তে চাই স্কন্থ স্থেশংবদ্ধ রূপ। সমাজজীবন প্রকৃতই প্রাণবন্ত ও সার্থক হয়ে উঠবে যদি তার অধিবাসীরা নিজেদের কর্তব্য নিষ্ঠানহুকারে পালনের সঙ্গে পারস্পরিক সমতাবোধ পোষণ করে। ত্রু

রবীন্দ্রনাথের ভাববাদী রাষ্ট্রদর্শনে মান্নথের নীতিপ্রবণ সমবায়ী দম্পর্কের উপর গুরুত্ব আরোপ করা হয়েছে। হেগেল ইতিহাসকে march of the absolute এবং রাষ্ট্রকে Divine Idea রূপে দেখেছিলেন। তদন্থসারে যাবতীয় কল্যাণপ্রয়াদ ও নৈতিকতার ধারক ও পরিপোষক হল রাষ্ট্র; মান্নথের ভূমিকা কেবল রাষ্ট্রের কাছে অন্নগত থাকা। উচ্চাসনে আদীন মৃষ্টিমেয় মঙ্গলকামী ব্যক্তি দেখানে ইতরজনের শিক্ষক ও গুরুত্রপে কাজ করেন। তাঁরাই রাষ্ট্রের দণ্ডম্ওবিধাতা এবং দমাজের প্রণম্য। হেগেলের উত্তরসাধক মার্কদ উৎপাদনাশ্রমী শ্রেণী সম্পর্কের পটভূমিতে রাষ্ট্রের চরিত্র ভিন্নভাবে বিশ্লেষণ করেছেন। রাষ্ট্রকে মার্কদ উৎপীভূনকারী (coercive) বলে মনে করতেন। শ্রেণীসংগ্রামের মাধ্যমে রাষ্ট্রে সর্বহারা শ্রমিক শ্রেণীর একনাম্নকত্ব এবং ক্রমে রাষ্ট্রের বিলোপ সাধিত হবে বলে তিনি ভবিম্বদণী করেন। রবীন্দ্রনাথ রাষ্ট্রের বিল্প্রি না চাইলেও সমাজ ও রাষ্ট্রের ক্রম্ক্রেক্ত পৃথকরূপে চিহ্নিত করেছেন। তং

# অ ধি কারত ত্ব

মাছ্যের অধিকারকে রবীন্দ্রনাথ যথোচিত মূল্য দিয়েছেন। তবে অধিকার কেবল নিঃশর্ত ভোগের জন্ম নয়— উচ্চতর মূল্যবতায় নিঃস্বার্থ অবদানেই অধিকারের সার্থকতা নির্ভর করে বলে তিনি মনে করতেন। তিনি বলেছেন: 'In fact, the only true human progress is coincident with this widening of the range of feeling. All our poetry, philosophy, science, art and religion are serving to extend the scope of our consciousness towards higher and larger spheres. Man does not acquire rights through occupation of larger space, nor through external conduct, but his rights extend only so far as he is real, and his reality is measured by the scope of his consciousness'। ""

প্রতিবেশীদের সঙ্গে ঐক্যবদ্ধ জীবনের আশ্বাদ পেলে মান্থ্যকে কতকগুলি অধিকারের জন্মে অনর্থক যুঝতে হয় না— তার অধিকারগুলি অন্তরাত্মার অমর অধিকারশ্বরূপ দৃঢ়তা ও স্বীকৃতি অর্জন করে। জাতাভিমান ও শক্তিমত্তায় মনুষ্যান্থের যে-অবমাননা ঘটে কবি তার প্রতিকারশ্বরূপ ঐশ বিধানকে স্থবিচার ও স্বাধিকারের রক্ষকরূপে দেখার নির্দেশ দেন। ভোগের লালসা ও ছনিবার শক্তিলিপ্সা প্রবল হলে ঐশ শান্তিও বিদ্বিত হয়।

বিবেকানন্দের মতো তিনিও ব্যক্তি ও গোষ্ঠীগতভাবে অধিকার অর্জনের জন্ম শক্তি দঞ্চয়ের প্রয়োজন অন্তভব করেন। পরাধীনতার শ্লানি অন্তরের ঐশ প্রভাকে নিপ্পভ করে তোলে— দেটা অসতা ও অবিচারের কাছে মাথা নত করার দামিল। রবীক্রনাথ মনে করতেন বিদেশী শাসকদের উৎপীড়ন ও অত্যাচারকে রুখতে হলে প্রথমে নিজেদের নৈতিক শক্তিকে জাগিয়ে তোলা দরকার।

তাঁর মতে পরাধীনতা মান্নষের নৈতিক অধঃপতন শুধু ঘটায় না, মান্নষের আত্মাকেও অবমানিত ও অবদমিত করে। বস্তুতঃ আত্মনিয়ন্ত্রণের অধিকারেই মানবিক অধিকার নির্ভর করে। ভারতের আত্মনিয়ন্ত্রণের দাবি তাই রবীন্দ্রনাথের কণ্ঠে ধ্বনিত হয়।

# भ् कि त थ छा य

মান্থবের মৃক্তির প্রদক্ষে রবীন্দ্রনাথ মানবচরিত্রকে মাপকাঠি করেছেন। তাঁর মতে মান্থবের মধ্যে ছটি দিক আছে। একদিকে দে স্বতন্ত্র, আর একদিকে দে দকলের সঙ্গে যুক্ত। ৩৪ এর একটিকে বাদ দিলে যেটা বাকি থাকে তা অবাস্তব। তিনি উভয়ের সমন্বয় চেয়েছিলেন। পশ্চিমী রাষ্ট্রদর্শনে যাকে 'ফ্রিডম' বলা হয় রবীন্দ্রনাথ তাকে চঞ্চল, ভীক্ত স্পর্ধিত ও নিষ্টুর আথাা দিয়েছেন। ৩৫ ভারতীয় ভাবান্থদারে

'ক্রিডম' বা মৃক্তির তিনি ভিন্ন রূপ নির্দেশ করেন— তার মর্ম হল আত্মার বিকাশ ও তার চরম উপলব্ধি; কোনও সংকীর্ণ মতবাদে তা আবদ্ধ নয়। পূর্ণাঙ্গ মানবদর্শনের পরিপ্রেক্ষিতে কল্লিত এই মৃক্তির উৎস মূলতঃ ঔপনিষদ দৃষ্টিভঙ্গী; পাশ্চান্তা রাষ্ট্রদর্শনের পরিধি অপেক্ষা তা বহুলাংশে বৃহত্তর। পাশ্চান্তা ব্যক্তিস্বাতস্ত্রোর চিন্তায় মাহ্ম্য কিছুটা স্বার্থায়েষী ও আত্মকেন্দ্রিক। সেথানে কথনো দৃষ্টবাদ এবং কথনো বা বস্তুবাদের প্রাবল্য— আত্মার স্থান দেখানে গৌণ। আবার সমষ্টিবাদী চিন্তায় মৃক্তির কোনও স্থান নেই। রবীন্দ্রনাথের মৃক্তমান্ত্র্য অহংবাদী নয়—বিরাটবিশ্বের সঙ্গে তার আধ্যাত্মিক সংযোগ ঘনিষ্ঠ। মৃক্তির জন্ম মাহ্ম্যের চেতনা ও সংগ্রামের প্রয়োজন যেমন তিনি ঘোষণা করেছেন, তেমনি লব্ধ মৃক্তিকে মানবিক কল্যাণার্থে দায়িত্ব ও কর্তব্যে যুক্ত করতে চেয়েছেন। ১৬

প্রকৃতি ও ইতিহাসের নির্দেশনায় তিনি বিশ্বাসী ছিলেন। তাঁর মতে জৈব তাগিদে মান্থবের ক্রিয়াকলাপ নিয়ন্ত্রিত হয়। বাহুজগতের বন্ধন থেকে মৃক্তি যদি পাওয়া না যায় তাহলে মান্থবের আধ্যাত্মিক জগতে বাধাহীন বিচরণ অসম্ভব। একমাত্র মৃক্ত আধ্যাত্মিক জগৎ সজনসন্তার অন্থক্ল। অতিমানস-শক্তির অপরিসীম স্কল-প্রবাহ আর্টের উৎকর্ষ সাধন করে। স্কলনসন্তায় আধ্যাত্মিকতার বীজ নিহিত থাকে— মৃক্তি সেই বীজোদগমেরই ফল। কবির মতে জৈব তাগিদের বন্ধন থেকে মান্থব ক্রমে মৃক্তির পথে অগ্রসর হয়। ৩°

মান্থবের কর্মতৎপরতার অবাধ অধিকার যেমন তাঁর কাম্য ছিল, তেমনি মননেরও তিনি নিরস্কুশ স্বাধীনতা কামনা করেছেন। কেন্দ্রীভূত শক্তিকে তাই তিনি নিলা জানিয়েছেন; সংকীর্ণ সামাজিক বিধিব্যবস্থাও যান্ত্রিক আচারবিচারও মৃক্তির পরিপন্থী বলে মনে করতেন। ওদ মানবাত্মার অনাবিল স্বাধীনতাই ছিল তাঁর আদর্শ। তাঁর মতে প্রেমই হল মুক্তির পথ। আত্মোপলন্ধির দ্বারা উদ্ভাসিত অন্তরই মৃক্তির বাণীবহন করে। সহৃদয় সাহচর্য, হৃদয়গভীর সমবেদনা ওপারস্পরিক বিশ্বাদের মধ্যে দিয়ে আত্মশক্তির উন্মেষ ঘটে ও মৃক্তির আকাজ্জা দেখা দেয়। অহংবোধ মান্থবের জীবনকে নিরানল ও বৈচিত্র্যহীনতায় আচ্ছয় করে তোলে এবং মৃক্তির পথে বিল্ন সৃষ্টি করে। সমবেদনা ও সমন্বয়ের পথে মান্থবের অন্তর্নিহিত আত্মশক্তি মৃক্তি ও মিলনের দিকে অগ্রসর হয়। সর্বব্যাপী অসীম হজনীশক্তির আধার ঈশ্বরের নিহ্নাম উপলব্ধিতেই মৃক্তির পথ স্থগম হয়ে ওঠে। ৩৯

কবির নিগৃঢ় মৃক্তির প্রত্যয় ভারতীয় রাষ্ট্রদর্শনে একটি বিশেষ অবদান। তাঁর কাছে স্বাধীনতার অর্থ বিচ্ছিন্ন স্বাতন্ত্র্য নয়। স্বাধীনতার দ্বারা আনন্দময় সামাজিক সমশ্বর প্রতিষ্ঠিত হবে বলে তিনি বিশ্বাস করতেন। সর্ববিধ যান্ত্রিক নিয়ন্ত্রণবিধি ও নিষেধাজ্ঞার পরিবর্তে তিনি মৃক্ত, স্কলনীল জীবনের জয়গান করেছেন। যে-যুথবাদী সভ্যতায় ব্যষ্টিকে গোষ্ঠীর বেদীমৃলে বলি দেওয়া হয় এবং সমাজ ও রাষ্ট্রের নামে ব্যক্তিসতাকে দমন করা হয় তার তিনি তীত্র নিন্দা করেন। ৪°

সকল দেশেরই রাজনৈতিক মৃক্তির দাবি তাঁর কঠে শোনা যায়। তাঁর মতে ভারতের স্বাধীনতা একদিকে যেমন এদেশকে উজ্জীবিত করবে অন্তদিকে তেমনি ইংলণ্ডের রাজনৈতিক আদর্শের ক্রমবিকাশকে পূর্ণ করে তুলবে। ১৯৩২ সালে গান্ধীর আইন অমান্ত আন্দোলনকালে রবীন্দ্রনাথ ভারতের মৌলিক অধিকারস্বরূপ পূর্ণ স্বাধীনতার দাবি সমর্থন করেন এইজন্ত যে, রাষ্ট্রীয় স্বাধীনতা ভারতের নিশ্চল জীবনে গতি সঞ্চার করবে, দেশবাদীর মনে গণতান্ত্রিক চেতনার সহায়ক হবে। পূর্বে তিনি স্বরাজ্য দলের কাউন্সিল প্রবেশ নীতিকেও সমর্থন করেছিলেন; কিন্তু শাসন সংস্কার বানচাল করে দেবার যে-পন্থা ঐদল অবলম্বন করে তাতে তিনি দার দিতে পারেন নি। গান্ধীর রাউও টেবল কনফারেন্দে যোগদানকে তিনি শুভেচ্ছা জানিয়েছিলেন। ভারত ও ইংলণ্ডের মধ্যে রবীন্দ্রনাথ যে সহযোগী সম্পর্ক গড়ার পক্ষপাতী ছিলেন তা সমপ্র্যায়ভুক্ত বন্ধুত্বের। মৃক্তি ও সমানাধিকারের প্রশ্ন স্বতঃসিদ্ধ।

# प ख नी छि

রবীন্দ্রনাথ 'দণ্ডপ্রয়োগের অতিকৃত রূপকে' বর্বরতা মনে করতেন। হিংসার দ্বারা হিংসার প্রতিকার হয় না বলেই তাঁর বিশ্বাস ছিল। এমনকি নির্জন কারাকক্ষবাস, দ্বীপান্তর ও নির্বাসনেরও তিনি বিরোধী ছিলেন। মৃত্যুদণ্ডদান তাঁর কাছে অকল্পনীয় অমান্থ্যিকতা হিদাবে বিবেচিত। তাঁর মতে প্রচলিত শান্তিবিধানের দানবিক দন্তবিকাশ নির্মম স্পর্ধার সঙ্গে যেন সভ্যতাকে ব্যঙ্গ করে। শান্তিদানের নির্দয় প্রণালী এদেশে পাঠশালা থেকে পাগলা গারদ পর্যন্ত সর্বত্র পরিব্যাপ্ত। কারণ মান্থ্যের মনে বর্বরতা রয়ে গেছে, নির্দয়তায় সে তৃপ্তি পায়। সভ্য দেশে এই প্রথা কিছুটা রহিত হয়েছে।

সাধারণতঃ অপরাধীদের সম্বন্ধে এমন একটা সংস্কার বদ্ধমূল হয়ে গেছে যে তাদের প্রতি অমান্নযিক ব্যবহারে মন বাধা পায় না। ধরে নেওয়া হয় তারা দকলের মতো নয়; তাই তাদের প্রতি আচরণ নির্মম অত্যাচারের রূপ নিলে সারা সমাজের সমর্থন পাওয়া যায়। সমাজের অন্তরে স্থপ্ত নির্দয় প্রবৃত্তি এদের মাধ্যমে চরিতার্থ হয়।

রবীন্দ্রনাথের মতে সমাজের ছৃষ্ট প্রবৃত্তি সংশোধন করা কর্তব্য। কারাশ্রয়ী দণ্ডবিধির ছবিদহ উগ্রতা আপন সীমা অতিক্রম করে। তাই তাকে কোনমতেই প্রশ্রম দেওয়া চলে না। জেলখানাগুলিকে তিনি 'হিংস্রতার ঠগিধর্ম-উপাসক ফ্যাসিজমের জন্মভূমি' বলে অভিহিত করেন।

কাজির বিচারের দিন চলে গেছে। এখন অপরাধের নিঃসংশয় প্রমাণের জন্তে প্রমাণতত্ত্বে অফুশাসনের মাধ্যমে বৈধ সাক্ষের সন্ধান ও বিশ্লেষণ, অভিজ্ঞ বিচারক ও বিশেষজ্ঞ আইনজীবীর নিয়োগ প্রচলিত হয়েছে। তব্ও অপরাধের যথোচিত মীমাংসা হয় না, নির্দোষ মান্ত্রম দওভোগ করে। নিঃসন্দেহে দোষ প্রমাণের অফ্রবিধা থাকলে শাস্তিবিধানে করুণার স্থান রাখা বাঞ্ছনীয়়। রাজনৈতিক খুনজখম, লুটপাটের জন্তে যারা দায়ী তারাও অক্যান্ত অপরাধীদের চেয়ে কম ম্বণ্য নয় বলে তিনি মনে করতেন।

#### य तां ज उ य प म थि म

স্বরাজ শব্দটি সম্পর্কে ভারতের তৎকালীন বিভিন্ন জননেতার নিজস্ব দৃষ্টিভঙ্গীর কথা ইতিপূর্বে উন্নিথিত হয়েছে। স্বরাজ সম্পর্কে রবীন্দ্রনাথেরও একটি নিজস্ব মনোভাব ছিল। তিনি মনে করতেন: 'বিশ্বে বিধাতার যে অধিকার আছে সেই হচ্ছে তাঁর স্বরাজ অর্থাৎ বিশ্বকে সৃষ্টি করবার অধিকার। আমাদেরও স্বরাজ হচ্ছে সেই ঐশ্বর্য, অর্থাৎ আপন দেশকে আপনি সৃষ্টি করে তোলবার অধিকার। সৃষ্টি করার দ্বারাই তার প্রমাণ হয়, এবং তার উৎকর্ষসাধন হয়'। 
ই

এই স্ষ্টেকর্ম আনন্দ, আত্মোপলন্ধি ও আত্মশক্তির পরিবর্ধক— সকলের সমবায়ে সকলের মঙ্গলবিধানই তার লক্ষ্য। মঙ্গলকর্মকে তিনি দামগ্রিক দৃষ্টিতে বিচার করেছেন: 'স্বাস্থ্যের সঙ্গে, বৃদ্ধির সঙ্গে, জ্ঞানের সঙ্গে, কর্মের সঙ্গে, আনন্দের সঙ্গে মিলিয়ে নিতে পারলে তবেই মাত্মষের সব ভালো পূর্ণ ভালো হয়ে ওঠে।' স্বদেশের সেই ভালোর রূপটিকেই তিনি দেখতে চেয়েছেন।

স্বরাজদাধনায় চরকা তত্ত্বর তিনি বিরোধিতা করেন। তাঁর মতে চরকা কেটে যিনি স্বরাজদাধনা করেন তিনি যন্ত্র, নিঃদঙ্গ ও বিচ্ছিন্ন; দেই কাজে দামগ্রিক অভ্যান্নতির কোনও আশা নেই। তিনি বলেন: 'যে গ্রামের লোক পরস্পারের শিক্ষা-স্বাস্থ্য-অন্ন-উপার্জনে আনন্দ-বিধানে দমগ্রভাবে দশ্মিলিত হয়েছে সেই গ্রামই সমস্ত ভারতবর্ষের স্বরাজলাভের পথে প্রদীপ জেলেছে; তার পরে একটা দীপের থেকে আর একটা দীপের শিখা জালানো কঠিন হবে না; স্বরাজ নিজেই নিজেকে অগ্রসর করতে থাকবে, চরকার যান্ত্রিক প্রদক্ষিণপথে নয়, প্রাণের আত্মপ্রত্বত সম্প্রবৃদ্ধির পথে'। 8°

স্বদেশপ্রেম সম্পর্কেও তাঁর বৈপ্লবিক মনের পরিচয় পাওয়া যায়। দেশকে তিনি গভীরভাবেই ভালবাসতেন। দেশের জন্মে তাঁর চিস্তাভাবনা ও কাজের পরিমাণ অপরিমেয়। কিন্তু তাঁর ভালবাসার পিছনে কোনও অন্ধ আবেগ ছিল না। দেশকে ভালবাসতেন তিনি দেশের অধিবাসী হিসাবে নয়; মায়্র হিসাবেই তিনি দেশবাসীর যাবতীয় হুর্গতির বিরুদ্ধে সোচ্চার হন। বন্ধু এওকজকে তিনি এক পত্রে লিখেছিলেন: 'I love India, but my India is an Idea and not a geographical expression. Therefore I am not a patriot— I shall ever seek my compatriots all over the world'। 8 8

জীবন ও পরিবেশ সম্পর্কে তাঁর যে স্কম্পন্ত দর্শন ছিল তারই পরিপ্রেক্ষিতে তিনি স্বরাজ ও স্থাদেশচিস্তাকে রূপ দিয়েছেন। স্থাদেশপ্রেমের জন্যে তিনি অপরের সঙ্গে স্থাভাবিক সম্পর্ককে ক্ষুগ্র হতে দেন নি; চেতনাকে সংকৃচিত করেন নি। তাই নেশন হিসাবে ইংরেজের আচরণকে গর্হিত মনে করলেও উন্নতমনা ইংরেজের প্রতি ভালবাসা জানাতে দ্বিধা বোধ করেন নি। যে কোনও দেশের হিংনা, লোভ, অত্যাচার ও আধিপত্য বিস্তার-প্রচেষ্টার নিন্দা করেছেন। আমেরিকার বর্ণবিদ্বেষকে তিনি যেমন নিন্দা করেন তেমনি কোরিয়ায় জাপানি সাম্রাজ্যবিস্তারী ক্রিয়াকলাপকেও ধিকার জানান।

জাতাভিমান না থাকায় ববীন্দ্রনাথের স্বদেশ বলে কিছু ছিল না বললেই চলে। দারা বিশ্বই তাঁর স্বদেশ। ১৯২০ দালের পর গান্ধীর অসহযোগ আন্দোলনে জাতিবিদ্বেষ ও ঘুণার সম্ভাবনা প্রত্যক্ষ করে তিনি তা সমর্থন করেন নি। আবার ভারতীয়দের উপর ইংরেজের অত্যাচার ও অবিচারের বিরুদ্ধেপ্রতিবাদ জানাতেও কোনও দিন পশ্চাৎপদ ছিলেন না। অন্ধ দেশহিতৈধার অন্তর্গালে তিনি স্থুলতা, নির্বিবেক লালদা এবং মানবিকতার পরিবর্তে আত্মন্তরিতা প্রত্যক্ষ করেন। অন্তরের ত্যায়, নীতি ও যুক্তির মান্ত্র্যটিকে কবি স্বদেশপ্রেমে প্রতিষ্ঠিত করতে চেয়েছিলেন; সমকালীন স্বদেশপ্রেমিক দাহিত্যধারায় তিনি বিশ্ববিম্থ মনোভাব প্রত্যক্ষ করেছিলেন। তাঁর স্বদেশপ্রেম ছিল বিশ্বমানবতার প্রাথমিক স্তর। সমগ্র

মানবসমাজেরই তিনি মৃক্তি ও উন্নতি কামনা করেছিলেন; ভারতপ্রেম তার খণ্ডচিত্র। ৪৫

#### शां न शां नि व म

যে সমাজচিত্রপটে ইউরোপে জাতীয়তাবাদের উৎপত্তি ও প্রসার ঘটেছিল, ভারতীয় জাতীয়তাবাদ দে পটভূমিকায় জন্মায় নি। উভয়ের উদ্ভব, পরিবেশ ও কারণগুলি ছিল ভিন্ন। ইউরোপীয় জাতীয়তাবাদ পুঁজিবাদের সম্প্রসারণ, বিশ্বব্যাপী বাজার দখল, পররাজ্য গ্রাস ও শোষণের তাগিদে উভূত হয়। ভারতীয় জাতীয়তাবাদ ঐ আধিপত্য থেকে মৃক্তির প্রেরণায় উৎপন্ন হয়। তাই ভারত ও ইউরোপীয় জাতীয়তাবাদ বন্ধুছের নয়, বৈরিতার। সামনের দিকে তাকালেও ভারতীয় জাতীয়তাবাদের মন ছিল পিছনটানে বাঁধা— কারণ সাহস, শক্তি ও প্রেরণা সঞ্চয়ের জন্ম ভারতকে অতীতের দিকে মনোনিবন্ধ করতে হয়েছে; সেজন্ম অন্ধ বিশ্বাস, উচ্ছাসপ্রবণতা ও সংকীর্ণ মনোভাবে ভারতীয় চিন্তা আবদ্ধ। এই দৃষ্টিভঙ্গী ক্রত পরিবর্তনশীল, বিশ্বপ্রগতির দিক থেকে সংকীর্ণ ও প্রতিক্রিয়াশীল। রামমোহনের উত্তরসাধক রবীক্রনাথ এদেশের জাতীয়তাবাদী আদর্শে সায় দিতে পারেন নি।

'স্থাশন্থালিজম' গ্রন্থে রবীন্দ্রনাথ সরাসরি বলেছেন যে জাতীয়তাবাদ মাত্রুষকে মান্ত্র্য থেকে বিচ্ছিন্ন ও তার মহান্ত্র্যকে অবরুদ্ধ করে। কাল্পনিক এক সমষ্ট্রের কাছে ব্যক্তিকে বলি দিয়ে মান্ত্র্যের স্বজনশীল সন্তার বিকাশকে ব্যাহত করে। নেশনের দাপটে ব্যক্তি যে শুধু যন্ত্রে পরিণত হয় তাই নয়, তার গতি ও প্রকৃতি নিরস্কুশ শক্তিমন্ততা ও ভীতির উপর অবস্থান করে। সেজন্ত তিনি বলেন যে মানবতার প্রয়োজনে আজ আমাদের শক্ত সোজা দেহে সরব হতে হবে এই বলে যে জাতীয়তা এক নির্মম মহামারী; তার পাপপদ্বিল সংক্রামক ব্যাধি আজ মানবদ্যাজে ঘুণ ধরিয়ে মান্ত্রের প্রাণশক্তিকে নিঃশেষ করে তুলছে।

দেশেবিদেশে জাতীয়তাবাদের যে-চিত্র ফুটে উঠেছে তার সঙ্গে ভারতীয় ভাবধারার তিনি তুলনা করেছেন। অপরের স্বাধিকার থর্ব করে নিজের স্বাধিকার প্রতিষ্ঠা ভারতীয় ঐতিহ্যের পরিপদ্ধী। অকাট্য যুক্তি ও উদার্যের সাহায্যে তিনি এমন এক আদর্শ সমাজচিত্র তুলে ধরেন যেখানে কোনও দ্বন্দ্ব বা বিরোধ থাকবে না— ঐক্য ও মিলনই একমাত্র লক্ষ্য ও পরিণতি। এই

মিলনের মাঝখানে রাষ্ট্রীয় ও ভৌগোলিক দীমার কোনও স্থান নেই। এবিষয়ে মানবেন্দ্রনাথকে রবীন্দ্রনাথের শ্রেষ্ঠ অনুগামী বলা যায়।

স্বদেশকে ববীন্দ্রনাথ গভীরভাবেই ভালবাসতেন। যে-মাটিতে তাঁর জন্ম ও যেথানকার জলহাওয়ায় তিনি পরিপুষ্ট তার প্রতি তাঁর সাম্বরাগ আবেগ ও আকর্ষণ কিছু কম ছিল না। তবে দেশ বলতে তিনি কোনও ভৌগোলিক গণ্ডিকে মনে স্থান দেন নি, দেশ তাঁর কাছে মানসিক; দেই অর্থে ববীন্দ্রনাথের কোনও দেশ নেই, সারা বিশ্বই তাঁর দেশ ও বিচরণক্ষেত্র, সকল দেশই তাঁর জীবনসাধনার পুণাভূমি। সমগ্র মানব সমাজ তাঁর চোথে এক ও অথগু। তাই তিনি বিশেষ কোনো দেশের সংকীর্ণ জাতীয়তাবাদী গণ্ডিতে বিচরণ করতে অক্ষম হয়েছিলেন।

মাহুষের আত্মিক সোহাদ্য ও সংযুক্ত বিশ্বরাষ্ট্রই ছিল তাঁর ধ্যানের বিবয়। তাঁর কাছে জাতীয় সরকারের বিশেষ আবেদন ছিল না। তাঁর মতে জাতীয়তাবাদ্ মাহুষের মধ্যে বিভেদ স্বষ্টি করে, যার রুদ্ররপদৃষ্টে মানবসভ্যতা সংকটাপন্ন। জাতীয় গরিমা সংকীর্ণ চিন্তার পরিচিতি বহন করে এবং আধাাত্মিক মন ও অন্তভূতির অভাব দর্শায়। সামাজ্যবাদের অংকুরও অন্ধ দেশভক্তি ও জাতীয়তাবাদে নিহিত। তাঁর কাছে জাতির চেয়ে মাহুষই ছিল বড়। ভারতের শাখত ভাবধারায় তিনি সেই প্রেরণাই পান ও তাকে উজ্জীবিত করার প্রয়াসী হন। তিনি বলেন: 'স্বার্থের আদর্শ, বিরোধের আদর্শ যতই দৃঢ়, যতই উচ্চ, যতই রন্ধ্রহীন হইয়া ধর্মের গতিকে বাধা দিতে থাকে ততই তাহার বিনাশ আসন্ন হইয়া আসে। যুরোপের নেশনতন্ত্রে এই স্বার্থ বিরোধ ও বিশ্বেষর প্রাচীর প্রতিদিনই কঠিন ও উন্নত হইয়া উঠিতেছে। নেশনের মূলপ্রবাহকে অতিনেশনত্বের দিকে, বিশ্বনেশনত্বের দিকে যাইতে না দিয়া, নিজের মধ্যেই তাহাকে বন্ধ করিবার চেষ্টা প্রতাহ প্রবল হইতেছে। আগে আমার নেশন তার পরে বাকি আর সমস্ত কিছু, এই স্পর্ধা সমস্ত বিশ্ববিধানের প্রতি জকুটিকুটিল কটাক্ষ নিক্ষেপ করিতেছে'। চন

জাতিপূজা তাঁর কাছে ছিল বর্জনীয়। তাঁর মতে জাতীয়তাবাদের নেশায় আচ্ছন্ন মান্ত্র বৃদ্ধিন্ত্রই হয়ে স্বীয়স্ট দানবের ক্রীড়নক হয়ে ওঠে। শুধু তাই নয়, ক্রমে উপনিবেশ বিস্তারের লালদায় নিজের দম্হ শক্তিকে বিনিয়োগ করে। জাতীয়তাবাদের সংঘশক্তির দাগটে নিজ অন্তিত্বের শুভ উদ্দেশ্য মান্ত্র্য ভূলে যায়— প্রেম, প্রীতি, মৃক্তি ও নৈতিক আদর্শ বলে আর কিছু, থাকে না।

জাতীয়তাবাদ আজ পুঁজিবাদী-সামাজ্যবাদী দেশগুলির রণহঙ্কারে ম্থরিত; মানুষের শুভসত্তাকে থর্ব করে শাসকেরা মানুষকে যুদ্ধের পুতুলে পরিণত করেছে।

জাত্যভিমানের পরিবর্তে রবীন্দ্রনাথ মাত্র্যকে ঐশ রাজ্যের নাগরিক করে তুলতে চেয়েছেন। বিশ্বমানবকে তিনি সংঘবদ্ধ, সর্বপ্রামী জাতীয়তাবাদী যন্ত্র-দানবের সঙ্গে সংগ্রামের আহ্বান জানিয়েছেন; মাত্র্যের স্থপ্ত শুত্রুদ্ধিকে জাগিয়ে তুলতে চেয়েছেন। 'শিক্ষার মিলন' প্রবন্ধে তিনি বলেছেন যে মাত্র্যের মননশীলতার যথোচিত কর্যণেই জাত্যভিমান মোচন করা যায়।

পশ্চিমী সভ্যতায় বেনিয়া মনোভাব ও তারই তাগিদে পররাজ্য গ্রাসের প্রবৃত্তিকে রবীন্দ্রনাথ ধিকার জানান। সেইসব অত্যাচারী দেশগুলির পররাষ্ট্র নীতিতেও বিদ্বেষ, বিশ্বাস্থাতকতা, পারস্পরিক অবিশ্বাস ও ভীতির মনোভাব পরিস্ফুট। সেখানে প্রেম ও প্রীতির স্থান নিয়েছে যুদ্ধের উপকরণ।

পাশ্চান্ত্যের জ্ঞান ও গবেষণায় তিনি যথেইই শ্রহ্মাবান ছিলেন; সেথানকার সাম্য, মৈত্রী, স্বাধীনতা ও উদারতার মন্ত্রে তিনি প্রেরণা সঞ্চয় করেন। পশ্চিমী রাজনীতিতে মাহুষের সামাজিক অধিকার, নাগরিক বোধ ও চেতনারও তিনি গুণগ্রাহী ছিলেন। কিন্তু জাতীয়তাবাদের নামে পশ্চিম যে সংঘবদ্ধ দানবশক্তি প্রদর্শন করে তার প্রতি রবীক্রনাথ তীব্র কশাঘাত হানেন। আফ্রোএশিয়ার অন্তর্মত দেশগুলির রক্তশোষণ ও নিপীড়নে পশ্চিমী সাম্রাজ্যবাদীদের অবাধ লোভ ও লাল্যা পরিণামে মানবতা ও সভ্যতার পক্ষে চরম বিপদ বলে তিনি আশহা প্রকাশ করেন। বুদ্ধিবিবেক বর্জিত সাম্রাজ্যবাদের রক্তলোলুপ দৃষ্টির সম্প্রসারণ শান্তিকামী নিরীহ প্রাচ্যের নিকট ভয়াবহ সংকটরূপে উপস্থিত। প্রতীচ্যের এই দানবীয় আচরণকে অন্ত্র্যরের জন্তে তিনি জাপানেরও নিন্দা করেছিলেন। ১৯

কবি অন্নতব করেন যে ক্রনো, বার্ক প্রম্থ দার্শনিকদের প্রভাব ইউরোপে নিপ্রত হয়ে পড়েছে; বিজ্ঞানের যুপকাষ্ঠে দেখানে মানবতাকে উৎদর্গ করা হয়েছে; রাজনৈতিক আধিপত্যের তাগিদে দামাজিক মূল্যবত্তাকে জলাঞ্জলি দেওয়া হচ্ছে। পশ্চিমী মনোভাবে মানবিক আদর্শ ও দমবেদনা অপস্যমান; অপর দেশকে অর্থ নৈতিক শোষণের অভিসন্ধি তার রাজনৈতিক ও দাংস্কৃতিক ঐতিহ্নকে অবনত করেছে। এই যান্ত্রিক ও নির্মম প্রবৃত্তি একদিন হীনবীর্য হয়ে পড়বে— রবীক্রনাথের দে-সতর্কবাণী আজ প্রমাণিত হয়েছে।

গান্ধীর রাজনৈতিক পদ্ধতিকে রবীন্দ্রনাথ তেমন গ্রহণ করতে পারেন নি।

কারণ তিনি মনে করতেন গান্ধীনীতি সংকীর্ণ চিম্বাপ্রস্থত জাতীয়তাবাদে প্রতিষ্ঠিত— ভারতের সনাতন বৈশ্বিক ভাবধারা থেকে গান্ধীনীতি পৃথক। বিদেশী বস্ত্র পোড়ানোয় জাতিবিদ্বেষই প্রকাশ পায়— তাই সে-নীতিকে তিনি সমর্থন করেন নি। °°

## ক মিউ নি জ ম

রবীন্দ্রনাথের জীবনকালে বিশ শতকের সর্বাপেক্ষা উল্লেখযোগ্য ঐতিহাসিক ঘটনা হল রুশ বিপ্লব, যা তাঁর মনকে গভীরভাবে স্পর্শ করেছিল। পরশ্রমজীবী ও পরিশ্রমজীবীর সংগ্রামে কবির সহাস্তভূতি ছিল শেষোক্ত শ্রেণীর অন্তক্তরে। তাই বলে তিনি বিপ্লবোত্তর রাশিয়ার একনায়কতন্ত্রকে সমর্থন করেন নি। আত্মকেন্দ্রিক নির্বিবেক ব্যক্তিস্বাতন্ত্রো তাঁর যেমন রুচি ছিল না, তেমনি অন্ধ্রমায়বাদেও তাঁর সমর্থন ছিল না। লক্ষ্য ও পদ্ধতির (end and means) মধ্যে সামপ্রস্তের পক্ষপাতী ছিলেন বলে রক্তঝরা বিপ্লবের পথ তিনি অন্থুমোদন করেন নি। অত্যাচার, অবিচার, ভ্রনীতি ও জাতিগত বিদ্বেষবন্ধন থেকে মুক্তির বাণী কশ্ম বিপ্লবে ধ্বনিত হয়েছিল। তাই মানবতন্ত্রী রবীন্দ্রনাথ তাকে প্রথমে অভিনন্দিত করেছিলেন। কিন্তু কুশ দেশ ভ্রমণে তাঁর ভিন্ন অভিজ্ঞতা হয়। 'রাশিয়ার চিঠি' গ্রন্থে গোড়ার দিকে উচ্ছুসিত প্রশক্তিবাচন আছে, কিন্তু শেষের দিকটা ক্রমেই সংশন্মমিশ্রিত হয়ে ওঠে।

থোলা মন নিয়েই তিনি সোভিয়েত দেশ ভ্রমণে যান; দেথার 'প্রধান লক্ষ্য ছিল আলোকের দিক'। ' কিন্তু দেখানকার অগণতান্ত্রিক রাষ্ট্রব্যস্থা তাঁর দৃষ্টি এড়ায় নি; প্রত্যক্ষ করেন: 'আর-সব বিষয়ে স্বাধীনতা আছে কিন্তু কর্তৃপক্ষের বিধানের বিরুদ্ধে নেই'। ' বিপ্লবোত্তর রাশিয়ায় মান্ত্র্যের মোলিক সমস্যাগুলিকে সমাধানের নামে যে 'যথেষ্ঠ জবরদন্তি আছে' তাও তিনি লক্ষ্করেন। রবীন্দ্রনাথ ব্যক্তিস্বাতন্ত্রে বিশ্বাসী ছিলেন; তাই রাশিয়ায় সমষ্টির নামে ব্যক্তিস্বার্থের বলিদানকে নিন্দা করেছেন। ছাদশ চিঠিতে লিথেছেন: 'মান্ত্র্যের ব্যক্তিগত ও সমষ্টিগত সীমা এরা যে ঠিকমত ধরতে পেরেছে তা আমার বোধ হয় না। দে হিসাবে এরা ফ্যাসিষ্ট্রদেরই মতো। এই কারণে সমষ্টির থাতিরে ব্যক্তির প্রতি পীড়নে এরা কোনো বাধাই মানতে চায় না। ভুলে যায় ব্যষ্টিকে তুর্বল করে সমষ্টিকে সবল করা যায় না, ব্যষ্টি যদি শৃচ্ছালিত হয় তবে সমষ্টি স্বাধীন হতে পারে না। এথানে জবরদন্ত লোকের একনায়কত্ব চলছে'। ' ত

সমাজকে নবরূপে গড়ে তুলতে হলে সর্বাগ্রে চাই উপযুক্ত শিক্ষা— একথা ববীন্দ্রনাথ বহুপূর্বেই উপলব্ধি করে সেই কাজে উত্যোগী হয়েছিলেন। সোভিয়েত দেশের একনায়কতন্ত্র তাঁর পছন্দ না হলেও সেখানকার শিক্ষা ব্যবস্থার বিরাট উত্যোগ ও অগ্রগতি তাঁর মনকে বিশেষ স্পর্শ করে। সেখানে গিয়ে তিনি রাজনীতির কথা বিশেষ তোলেন নি। শিক্ষা, সংস্কৃতি ও দর্শন সম্পর্কেই তিনি আলাপ-আলোচনা ও বক্তৃতা করেন।

পুঁজিবাদীদের শোষণ ও বৈষম্য্লক আচরণের ফলেই কমিউনিজমের উদ্ভব; তার ভিতরে মানবিক মূল্যবতাগুলি ক্রমে একদিন যে প্রতিষ্ঠা লাভ করবে দেই আশা তিনি ব্যক্ত করেন। সোভিয়েত দেশ দেখে এসে লেখা তাঁর প্রশংসাপত্র পড়ে স্বদেশের লোক যাতে কোনও আন্ত সিদ্ধান্তে উপনীত না হয় সেজত্যে যেন উপসংহারে তিনি সবিস্তারে বিপ্রবোত্তর রাশিয়ার ভাল ও মন্দ উভয় দিকের একটা ভারসাম্য ব্যাখ্যা করেছেন : 'সোভিয়েত রাশিয়ায় মার্কসীয় অর্থনীতি সম্বন্ধে সর্বসাধারণের বিচারবৃদ্ধিকে এক ছাঁচে ঢালবার একটা প্রবল প্রশ্নাম স্থেত্যক্ষ; সেই জেদের মূখে এ সম্বন্ধে স্বাধীন আলোচনার পথ জার করে অবক্রদ্ধ করে দেওয়া হয়েছে। এই অপবাদকে আমি সত্য বলে বিশ্বাস করি অবলতের বাভ অতি প্রবল সেথানে আন্তক্ষলাভের লোভ অতি প্রবল সেথানে রাষ্ট্রনায়কেরা মান্তবের মতস্বাতন্ত্রের অধিকারকে মানতে চায় না। তে সেথানকার পলিটিকস ম্নাফালোল্পদের লোভের দ্বারা কল্বিত নয় বলে রাশিয়া-রাষ্ট্রের অন্তর্গত নানাবিধ প্রজা জাতিবর্ণ-নির্বিশেষে সমান অধিকারের দ্বারা ও প্রকৃষ্ট শিক্ষার স্বযোগে সম্মানিত হয়েছে'। বি

সম্পত্তির যৌথ অধিকার প্রত্যয়ে তিনি বিশ্বাসী ছিলেন না। অবশ্র পুঁ জিবাদী দেশে সম্পত্তিতে সর্বনাশা একচেটিয়া স্বত্ব সম্পর্কে তিনি সচেতন ছিলেন। তাহলেও গ্রীন বা হেগেলের মতো তিনিও মনে করতেন যে সম্পত্তি ব্যক্তিত্বেরই একটি চাহিদা। মান্নবের রুচি, কল্পনাশক্তি ও স্থজনসত্তা সম্পত্তির বাহ্ন রূপ পরিগ্রহ করে। তবে রবীন্দ্রনাথ লালসার সম্ভাররূপে সম্পত্তিকে দেখেন নি—শাশ্বত সত্তার স্কুরণে সহায়কস্বরূপ সম্পত্তির প্রয়োজন ও সার্থকতা অন্নতব করতেন। কমিউনিজমের বৈপরীত্যে প্রকারান্তরে তিনি সম্পত্তির ব্যক্তিগত মালিকানার সমর্থক ছিলেন। সমবায়ী প্রণালীতে শ্রমজীবীদের স্বীয় অবস্থার উন্নতি সাধনে তৎপর হবার জন্ম তিনি উপদেশ দিয়েছেন। সব কিছু বিষয়ে সরকারের উপর নির্ভরতার মনোবৃত্তি তাঁর মতে অসঙ্গত। উৎপাদিত বস্তুর অসম

বন্টন এবং ক্ষয়িষ্ণু ধনতম্ববাদের নীতিবিবর্জিত মতিগতিকে তিনি দ্বিধাহীন কর্চে নিন্দা করেছেন। <sup>৫ ৫</sup>

### ক্যা সি জ ম

১৯২৬ সালে মুসোলিনির আমন্ত্রণে রবীক্তনাথ ইতালি দেশ পরিভ্রমণ করেন। তার আগে মুসোলিনি শাস্তিনিকেতন গ্রন্থাগারে বিস্তর গ্রন্থ দান করেছিলেন। সোভিয়েত দেশ দেথবার যেমন 'প্রধান লক্ষ্য ছিল আলোর দিক', ইতালিকেও তিনি অন্তরূপ দৃষ্টিতে দেখে ম্সোলিনির প্রশংসা করেন। সারা ইতালি ঘুরেও দেখানকার বীভৎদ রূপ তাঁর চোখে পড়ে নি। ফেরার পথে রোমাঁ রোলাঁ, অধ্যাপক সালভাদোরির স্ত্রী প্রম্থের সঙ্গে আলোচনা করে বুঝতে পারেন কী চিন্তা ও কর্মপন্থায় ফ্যাসিবাদ সভ্যতা ও মানবতার আমূল পরিপন্থী। ফ্যাসিবাদের বিরুদ্ধে তীব্র সমালোচনা করে সেইসময়ে এণ্ডরুজকে লিখিত এক পত্রে ফ্যান্সিবাদের নগ্ন চিত্র তিনি উদ্ঘাটিত করে দেন। সেইসময়ে তাঁর সম্পর্কে প্রচারিত ভ্রান্তি নিরসনকল্পে সেই পত্তে তিনি লেখেন: '...The methods and the principle of this Fascism concern all humanity, and it is absurd to imagine that I could ever support a movement which ruthlessly suppresses freedom of expression, enforces observances that are against individual conscience and walks through a blood stained path of violence... That barbarism is not altogether incompatible with material prosperity may be taken for granted but the cost is terribly great—it is fatal' | a &

প্রসঙ্গতঃ উল্লেখ্য যে তাঁর অক্যতম প্রিয়পাত্র স্থভাষচন্দ্রের মনে রবীন্দ্রনাথের এই চেতনা আদে রেথাপাত করে নি। স্থভাষচন্দ্র ফ্যাদিবাদের প্রতি ঝুঁকেছিলেন। মুসোলিনি ছিলেন স্থভাষচন্দ্রের আদর্শ। কবি দে-বিষয়ে কোনও মন্তব্য করেন নি। কবি বিশ্বের শিল্পী ও সাহিত্যিকদের ফ্যাদিবিরোধী আন্দোলনের সঙ্গে যুক্ত হয়েছিলেন।

## विश्वनौ न छ।

রবীন্দ্রনাথের বিশ্বজনীনত। আজকালকার ফাঁকাবুলির মতো ছিল না। তাঁর চিন্তার পিছনে ছিল স্বস্পষ্ট দার্শনিক প্রত্যয়। মামুষকে তিনি চিরন্তন পথিকরূপে দেখেছেন; পথ থেকে সরে দাঁড়িয়ে পথিক পাকা বাদা বাঁধার প্রয়াদী হলে তাকে পথল্রপ্ত ও লক্ষাচ্যুত হতে হয়। অন্তরের অদীম অনায়ত্তের অনুসন্ধানে দে ঐ পথের পথিক। উক্ত অনুসন্ধান বৈষয়িক কোনও স্থথের দ্বারা তাড়িত নয়; স্বরচিত স্থুল বাধাবিপতিগুলিকে অতিক্রম করে অন্তরের নিগৃঢ় সত্যকে উদ্ধার তথা জনারণ্যে বৈশ্বিক মানবকে প্রকাশমান করার তাগিদে মাহ্মম সর্বশক্তি প্রয়োগে উদগ্রীব। মাহুযের জীবনসাধনার লক্ষ্য শৃদ্ধলিত আত্মার বন্ধন মোচন দ্বারা মৃক্তির সংগ্রামে অবতীর্ণ হওয়া— এই সাধনার বিষয়বস্ত হল মানুষ ও তার বিশ্বপরিবেশ। মানুষের জৈব অন্তিত্বের কাল সীমাবদ্ধ, কিন্তু তার মহুয়াত্বের মেয়াদ সীমাহীন। মানুষ চায় সর্বজনম্পনী ও সর্বকালব্যাপী হতে— দেজন্যে যে-সত্যের প্রকাশ দে কামনা করে তা চিরন্তন ও বিশ্বজনীন। কৈব অন্তিত্বের অতিরিক্ত প্রাচুর্যে মানুষ নিজের স্থুল সন্তা অতিক্রম করে অসীম বৈশ্বিক মানুষে উপনীত হতে চায়। শ্বিক আইনন্টাইনের সঙ্গে আলোচনা প্রসঞ্জে ববীন্দ্রনাথ বলেছিলেন: 'My religion is in the reconciliation of the Super-personal Man, the universal human spirit, in my own individual being'। শ্বিদ

রবীন্দ্রনাথ অন্থোচনা করেছেন যে, চেতনা ও উপলব্ধির অভাবে বৈশ্বিক মাহুষের বিকাশ সদাই ব্যাহত হয়। মাহুষে মাহুষে নৈকট্য সাধিত হলেও তার মধ্যে সোহাদ্য ও সমবায়ী মনোভাব অনুপস্থিত। নৈতিক বিকার মহামারীর মতো পরিব্যাপ্ত। সারা তুনিয়া জুড়ে বিরাজ করছে অস্থা, লোভ, ঘণা, পারস্পরিক অবিশ্বাস ও জাতিবিদ্বেষ। মানুষের এই পাশব শক্তির পরিহার ও আত্মার মৃত্তির জন্মে কবি মানবসমাজের উদ্দেশে বলেছেন: 'claim the right of manhood to be friends of men and not the right of particular proud race or nation'। <sup>৫</sup>

যে-সময়ে সারা বিশ্ব জাতীয়তাবাদের বিদ্বেষ ও বিভেদ প্রস্তুত হলাহল পানে উন্মন্ত দে-সময়ে রবীন্দ্রনাথ সমগ্র মানবসমাজকে একই মালায় গাঁথতে চেয়েছিলেন; তিনি এই বলে সতর্ক করে দেন যে বিভিন্ন জাতির মধ্যে আত্মস্তরিতা ও ছন্দ্র চলতে থাকলে পরিণামে তা আত্মঘাতী হতে বাধ্য। মাহুষের ধর্ম তার ঐক্যের মধ্যে নিহিত। শ্রীঅরবিন্দ্রও সেই একই কথা বলেছিলেন। পৃথিবীটাকে রবীন্দ্রনাথ রাজনৈতিক রেয়ারেষি ও কলহের আধার হিসাবে না দেখে মাহুষের শাশ্বত আত্মার পরিত্র বাসভূমিরূপে দেখেছেন; হৃদয়গভীর আবেগে তিনি কামনা

করেন বিশ্বজনীন মিলন; সেই বিশ্বজনীন মিলনের পথ হল সকল জাতির শৃঙ্খলমূক্ত স্বাধীন বিকাশ। বিভিন্ন দেশ ও জাতির মাঝে যে-প্রাচীর গাঁথা হয়েছে তার আশু অপসারণ চাই, যাতে অবাধ সাংস্কৃতিক সংমিশ্রণে সম্প্রীতি, পারস্পরিক বিশ্বাস ও সমবায়ী সম্পর্ক গড়ে ওঠে। সমরাঙ্গনে মাহুষের মনো-মালিশ্রের নিষ্পত্তির প্রয়াস তার দেউলিয়া মনেরই পরিচয় দেয়। ৬°

তিনি উপলব্ধি করেন আধ্যাত্মিক বোধ ও অন্তভূতির উপর বিশ্বমানবতন্ত্র রচিত হবে। সেজন্ত চাই বর্বর রীতিনীতির পরিবর্তে উপযুক্ত আন্তর্জাতিক আইন ও নিরাপত্তার ব্যবস্থা; যাতে ভয়, অবিশ্বাস, বিভেদ, দ্বন্দ্ব ও জাতীয় শ্রেষ্ঠখা-ভিমান অতিক্রম করে শান্তি, মৈত্রী, সর্বাত্মক সহযোগিতা ও সাংস্কৃতিক সমন্বয় সাধিত হয়। ভারতের শাশ্বত বাণীর প্রতীক এবং প্রাচ্য ও পাশ্চাত্যের সেতৃবন্ধ-রূপে বিশ্বভারতীর প্রতিষ্ঠা তাঁর সেই চিস্তারই নিদর্শন।

# পাঁচ: আর্থনীতিক চিন্তা

অর্থনীতির তত্ত্বগত চিস্তা রবীন্দ্রদাহিত্যে বেশি কিছু পাওয়া না গেলেও দে-সম্পর্কে তাঁর কালোপযোগী চেতনা ও স্থম্পন্ত মনোভাব ছিল। তাঁর জীবনকালে দেশের শিল্পোন্নয়ন ধীর গতিতে দেখা দেয়; প্রধানতঃ অন্তর্মত কৃষিকর্মেই দেশের অর্থ-নৈতিক ধারা ছিল প্রবাহিত। আধুনিক শিল্পবাণিজ্যের প্রশ্ন স্বদেশী আন্দোলনের ফলেই বিশেষ গুরুত্ব পেয়েছিল। অবশ্য সামস্ততান্ত্রিক পরিবেশ কাটিয়ে বুর্জোয়া অর্থনীতির গোড়াপতন উনিশ শতকের দ্বিতীয়ার্ধেই শুরু হয়।

আধা সামস্ততান্ত্রিক বংশোদ্ভূত হলেও রবীন্দ্রনাথ জমিদারি প্রথাকে স্থনজরে দেথেন নি; মনে করতেন ঐ সব কায়েমী স্বার্থান্থিত শ্রেণীর লোকেরাই বিদেশী শাসনকে বাঁচিয়ে রেথেছে; তাছাড়া পূর্বের সামস্ততান্ত্রিক অধিপতিদের শোর্য-বীর্যের বিন্দুমাত্র পরিচয় সমসাময়িক জমিদার ও রাজন্তবর্গের মধ্যে অবর্তমান বলে তিনি অন্থতব করেন; তারা নিজেদের আথের গোছাতেই ব্যস্ত — সমাজের মঙ্গলবিধানে তাদের কোনও চিন্তা নেই। পরাশিত (parasite) এই শ্রেণীর লোকদের তিনি কঠোর সমালোচনা করেছেন। তাদেশ ও সমাজের নবরূপায়ণ বুর্জোয়া শ্রেণীর নেতৃত্বেও যে সম্ভব নয় সে কথাও তিনি বিশ্বাস করতেন। তার

মতে মধ্যবিত্ত শিক্ষিত শ্রেণীই সমাজোন্নয়নের নেতৃত্ব দেবে। সর্বহারা শ্রেণীর একনায়কত্বে সমাজতান্ত্রিক অর্থনৈতিক ব্যবস্থার কথা তিনি বলেন নি। ফিউডাল, বুর্জোয়া ও সোসালিষ্ট অর্থনীতির কোনটিকেই গ্রহণ না করে তিনি চতুর্থ যে অর্থনৈতিক ব্যবস্থার প্রস্তাব করেছেন তা হল সমবায় অর্থনীতি।

আইরিদ কবি জর্জ রাদেলের আদর্শে রবীক্রনাথের কিছু আত্মীয়বর্গ দমবায় প্রথার রূপায়ণে উত্যোগী হয়েছিলেন। তাঁদের অনুগামীরূপে এ প্রথাকে তত্ত্বগত-ভাবে প্রচার ও কর্মক্ষেত্রে প্রয়োগে তিনি তৎপর হন। সোভিয়েত দেশ ভ্রমণেও তিনি সেই আদর্শের প্রেরণা লাভ করেছিলেন। শ্রীনিকেতন কবির সেই প্রচেষ্টার নিদর্শন। রবীন্দ্রনাথ বিশ্বাস করতেন যে জ্বংথ দারিন্দ্রা, রোগ ও নিরানন্দ জীবন থেকে সমবায় প্রথার সাহায্যে মৃক্তি পাওয়া যায়। 'সমবায়নীতি' পুস্তিকার প্রথম অধ্যায়ে তিনি লিখেছেন: 'আমার কাছে মনে হয়, এই কো-অপারেটিভ প্রণালীই আমাদের দেশকে দারিদ্র্য হইতে বাঁচাইবার একমাত্র উপায়। আমাদের দেশ কেন, পৃথিবীর সকল দেশেই এই প্রণালী একদিন বড়ো হইয়া উঠিবে। এখনকার দিনে ব্যবসা বাণিজ্যে মান্ত্র পরস্পর পরস্পরকে জিতিতে চায়, ঠকাইতে চায়; ধনী আপন টাকার জোরে নির্ধনের শক্তিতে শস্তা দামে কিনিয়া লইতে চায়; ইহাতে করিয়া টাকা এবং ক্ষমতা কেবল এক এক জায়গাকেই বড়ো হইয়া উঠে এবং বাকি জায়গায় দেই বড়ো টাকার আওতায় ছোট শক্তিগুলি মাথা তুলিতে পারে না। কিন্তু সমবায়-প্রণালীতে চাতুরি কিম্বা বিশেষ একটা স্ক্যোগে পরস্পর পরস্পরকে জিতিয়া বড়ো হইতে চাহিবে না। মিলিয়া বড়ো হইবে। এই প্রণালী যথন পৃথিবীতে ছড়াইয়া যাইবে তথন রোজগারের হাটে আজ মাতুষে মাতুষে যে একটা ভয়ংকর রেষারেষি আছে তাহা ঘুচিয়া গিয়া এথানেও মান্ত্র পরস্পরের আন্তরিক স্বন্ধ হইয়া, সহায় হইয়া মিলিতে পারিবে।'৬২ অর্থনীতির ক্ষেত্রেই শুধু আবদ্ধ না রেখে সমবায়নীতিকে তিনি সর্বব্যাপী ও স্থসংবদ্ধ সামাজিক কাঠামোর বনিয়াদরূপে কল্পনা করেন; সর্বক্ষেত্রে সংঘাতের পরিবর্তে চান সহযোগিতা—বিভেদ ও শোষণের পরিবর্তে সমবায়। সমবায়ের মধ্যে দিয়েই ধন-বৈষম্য ও শোষণ বিদুরিত হবে বলে তাঁর বিশ্বাস ছিল। তবে সেইসঙ্গে তিনি একথাও স্বীকার করতেন যে 'শক্তি উদভাবনার জন্মে অহমিকা ও প্রতিযোগিতার প্রয়োজন আছে'। ৬০ অবশ্ব পরিমাণ লজ্মনকারী সেই প্রতিযোগিতামূলক মনোভাবকে বিধিদম্মতভাবে নিয়ন্ত্রণে রাথার প্রয়োজন তিনি স্বীকার করেছেন। আর্থিক দাম্য প্রতিষ্ঠার জন্মে 'ধর্মের দোহাই বা গায়ের জোরের দোহাই এই তুয়ের কোনটাই মানবদমাজের দারিদ্রা-মোচনের পন্থা নয়' বলে তিনি মনে করতেন। রক্তঝরা বিপ্লব পরিণামে লক্ষ্যভ্রষ্ট হয়। সাম্য প্রতিষ্ঠার জন্তে তিনি মান্নমের সহজাত যুক্তি ও নীতিবোধকে উদ্বৃদ্ধ করতে চেয়েছেন। এ বিষয়েও রবীক্রনাথের সঙ্গে মানবেক্রনাথের দৃষ্টিভঙ্গীর মিল দেখা যায়।

ভারতবর্ষ ক্ষরিপ্রধান দেশ; এখানকার অর্থনৈতিক সমস্থার সমাধান প্রধানতঃ কৃষিকর্মের উন্নয়নেই যে নির্ভর করছে সে-বিষয়ে রবীক্রনাথ যথোচিত অবহিত ছিলেন। কৃষি-অর্থনীতির সবচেয়ে গুরুত্বপূর্ণ প্রশ্ন জমির মালিকানা প্রসঙ্গে তিনি মনে করতেন যে শুরু জমিদারি প্রথার অবসানে এ-সমস্থার সমাধান হবে না; জমির অবাধ হস্তান্তরের অধিকার কৃষকের থেকে গেলে দারিদ্রাহেতু ক্রমে সমস্ত জমি মহাজন ও জোতদারের কৃষ্ণিগত হয়ে পড়বে। তাই লাঙল যার জমি তার এ-নীতিকে দাবধানতার সঙ্গে রূপায়িত করা উচিত বলে তিনি মনে করতেন। কৃষিকর্মে সমবায় প্রথার সঙ্গেই উন্নত প্রণালীতে উৎপাদনের তিনি সমর্থক ছিলেন। প্রামীণ সংস্কৃতি, কৃটিরশিল্প ও সমবায় প্রণালীতে গুরুত্ব দিলেও ভারী শিল্পোন্নয়নেও তিনি সমধিক উৎসাহী ছিলেন। গান্ধীর চরকানীতি এবং গ্রামনির্ভর অর্থনীতির সঙ্গে তাঁর বিরোধ ছিল। রবীক্রনাথের দৃষ্টিভঙ্গী ছিল আধুনিক ও যুক্তিবাদী—দেশের অর্থনৈতিক ব্যবস্থায় নগর ও গ্রামীণ জীবনের ভারসাম্য বিকাশই ছিল তাঁর কাম্য। গ্রামে ফিরে চল নীতিকে তিনি গ্রহণ করেন নি।

বিদেশী শাসকদের যোগসাজশে দেশীয় পুঁজিপতিদের একচেটিয়া স্বত্বে সাধারণ মান্তবের যে ত্রবস্থা ঘটবে সে বিষয়ে তাঁর সজাগ দৃষ্টি ছিল। রাজস্ব বৃদ্ধির উদ্দেশ্যে ইংরেজ সরকার আমদানিকত পণ্যের উপর শুল্ক বসাতে চাইলে রবীন্দ্রনাথ তার বিরোধিতা করেন। বিশ্বিমচন্দ্রও বহুপূর্বে অন্তর্গ অভিমত প্রকাশ করেছিলেন। রবীন্দ্রজীবনীকার প্রভাতকুমার লিখেছেন: 'দেশীয় কলওয়ালা এবং রাষ্ট্রনীতিকেরা গভর্গমেন্টের এই ব্যবস্থা অন্তমাদন করিলেন, তাঁহাদের বক্তব্য এই যে শুল্ক স্থাপিত হইলে দেশীয় শিল্পের স্থবিধা হইবে। কিন্তু রবীন্দ্রনাথ বলিলেন যে ইহার ফলে কাপড়ের দাম চড়িবে এবং সেই চড়া দাম বন্ধক্রেতা দিবে, ব্যবসায়ী দিবে না'। ৬ ৪

মৃষ্টিমেয় মাহুষের হাতে বিপুল বিত্তের সঞ্য় ও মুনাফাবাজির বিরুদ্ধেও তিনি অভিমত প্রকাশ করেছিলেন। বাণিজ্যিক প্রতিদ্বন্দিতায় মহুয়ান্বের অবনতি সম্পর্কেও তাঁর দৃষ্টি ছিল সজাগ। পারম্পরিক বিশ্বাস সহাহুভূতি ও বোঝাপড়ার মাধ্যমে পুঁজিবাদের অবসান ঘটানো ছিল তাঁর কামনা। তাঁর মতে বিত্তবন্টন ও ত্যাগের সাহায্যে ধনবৈষম্য দ্রীকৃত করা বাঞ্চনীয়। ব্যক্তিগত সম্পত্তির বিলোপ তিনি চাইতেন না। ৬ °

প্রাক-স্বাধীন আমলে মনে করা হত যে অর্থনৈতিক উন্নয়ন রাজনৈতিক মৃক্তি ব্যতীত সম্ভব নয়— সেজন্তে রাজনৈতিক আন্দোলনকালে অর্থনৈতিক উন্নয়নের সংগঠনমূলক প্রচেষ্টা বিশেষ ছিল না। রবীন্দ্রনাথের চিন্তা ছিল স্বতন্ত্র। সমাজ সংস্কারের অঙ্গস্বরূপ তিনি অর্থনৈতিক উন্নয়নের উপরই গুরুত্ব দিয়েছিলেন। তাঁর মতে আর্থিক ও সামাজিক সংস্কারের মধ্যে দিয়ে জনচেতনাকে দৃঢ় ও শক্তিসম্পন্ন না করে ধর্মান্ধ অশিক্ষিত ও কুসংস্কারাচ্ছন্ন মানুষের ঘাড়ে রাজনৈতিক আন্দোলন চাপিয়ে দিলে তা নিক্ষল হবে।

#### ছয়: শিক্ষাচিন্তা

রবীন্দ্রনাথের সমাজচিন্তা কেবল লেখা ও ভাবনার মধ্যেই আবদ্ধ থাকে নি, বিভিন্ন ক্ষেত্রে হাতেকলমে প্রযুক্তও হয়েছে। দূর থেকে মূলনীতি নির্দেশ ও উপদেশ বর্ষণ না করে তিনি একটি পূর্ণান্দ শিক্ষা ব্যবস্থারও প্রবর্তন করেছিলেন। মননের বিকাশ, স্বক্ষার বৃত্তির উন্মেষ ও অর্থনৈতিক উন্নয়নের দিক থেকে সেই ব্যবস্থা বচিত হয়।

কবির দৃষ্টিতে মানুষের মৃক্তির প্রকৃত রূপ হল অবিছা ও অজ্ঞতা থেকে মৃক্তি। জ্ঞান ও সত্যের উপলব্ধি ও পরিপূর্ণ জীবনলাভের জন্ম শিক্ষা অপরিহার্য। অবিছাপ্রস্থৃত যাবতীয় বন্ধনমোচন একমাত্র জ্ঞানের সাহায্যেই সম্ভব।

প্রচলিত শিক্ষা ব্যবস্থার সমস্ত কিছু গলদের প্রধান কারণ তা জীবন ও সমাজের দক্ষে প্রকৃত অর্থে যুক্ত নয়। কবির শিক্ষাতত্ত্ব তাঁর জীবনদর্শনেরই অঙ্গ । প্রকৃত শিক্ষার অভাবেই মাহুষের জীবনে নৈরাগ্য দেখা দেয়— বয়স বৃদ্ধির সঙ্গে সঙ্গে মন হয়ে পড়ে শৃত্য— জীবন হয়ে দাঁড়ায় অর্থহীন।

মনের বিকাশ ও মার্জিত সমাজাচারের জন্মও শিক্ষার প্রয়োজন। বিভালয়ের বজ্জুআঁটুনিতে শিশুমনকে রুদ্ধ করা হয়। শৈশব থেকে যে শিক্ষা শুরু হয় তার পরিবেশ স্বাধীন, দরদী ও ভাবোদ্দীপক হওয়া চাই। ছোটবেলা থেকে নানা নিয়মনিগড় ও দিলেবাদের নিষ্পেষণে শিশুমনের নাভিশ্বাদ ওঠে। আনন্দের পরিবর্তে শিক্ষাব্যবস্থা তাদের কাছে হয়ে দাঁড়ায় আতঙ্কের বিষয়। শান্ত সহৃদয় ও সহাভূতিশীল মন গড়ার জন্ম তিনি চাইতেন অমুক্ল মৃক্ত পরিবেশ। মানবিক ব্যক্তিত্বের আদর্শেই তাঁর শিক্ষানীতি রচিত হয়। ৬৭

পুঁথিগত বিতা ও অর্থকরী শিক্ষায় তাঁর উৎসাহ ছিল না। বিতার্থীর স্কুস্বল মন, সক্রিয় স্বভাব, মার্জিত আচরণ ও জানার আকাজ্ঞা জাগিয়ে তুলে, দায়িত্বে ও কর্তব্যে আদর্শ নাগরিকরূপে তিনি তাদের গড়ে তোলার প্রয়াসী হয়েছিলেন। প্রতিটি শিক্ষার্থীকে ব্যক্তিত্বের চরম উৎকর্ষ দানই বিতালয়ের লক্ষ্য হওয়া উচিত। জাতি, ধর্ম ও রাষ্ট্রের সমষ্টিগত প্রয়োজনের ছাঁচে শিক্ষাদানের তিনি বিরোধী ছিলেন। নাগরিক দায়দায়িত্ব ও কর্তব্যের চেতনা অবশুই সঞ্চারিত করা দরকার— তারই সঙ্গে সঙ্গতি বজায় রেখে ব্যক্তিমান্থয়ের রুচি ও ইচ্ছা অনুযায়ী স্বাধীন বিকাশ ও প্রকাশের স্থযোগ থাকা দরকার। জনৈক শিক্ষাব্রতীকে তিনি এক পত্রে লেখেন: 'বিতালয়ে শিশুকাল থেকে আমরা বাঁধা খোরাকে অভ্যন্ত হই বলে আমাদের মননশক্তির সজীবতা হারাই— বৃদ্ধির ক্ষেত্রে নিজেরা চরে থাবার অভ্যাস যারা না করে তাদের চিত্ত কোন কালে সবল হয় না। তোমরা গয়লার কাজ ছেড়ে দিয়ে রাথালের কাজ কোরো'। ১৮

'শিক্ষার হেরফের' প্রবন্ধে তিনি মাতৃভাষায় শিক্ষাদানের যোক্তিকতা দেখিয়ে-ছেন। তাতে বলেছেন বিদেশী ভাষার মাধ্যম আদে কার্যকর নয়। ইংরেজী ভাষাশিক্ষাকে তিনি যথেষ্ট গুরুত্ব দিয়ে থাকলেও সাধারণ ও প্রাথমিক পর্যায়ে ইংরেজী ভাষা এদেশে অমুপ্যোগী ও শিক্ষাবিস্তারের অন্তরায় বলে মনে করতেন। জীবন ও পরিবেশের দঙ্গে সঙ্গতি বজায় না রেথে শিক্ষাকালে কতকগুলি বাঁধা কথা ও শব্দ মুথস্ত করানোর রীতি তাঁর মতে খুবই ক্ষতিকর।

অধীত বিভার সঙ্গে বাস্তব জীবনের আদর্শ ও কাজেরও কোনও মিল না থাকায় পরিণত জীবনে নতুন ও জটিল অবস্থা ও সমস্ঠার সামনে লোকে অসহায় হয়ে পড়ে। দেশের মাটির সঙ্গে সম্পর্ক বজায় রেথে তিনি শান্তিনিকেতনে ব্রহ্মচর্য বিভালয় প্রতিষ্ঠা করেছিলেন (১৯০১)।

সমকালীন বিশ্ববিত্যালয়ের শিক্ষাকেও তিনি মূলতঃ ক্রটিপূর্ণ বলে মনে করতেন— তাতে ভারতীয় সমাজমনের প্রতিফলন দেখা যায় না। সেখানে ব্যক্তিত্ব ও স্বাধীন চিস্তাশক্তিরও উন্মেষ ঘটে না; ক্রচিবোধ ও স্বজনীসত্তারও বিকাশ হয় না। এদেশে পশ্চিমের প্রভাব কেবল মস্তিক্ষেই ঘটেছে, এখানে তার হদয়ের স্পন্দন ধ্বনিত হয় নি। অথচ হদয়ই স্কুমার বৃত্তি ও সংস্কৃতির উৎস।
নানা দেশ ও জাতির মিলন এবং চিন্তার আদানপ্রদানের আদর্শে রবীন্দ্রনাথ
বিশ্বভারতী প্রতিষ্ঠা করেছিলেন, যার মূল উদ্দেশ্য ছিল বৈচিত্রায়য় সত্যোপলিরির
মধ্যে দিয়ে মায়্র্যের মনকে জানা; প্রাচ্য সংস্কৃতির ঐক্যাগত বিভিন্ন ধারার
অধ্যয়ন ও গবেষণার সাহায্যে পারস্পরিক ঘনিষ্ঠ সম্পর্ক স্থাপন; প্রাচ্যের
জীবন ও মননের সেই ঐক্যের মনোভাব নিয়ে পশ্চিমের দিকে দৃষ্টিপাত
করা এবং উভয় গোলাধের মানবমনে শান্তি ও স্বাধীন চিন্তার মিলনক্ষেত্র গড়ে
তোলা।

সোভিয়েত দেশের শিক্ষাব্যবস্থা রবীন্দ্রনাথকে চমৎকৃত করে। সেথানকার জনশিক্ষার উত্যোগ-আয়োজন এবং স্থান্দর্যকালের অন্ধকারে আচ্ছন্ন অগণিত মান্তবের মানবিক অস্তিত্বের প্রয়োজনে কর্তৃপক্ষের জ্ঞানবিস্তারের প্রয়াসকে তিনি অকুষ্ঠচিত্তে অভিনন্দিত করেন। পরে অবশ্য একথাও বলেছিলেন যে রাষ্ট্রায়ত্ত ব্যবস্থান্ন দেথানকার মান্ত্রবগুলিকে একই ছাঁচে গড়ে তোলার পদ্ধতি তাদের ক্রমে যান্ত্রিক ও নিস্তাণ করে তুলবে, স্বাধীন মন ও চিস্তাশক্তি থর্ব হবে। ৬৯

ভারতে দীর্ঘকালীন যাবতীয় হুর্গতির কারণস্বরূপ তিনি শিক্ষার অভাবকেই অভিযুক্ত করেন। মৃক্ত আকাশের নীচে পড়াগুনা, বছ্রুকঠিন নিয়ম-নিগড়ের অবদান, প্রাকৃতিক পরিবেশে শিক্ষাদান, পরীক্ষার উপর অনাবশুক গুরুত্ব না দেওয়া, অধ্যয়নকালে বৈচিত্র্য ও কৌতুহল-প্রবণতায় উৎসাহ দান, অমণের মাধ্যমে জ্ঞানার্জনের স্থযোগ, স্পষ্টকর্মে সহায়তা, বিশ্বজনীন মনোভাব গঠন ইত্যাদি রবীন্দ্রনাথের শিক্ষাপদ্ধতির বৈশিষ্ট্য। এ-সব বিষয়ে তাঁর উপর বিভাসাগর, অক্ষয়কুমার ও কেশবচন্দ্রের প্রভাব লক্ষণীয়। তাঁর সরল নিরাড়ম্বর শিক্ষার এই পদ্ধতি প্রচীন তপোবনের আদর্শে রচিত হয়েছিল।

অসহযোগ আন্দোলনের সময়ে গান্ধীর নির্দেশাহ্যায়ী শিক্ষাক্ষেত্র পরিত্যাগকে রবীন্দ্রনাথ সমর্থন করেন নি। 'শিক্ষার মিলন' প্রবন্ধে তিনি শিক্ষায় প্রাচ্য ও পাশ্চান্ত্যের সংমিশ্রণের প্রয়োজনীয়তা দর্শিয়েছেন। শান্তিনিকেতনের শিক্ষার পরিবেশকে তিনি রাজনৈতিক ঝড়ঝঞ্চা এবং গতাহুগতিক ছাত্রবিক্ষোভ থেকে মুক্ত রাথতেন।

প্রামীণ ও সমষ্টি উন্নয়নের যে পরিকল্পনা ইদানীং এদেশে রূপায়িত হয়েছে তার উদ্ভাবনা ও পরীক্ষানিরীক্ষা বহু পূর্বেই তিনি করেছিলেন তাঁর শ্রীনিকেতন পল্লীশিক্ষাকেন্দ্রে। গ্রামীণ সংযোগ, গ্রামবাসীদের আত্মনির্ভরতা, সমবায় প্রথায় অর্থনৈতিক উন্নয়ন ও উপযোগী শিক্ষার প্রয়োজনে রবীন্দ্রনাথ এই কেন্দ্রটি শাস্তিনিকেতনের অদূরে এক গ্রামে পত্তন করেন।

## সাত: গান্ধী ও রবীন্দ্রনাথ

বিশ্বের চোথে আধুনিক ভারত যে-ছটি মান্তবের নামে পরিচিত তাঁরা হলেন গান্ধী ও রবীন্দ্রনাথ। যদিও ছজনেই ছিলেন ভারতের সনাতন ধারার অন্থরাগী তাহলেও ছজনের মধ্যে মিলের চেয়ে অমিলই বেশি। উপনিষদের সর্বেশ্বরবাদে বিশ্বাসী রবীন্দ্রনাথ দাছ, কবীর ও নানকের ধারা বহন করেছেন। অপরদিকে গীতার একেশ্বরবাদে বিশ্বাসী গান্ধী তুলসীদাসের পথ অন্থসরণ করেন। গান্ধী ওরবীন্দ্রনাথ উভয়েই নীতিও আধ্যাত্মিক ম্ল্যবভায় সর্বাধিক প্রাধান্ত দেন এবং সর্ববিধ শোষণ, নিপীড়ন, বৈষম্য, শক্তিমত্ততা ও হিংসার্তিকে নিন্দা করেন। ছজনেই ভারতের গ্রামীণ জীবন ও কৃষিকর্মকে গুরুত্ব দিয়েছেন। ছজনেই শহর থেকে দ্রে প্রাকৃতিক পরিবেশে আশ্রম গড়েছেন এবং কৃষি ও কৃটিরশিল্পের প্রসারে যত্মবান হয়েছেন। ছজনেই ছিলেন বিকেন্দ্রিক প্রশাসনের পক্ষপোতী। কিন্তু রাজনৈতিক ক্ষেত্রে গান্ধী সংগ্রামী পথ অন্থসরণ করেন, পক্ষাস্তরে রবীন্দ্রমানস ছিল সংগ্রামবিম্থ।

গান্ধীর নিষ্ঠা, সততা, দৃঢ় আত্মপ্রতার ও মানবপ্রেমিকতার জন্ম ববীন্দ্রনাথ তাঁকে অন্তর থেকে যেমন প্রদা জানিয়েছেন তেমনি 'সত্যের আহ্বান' 'সমস্থা' 'চরকা' 'স্বরাজ সাধন' প্রভৃতি প্রবন্ধে তিনি গান্ধীকে কঠোর সমালোচনাও করেছেন। থিলাফৎ, চরকা, অসহযোগ, পশ্চিমী বিদ্বেষ, ঐশীপ্রেরণা, জাতীয়তাবাদ, জীবনবিম্থিতা, আত্মনিগ্রহ প্রভৃতি বহু বিষয়েই রবীন্দ্রনাথ গান্ধীর সমালোচনা করেন। গান্ধী ১৯৩৪ সালে বিহার ভূমিকম্পের পিছনে অম্পৃশ্যতাজনিত পাপকেই কারণস্বরূপ দেখেছিলেন; রবীন্দ্রনাথ সেই ব্যাখ্যার তীব্র সমালোচনা করেন।

তুজনের মধ্যে দৃষ্টিভঙ্গীর পার্থক্য থাকাটা স্বাভাবিক। কারণ রবীন্দ্রনাথ ছিলেন শিল্প ও স্থন্দরের সাধক। সমন্বয়ই ছিল তাঁর চিন্তার মর্ম। পশ্চিমী শিক্ষা ও সংস্কৃতিকে তিনি বর্জন করেন নি। অপরদিকে গান্ধী ছিলেন রক্ষণশীল। পশ্চিমী সভ্যতাকে তিনি অস্তঃসারহীন, বাহ্যজীবনসর্বন্ধ ও জড়বাদী বলে মনে করতেন। দেদিক থেকে রবীন্দ্রনাথ পশ্চিমী ধারার প্রতি বহুলাংশে আরুষ্ট হন। তলস্তয় ও

রান্ধিনের চিন্তায় গান্ধী প্রভাবিত হন। দারিদ্রাকে তিনি মহত্ব দান করেছেন।
যিশুর মতো তিনিও দারিদ্রোর ছাড়পত্র নিয়ে রামরাজ্যে প্রবেশাধিকার চান।
অক্সদিকে রবীক্রনাথ দেশের মাটি ও তার পর্ণকুটিরকে মর্যাদা দিয়েছেন— জীবনকে
মুক্তির মানদণ্ডে আধুনিক ভারসাম্যের ভিত্তিতে গ্রহণ করেছেন। দারিদ্রাকে
তিনি জয় করতে চেয়েছেন, বরণ করতে নয়।

গান্ধী ও রবীন্দ্রনাথ উভয়েই আধ্যাত্মিক হ্বরে মানবতন্ত্রের জয়গান করেন। গান্ধী ভোগ বিরোধী ওজীবনবিম্থ ছিলেন; সেদিক থেকে কবির দৃষ্টিভঙ্গী ছিল ইহম্থীন। গান্ধী সত্যের তাগিদে অশেষ রুজ্ফুনাধন ও শহিদের পথ বেছে নেন। রবীন্দ্রনাথ সময়য় ও সহিষ্কৃতার পথে সৃষ্টিধর্মী সাধনায় প্রবৃত্ত হন।

#### আট: উপসংহার

রবীন্দ্রনাথ, ভারতের একটি অলংকার, অঙ্গ নন। সাহিত্যের ক্ষেত্রে দেশের জনমানসে কবি যে-প্রতিষ্ঠা লাভ করেছেন, রাজনীতির ক্ষেত্রে তিনি সেরপ স্বীকৃতি পান নি। তাঁর রচিত গান যদিও আজ দেশের জাতীয় সংগীত হিসাবে গৃহীত হয়েছে, কিন্তু তাঁর রাষ্ট্রচিন্তা ভারতীয়েরা গ্রহণ করে নি। ভাষা, প্রদেশ, ধর্ম ও জাতীয়তার ক্রমবর্ধমান সংকীর্ণতাই তার প্রমাণ। রাজনীতি কবিমনের বিচরণক্ষেত্র ছিল না, তাহলেও আধুনিক বিশ্বের রাষ্ট্রদর্শনের ভাগুরে তাঁর অবদান অসামান্য।

ববীন্দ্রনাথের রাষ্ট্রদর্শন তাঁর আধ্যাত্মিক মানবতন্ত্রী দর্শনের অঙ্গ। বস্তুনিষ্ঠ বিশ্লেষণের পরিবর্তে তিনি মাহুষকে শাখত স্কুনশীল পরম সন্তার আধারস্বরূপ নিরস্তর স্কৃষ্টি ও আনন্দের প্রতীকরূপে কল্পনা করেছেন। বিভেদ, বিদ্বেষ, শক্তিমন্ততা, জাতীয়তাবাদ প্রভৃতি যাবতীয় সংকীর্ণতার বিরুদ্ধে তিনি সাম্য, মৈত্রী ও সমন্বয়কারী যে সমাজদেহের কল্পনা করেন তার উৎস ছিল তাঁর সেই মানবতন্ত্রী দর্শন। ভীত, ব্রস্ত মানবসমাজকে তিনি প্রেমের অভয়বাণী গুনিয়েছেন। মূলতঃ তিনি ছিলেন শিল্পী; জাত্যভিমানের পরিবর্তে সহজাত স্কুনশক্তির পরিপূর্তি ও প্রকাশের জন্ম তিনি মাহুষকে আহ্বান জানিয়েছেন; জয়গান গেয়েছেন শাস্ত শিব ও স্থলরের।

প্রেটো ও গান্ধীর সঙ্গে রবীন্দ্রনাথের সবচেয়ে বড় মিল যে তিনিও তাঁদের মতো রাজনীতিকে নৈতিকতার দৃষ্টিতে বিচার করেছেন। আন্ত রাজনৈতিক কার্যকারিতার তাড়নায় যে-কোনও উপায় অবলম্বন বা স্থবিধাবাদী ও অন্তভ পথ অন্তসরণের তিনি বিরোধী ছিলেন। নীতিকে বিসর্জন দেওয়া এয়্গের এক ভয়ংকর প্রবণতা; বিজ্ঞান সেখানে ব্যর্থ। তাই রবীন্দ্রনাথ আধ্যাত্মিক ও নৈতিক বিকাশকেই অবলম্বন করতে চেয়েছেন। তাঁর দৃষ্টিতে সমষ্টির নামে ব্যষ্টির অবদমন সভ্যতার অন্তরায়; গণতন্ত্রী ব্যক্তিম্বাতয়্মেই জাতির শক্তি ও সম্ভাবনা নির্ভর করে। য়ুক্তিবহ চিন্তা ও নীতিনির্ভর আচরণ ইতিহাসেরই শিক্ষা; অগ্যথায় দেখা গিয়েছে রাইজীবনে গ্রায়নীতির বিসর্জন ভীষণাকরে প্রত্যাগত হয়ে নির্বিচারে সকলকেই শান্তিদান করে, ব্যষ্টি বা গোষ্টা কেউই রেহাই পায় না। রবীন্দ্রনাথ তাই কেবল অত্যাচারী ইংরেজ শাসকদেরই অন্তায়ের পথ ত্যাগ করতে বলেন নি, উপরম্ভ এদেশের সন্ত্রাসবাদীদেরও সে-পথ পরিহারের আবেদন জানান। নীতিবির্ক্তির রাজনীতিতে তাঁর আদৌ কচি ছিল না। সাম্রাজ্যবাদের নিন্দায় তিনি যেমন পঞ্চম্থ ছিলেন, তেমনি জাতীয়তাবাদী অন্ধ আবেগরও অন্তর্মপ নিন্দা করেছেন।

উগ্র, সংকীর্ণ জাতীয়তাবাদকে রবীন্দ্রনাথ তীব্র ক্ষাঘাত করেছেন। কোনও কোনও সমালোচকের মতে তাঁর এই মনোভাব কিছুটা কবিস্থলভ—জাতীয়তাবাদের দার্শনিক ও সমাজতাত্ত্বিক ভূমিকা সেথানে উপেক্ষিত। তাঁদের মতে জাতীয়তাবাদকে সর্বগ্রাসী সাম্রাজ্যবাদের সঙ্গে তুলনা করা অস্থাচিত; জাতীয়তাবাদের শুভ দিকও আছে; জাতীয়তাবাদ সামস্ভতন্ত্ব থেকে মাস্থকে মৃক্তি দিয়েছে; স্বেচ্ছাচারী সাম্রাজ্যবাদেরও প্রতিষেধক হল এই মতবাদ; স্বথ্য ভাবাবেগেরও উৎস জাতীয়তাবাদ; সেই মতবাদইতো মাস্থ্যকে শ্রেণী, গোষ্ঠী ও সম্প্রাদ্যের সংকীর্ণতা থেকে মৃক্ত করে বৃহত্তর ও মহত্তর কর্মক্ষেত্রে উনীত করেছে। সেইসব সমালোচকের মতে জাতীয় ধন, ঐশ্বর্ষ ও প্রাচুর্য ব্যতিরেকে বিশ্বজনীনতা ও সার্বজনীন মহান্থভবতা ফাঁকাবুলির সামিল।

রবীন্দ্রনাথ সমাজকে রাজনীতির উপর স্থান দিয়েছেন। হবহাউস, ম্যাকাইভার প্রমূথ সমাজতাত্ত্বিকরাও সামাজিকতার গুরুত্ব উপলব্ধি করেন। বস্তুতঃ রাজনীতি সমাজেরই একটি ক্রিয়া। একথা ঠিক যে, আজকের দিনে পার্টি-পলিটিক্স ও রাষ্ট্রক্ষমতা-দথল একটা নোংরামিতে পর্যবসিত হয়েছে— সেথানে স্কুক্চি, সহিষ্ণুতা, নৈতিকতা ও ব্যক্তিস্থাতন্ত্র্য উপেক্ষায় পরিণত। সেজন্তে হয়তো অত্যাত্য অনেক দার্শনিকের মতো তাঁরও রাজনীতিতে নিম্পৃহা জাগে। প্রাচীন ও মধ্যযুগে ভারতবাদীরা নগর থেকে দূরে অবস্থান করে রাজনৈতিক ক্রিয়াকলাপ ও উত্তাপকে এড়িয়ে চলত। রাজনীতি ছিল মৃষ্টিমেয় রাজত্যবর্গের কাজকারবার। কিন্তু বর্তমানকালে সমাজ ও জীবনের সঙ্গে রাজনীতি অবিচ্ছেত্যভাবে যুক্ত। রাজনীতির প্রতি তাই নিম্পৃহ নিশ্চেতন মনোভাব নিজেরই পক্ষে ক্ষতিকর। সেজত্যে প্রয়োজন রাজনীতির সঠিক পথনিধারণ।

সমাজের উপর এই গুরুত্বদানের অর্থ রাষ্ট্রের প্রয়োজনকে অস্বীকার করা নয়। জীবনের বিভিন্ন ক্ষেত্রে রাষ্ট্রের অহুপ্রবেশকে তিনি কেবল নিয়ন্ত্রিত করতে চেয়েছিলেন।

বঙ্কিমচন্দ্র, অরবিন্দ প্রমুখ রাষ্ট্রদার্শনিকদের মতো রবীন্দ্রনাথও মাতৃত্বের ব্যঞ্জনায় দেশের উপর পরমত্ব আরোপ করেছিলেন। জীবনের প্রথম দিকে তাঁর মধ্যেও ধর্ম ও জাতীয়তার ভেদবৃদ্ধি দেখা যায়। অবশ্য তিনি তা কাটিয়ে ওঠেন। ইতিহাসের ব্যাখ্যায় তিনি ইউরোপীয় সভ্যতা বিরোধমূলক ও ভারতীয় সভ্যতা মিলনমূলক বলে চিহ্নিত করেছেন। ঠিক এইভাবে কোনো সভ্যতা বা সংস্কৃতিকে অপরিবর্তনীয় বলা যায় না; বস্তুতঃ প্রত্যেক দেশের সামাজিক ধারায় জীবনের উপযোগী আচারগত বৈশিষ্ট্য থাকে। আর ভারতীয় সভ্যতায় যথেষ্ট হানাহানি ও বিরোধের পরিচয়ও পাওয়া যায়।

রামমোহন ও দারকানাথের উত্তরসাধক রবীন্দ্রনাথ প্রচলিত নিয়মতান্ত্রিক রাজনীতিতে আস্থাবান ছিলেন না। তিনি চেয়েছিলেন দেশকে ভিক্ষানীতি ছাড়াতে আর দেশবাসীকে সমাজের সঙ্গে যুক্ত করতে— সে-সমাজ হল স্বদেশী-সমাজ বা পল্লীসমাজ, অভিজাত শ্রেণী-শাসিত সমাজ নয়। ইংরেজী শিক্ষার মাধ্যমে তাঁর মনে ইংরেজের লিবার্যাল আদর্শ সঞ্চারিত হয়েছিল; কিন্তু সাম্রাজ্য-বাদের অত্যাচারী রূপ তাঁর সেই আদর্শে অনাস্থা সৃষ্টি করে।

তিনি চিরকালই রাষ্ট্রীয় আন্দোলন অপেক্ষা গঠনমূলক কর্মস্চীর উপর অধিক বিশ্বাদী ছিলেন; নিছক রাজনৈতিক স্বাধীনতার দাবি কিংবা ক্ষমতা অর্জনকে বড় করে দেখেন নি। স্বরাজ ও স্বাধীনতার প্রয়োজন সম্পর্কে যথোচিত অবহিত থেকেই তিনি অন্থভব করেন যে জনসাধারণের বৃহত্তর অংশের শিক্ষা ও চেতনা না থাকলে স্বাধীনতা পাওয়াও যেমন কঠিন তেমনি স্বাধীনতা পেলেও তা নিক্ষল হবে। স্বাধীনতা বাইরে থেকে পাওয়া যায় না, জাগ্রত ব্যক্তিত্বের বৃদ্ধি, অন্থভূতি ওসক্রিয় ইচ্ছার সাহায্যে তা অর্জন করতে হয়। কিন্তু রাজনৈতিক

মৃক্তির জন্মে প্রকাশ্য আন্দোলন ও সংগ্রামেরও যে-প্রয়োজন থাকে কবি দে বিষয়ে বিশেষ গুরুত্ব দেন নি।

ভারতের রাষ্ট্রীয় আন্দোলনে আইরিশ জাতীয় আন্দোলনের আদর্শ ও কর্ম-প্রভাবে বেশ প্রভাব দেখা যায়। পার্নেল, ডি ভ্যালেরা প্রম্থ নেতৃর্ন্দের আদর্শ এবং 'দিন ফিন' কর্মপ্রভি অরবিন্দ, চিত্তরঞ্জন, স্থভাষচন্দ্রকে প্রভাবিত করে। অপরদিকে আয়াল্যাণ্ডের জর্জ রাদেল, হরেদ প্ল্যান্ফেট প্রম্থ নেতৃর্ন্দের গ্রামীণ সংগঠনচিস্তা ও সমবায় আন্দোলন রবীন্দ্রনাথকে প্রভাবিত করেছিল।

বলা হয়ে থাকে রবীন্দ্রনাথ ছিলেন কবি, রাষ্ট্রনায়কের সংগ্রামী ভূমিকা তাঁর জীবনে দেখা যায় না। কথাটি যদি রাজনৈতিক দলাদলি, ক্ষমতাদথল, চরকাকটো আর সংকীর্ণ দেশপ্রেমিকতার অর্থে বলা হয় তাহলে তাঁর রাষ্ট্রনায়কের কোনও ভূমিকা নেই। বস্তুতঃ কবিত্ব জীবন ও সমাজেরই একটি অন্ধ। কবিও একজন মাত্র্য ও সামাজিক জীব। তাঁর নিরন্ধুশ আত্মপ্রকাশের জন্ম গতিশীল সমাজ ও স্বাধীন রাষ্ট্রের প্রয়োজন থাকে। মাত্র্যের সহজাত স্বষ্টশক্তির বিকাশ অর্থাৎ শিল্পিমনের প্রকাশ ও তার উপভোগ যাবতীয় সামাজিক, অর্থনৈতিক ও রাজনৈতিক বন্ধনে যে অসম্ভব এ-চেতনা তাঁর চিন্তায় স্থপরিক্ষুট। কবি তাঁর সাধনায় নেতিবাচক সমালোচনায় প্রবৃত্ত না হয়ে শিক্ষাবিস্তার, সমবায় সংগঠন, হাসপাতাল পরিচালনা, পুকুর কাটানো প্রভৃতি যাবতীয় কল্যাণকর্মে নিজের নিষ্ঠাকে প্রমাণিত করেন। উদ্দেশ্য আর কিছু নয়, নিজের আদর্শ অন্থ্যায়ী দেশকে সঠিক পথে পরিচালনা করা।

ফ্যাদিজমের জন্মের বহু আগেই কবির 'ফ্যাশ্য্যালিজম' গ্রন্থটি প্রকাশিত হয়েছিল। আজকাল সাধারণতঃ যাকে Totalitarianism বলা হয়ে থাকে কবি দে-সময়ে তা 'Statism' নামে অভিহিত করেন। রাষ্ট্রদর্বস্বতার বিরুদ্ধে তিনিই প্রথম ধ্বনি তুলেছিলেন। তাঁর দৃষ্টিতে রাষ্ট্রবাদ ও সাম্রাজ্যবাদ একই! তিনি তার কোনও অর্থনৈতিক বিচারবিঞ্জেষণ না করলেও ওজন তার কিছু ক্য নয়।

ভারত বৈদেশিক শাসনশৃঙ্খল থেকে মৃক্তিলাভ করেছে। রবীন্দ্রনাথের আদর্শ বাহ্যতঃ কিছুটা গৃহীত হয়েছে। ভারতের গ্রামীণ সমষ্টি উন্নয়ন, পঞ্চায়েতী প্রশাসন, সমবায় প্রথার বিস্তার ইত্যাদি তারই প্রমাণ। কিন্তু উক্ত ব্যবস্থাদিও প্রলেপ দিয়ে রোগ ঢাকার মত হয়ে চলেছে। প্রকৃত রোগ নিরাময়ের কোনও লক্ষণ নেই। জীবনের সকল ক্ষেত্রেরই রূপ নৈরাশ্যজনক। লব্ধ স্বাধীনতা ফলপ্রস্থ হয় নি। মাত্রষ যে-তিমিরে ছিল সেখানেই রয়েছে। এর কারণ মাত্র্যের যথোচিত শিক্ষা ও চেতনার প্রশ্ন অবহেলিত হয়েছে। জনজীবনে অসহিষ্ণুতা, ধর্মীয় গোঁড়ামি, স্বার্থবৃদ্ধি ও মানদিক জড়তা ক্রমেই বেড়ে চলেছে। অথচ তাঁর নামে দেশে ঘটার অন্ত নেই। গান, কবিতা, নাটক ইত্যাদি উপভোগের দঙ্গে তাঁর ভাবুক জীবনকে যদি কবির অন্তরাগীরা অন্তধ্যান ও তাঁর আদর্শকে সাধ্যমত রূপ দেবার প্রয়াদী হন তাহলে দেশের বর্তমান অনভিপ্রেত গতির মোড় ফেরানো সম্ভব হয়। কবি কর্তৃক প্রদর্শিত পথে শুধু ভারতই নয়, সারা বিশ্বের মানবসমাজ পারম্পরিক বিশ্বাদ, সামঞ্জশ্র ও শান্তির সন্ধান লাভ করতে পারে।

#### नि एर्न भि का

- প্রভাতকুমার ম্থোপাধ্যায়। 'রবীন্দ্রজীবনী ও রবীন্দ্রদাহিত্য প্রবেশক'।
   খণ্ড ১, ১৩৬৭ বঙ্গান্ধ, পৃ ৪৫।
- ২. প্রফুলকুমার সরকার। 'জাতীয় আন্দোলনে রবীন্দ্রনাথ'। ১৩৬৭ বঙ্গাব্দ, পু ২৬।
- ज्यान द्याम । 'श्रुकृत्यां ज्या त्रवीनानाथ' । ১०७৮ वङ्गांक, श्रु ৮५ ।
- 8. প্রভাতকুমার মুখোপাধ্যায়। 'রবীক্রজীবনকথা'। ১৩৬৬ বঙ্গাব্দ, পু ১৬২।
- (. 'রবীন্দ্র রচনাবলী'। পঃ বঙ্গ সরকার। খণ্ড ১৩, ১৩৬৮ বঙ্গান্ধ, পৃ ৩৫৯।
   ('কালান্তর')
- ৬. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পৃ ৩৮২।
- ৭. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। খণ্ড ১৪, পৃ ৭৫৩।
- b. हित्रभग्न तत्मार्गिशाम् । 'त्रवीलमर्भन' । ১७७७ वक्रांस, श ८८ ।
- a. পূर्तीक श्रन् । প ৩১।
- So. Rabindranath Tagore. Personality: Lectures delivered in America. 1959. p. 65.
- 33. Ibid. p. 74.
- Sec. Rabindranath Tagore. The Religion of Man. 1958, p. 15.
  (Hibbert Lectures)

- Nabindranath Tagore. Creative Unity. 1959, p. 32.
- 38. Rabindranath Tagore. The Religion of Man. 1958, p. 235,
- se. Ibid. pp. 112-113.
- 39. Rabindranath Tagore. Sadhana. 1957, pp. 98-100.
- 39. Rabindranath Tagore. Personality. 1959, p. 32.
- St. Ibid. p. 70.
- Rabindranath Tagore. The Religion of Man. 1958, pp. 92, 102, 236.
- ২০. 'রবীন্দ্র রচনাবলী'। পঃ বঙ্গ সরকার। থগু ২, ১৩৬৮ বঙ্গাব্দ, পৃ ২৯১। ('গীতাঞ্জলি') এবং থগু ১২, পৃ ৬১২। ('মান্থবের ধর্ম')
- 25. Rabindranath Tagore. Nationalism. 1917, p. 13.
- 22. Rabindranath Tagore. Sadhana. 1957, pp. 33-34.
- Rabindranath Tagore. The Religion of Man. 1958, pp. 25-28.
- 28. Rabindranath Tagore, Nationalism. p 128.
- ec. Ibid. p. 26,
- २७. 'त्रवीख त्राचावनी'। थए २७, २०७৮, तकाब, १ २०८-२००। ('भितिष्य')
- Rabindranath Tagore. Sadhana. 1957, p. 83.
- Rabindranath Tagore, Nationalism. 1917, pp. 19-20.
- 23. Rabindranath Tagore. Creative Unity. 1959, pp. 21-22.
- oo. Ibid. p. 96.
- ७১. 'त्रवीख त्रामावनी'। थए ১२, ১०७৮ वक्रांस, शृ ७२१। ('श्रामी ममांज')
- ৩২. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৭০৩।
- లల. Rabindranath Tagore. Sadhana. 1957, pp. 18-19.
- ৩৪. 'রবীন্দ্র রচনাবলী'। খণ্ড ১০, পৃ ৭৩০। ('রাশিয়ার চিঠি')
- ৩৫. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। খণ্ড ১২, পৃ ১০২৫। ('ভারতবর্ষ ও স্বদেশ')
- ৩৬. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পৃ ৬১৩। ('মাত্র্যের ধর্ম')
- Rabindranath Tagore. The Religion of Man. 1958, pp. 183-185.
- ৩৮. 'রবীন্দ্র রচনাবলী'। খণ্ড ১৩, ১৩৬৮ বঙ্গাব্দ, পৃ ২৩৩।('কর্তার ইচ্ছায় কর্ম')

- ಲಾ. Rabindranath Tagore. The Religion of Man. 1958, Ch. 13.
- 8 . Rabindranath Tagore. Creative Unity. 1959. pp. 144-145.
- ৪১. রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর। "দণ্ডনীতি", 'প্রবাদী'। আশ্বিন, ১৩৪৪।
- 82. 'दवी<u>ल</u> दहनावनी'। थछ ১०, शृ ८८२। ('स्रदां माधन')
- ৪৩. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পৃ ৩৪৩।
- 88. Rabindranath Tagore. Letters to a friend. 1928, p. 80.
- 84. Rabindranath Tagore. Creative Unity. 1959, p. 38-39.
- 8 . Rabindranath Tagore. Nationalism, 1917, p. 28.
- ৪৭. 'রবীন্দ্র রচনাবলী'। খণ্ড ১২, ১৩৬৮ বঙ্গাব্দ, পৃ ৮৮৪। ('সমূহ')
- 85. Rabindranath Tagore. Nationalism. 1917, p 58.
- 87. Ibid. p. 70.
- ৫०. 'त्रवीस त्रामावनी'। थए ४७, १५ ७०७। ('कानास्त्र')
- ৫১. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। খণ্ড ১০, পু ৭০৪। ('রাশিয়ার চিঠি')
- ৫২. পূর্বোক্ত গ্রন্থ।
- ৫৩. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পৃ ৭১৭।
- ৫৪. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৭২৮-৭২৯।
- ৫৫. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পু ৭৩১-৭৩২।
- The Visva-Bharati Quarterly. V. 4, No. 3, October, 1926,
   p. 276.
- 49. Rabindranath Tagore. Man. 1937, pp. 42-48.
- av. Rabindranath Tagore, The Religion of Man. 1958, Appendix.
- aa. Ibid. p. 163.
- ७०. 'त्रवीक्त त्रहनांवली'। थछ ५७, शृ २५७। ('कालांखत्र')
- ৬১. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পূ ৪২৯। ('সমবায়নীতি')
- ৬২. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। প ৪১৮।
- ৬৩. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। পৃ ৪২৯।
- ৬৪০ প্রভাতকুমার ম্থোপাধ্যায়। 'রবীন্দ্রজীবনী ও রবীন্দ্রদাহিত্য প্রবেশক'। থও ১, ১৬৬৭ বঙ্গাব্দ, পৃ ৩৭৯।
- ৬৫. 'রবীন্দ্র রচনাবলী'। খণ্ড ১০, ১৩৬৮, পু ৬৯০। ('রাশিয়ার চিঠি')
- &&. Rabindranath Tagore, Sadhana. 1957, pp. 72-74.

- ৬৭. 'রবীক্স রচনাবলী'। খণ্ড ১১, ১৩৬৮ বঙ্গান্ধ, পু ৫৩৩। ('শিক্ষা')
- ৬৮. অনাথনাথ বস্থ। ৮ম বঙ্গীয় গ্রন্থাগার সম্মেলনে সভাপতির ভাষণ, 'গ্রন্থাগার'। সম্মেলন সংখ্যা, ১৬৬১ বঙ্গাব্দ।
- ৬৯. 'রবীন্দ্র রচনাবলী'। খণ্ড ১০, ১৩৬৮ বঙ্গাব্দ, পৃ ৬৭৬। ('রাশিয়ার চিঠি')

### এক: ভূমিকা

স্থভাষচন্দ্র তাঁর আত্মজীবনীতে লিখেছেন যে সতের বছর বয়সে তিনি এক বন্ধুকে দঙ্গে নিয়ে তীর্থযাত্রায় বেরিয়েছিলেন। উদ্দেশ্য ছিল উপযুক্ত কোনও ধর্মগুরুর সন্ধান লাভ। সারা উত্তর ভারত ঘূরেও তেমন কোনও গুরুর সাক্ষাৎ পান নি। বিকল মনোরথ হয়ে ফিরে আসেন। সেই সময়ে তিনি প্রেসিডেন্সি কলেজের ছাত্র ছিলেন।

ছাত্রজীবনে ধর্ম ও দর্শনেই ছিল তাঁর সবচেয়ে বেশি আগ্রহ। সাহিত্য ও সমাজবিজ্ঞানে পড়াশোনার স্বযোগ ঘটে সিভিল সার্ভিস পরীক্ষা দেবার সময়ে। ছাত্রহিসাবে বরাবরই তিনি ছিলেন কতী ও মেধাবী। ১৯২০ সালে সিভিল সার্ভিস পরীক্ষায় তিনি সাফল্যের সঙ্গেই উত্তীর্ণ হন। সিভিল সার্ভিসের শিক্ষানবিশি ছেড়ে মাত্র চবিবশ বছর বয়দে রাজনীতিতে সক্রিয়ভাবে প্রবেশ করেন। অত্যন্ত ধনীর গৃহে জন্মেও ত্যাগ ও কচ্ছুসাধনের পথই তিনি বেছে নেন; রাজনীতিকেই জীবনের ধ্যানধর্ম করে তোলেন; কষ্টসহিষ্ট্তার ক্ষমতা ছিল তাঁর অসীম। বার দশেক দণ্ডাদেশের মধ্যে বছর আষ্টেক তাঁর কারাগারেই কাটে। ভারতের মৃক্তিই ছিল তাঁর জীবনের একমাত্র স্বপ্প— সেকাজে না ছিল ক্লান্তি, না কোনও বিরতি।

একাধারে তিনি ছিলেন জাতীয়তাবাদী ও সমাজতান্ত্রিক। তিনি চাইতেন পূর্ণ স্বাধীনতার জন্ম আপসবিহীন সংগ্রাম। তাই আচরণেও দেখা যেত তাঁর অদম্য মনোভাব। লেনিন, মুসোলিনি, ডি ভ্যালেরা, কামাল পাশা প্রমুথ বিচিত্র মান্তব ছিলেন তাঁর আদর্শ।

ইতিহাসের দ্বান্দিক ব্যাখ্যা ও সমাজতন্ত্রে তিনি বিশ্বাস করতেন। তাঁর মতে দেশ স্বাধীন না হওয়া পর্যন্ত দেশের সমাজতান্ত্রিক পুনর্গঠন সম্ভব নয়। তাই লেনিনের আদর্শে সামাজ্যবাদবিরোধী সংগ্রামকে ক্রমে সামাজিক ও অর্থ নৈতিক মুক্তির অন্তক্লে সমাজতান্ত্রিক বিপ্লবে পরিণত করাই ছিল তাঁর অভিমত। তিনি চেয়েছিলেন দক্ষিণপদ্বী-নিয়ন্ত্রিত কংগ্রেসকে একটি সর্বাত্মক গণদলে পরিণত

করতে। সে-চেষ্টা তাঁর ব্যর্থ হয়। তাই কংগ্রেসের মধ্যে রুষক ও শ্রমিকদের নিয়ে বামপন্থী দল গঠন এবং জাতীয় মৃক্তির সঙ্গে যুগপৎ সমাজতান্ত্রিক সংগ্রামে তৎপর হন।

কলকাতা ও কেমব্রিজের ছাত্রজীবনে তিনি প্রধানতঃ দর্শন ও দেইসঙ্গেরাইত্বর, অর্থনীতি প্রভৃতি বিষয়ে অধ্যয়ন করেন। বিবেকানন্দ ও শ্রীঅরবিন্দের চিন্তা তাঁকে বিশেষ আরুষ্ট করে। পরবর্তীকালে দেশবন্ধু চিন্তরঞ্জন স্থভাষচন্দ্রের মানসিক গঠনে সহায়ক হন। কিন্তু স্থভাষচন্দ্র নিজে কোনও পূর্ণাঙ্গ রাষ্ট্রদর্শন রচনা অথবা তব্ব আলোচনার দিকে বিশেষ যান নি। তাঁর উল্লেখযোগ্য গ্রন্থ মাত্র ছি: আত্মজীবনী An Indian Pilgrim (১৯৪৮) ও The Indian Struggle: 1920-42 (১৯৬৪)। ঐ ছটিতেই তাঁর মৌল চিন্তাভাবনা লিপিবন্ধ হয়েছে। এছাড়াও বাংলায় বিখ্যাত 'তরুণের স্বপ্ন' ও 'নৃতনের সন্ধান' বই ছটিতে রাজনীতিসহ নানা বিষয়ের উপর পত্র, বক্তৃতা ও প্রবন্ধাবলী সংকলিত হয়েছে। বহু পত্র, বক্তৃতা ও প্রবন্ধ পরবর্তীকালে 'পত্রাবলী', Crossroads, Correspondence, Selected Speeches প্রভৃতি কয়েকটি গ্রন্থে সংকলিত হয়েছে।

স্থাষচন্দ্র ছিলেন কাজের মাতুষ; তত্ত্বকথার চেয়ে কাজকেই তিনি বড় মনে করতেন। রাজনৈতিক কার্যকলাপেই তাঁর অসামান্ত প্রতিভা ও ব্যক্তিত্ব ফুটে ওঠে। স্বাধীনতা সংগ্রামীদের অধিনায়ক স্থভাষচন্দ্র ছিলেন স্ববক্তা; বলিষ্ঠ লেখনীর অধিকারী হয়েও লেখার মধ্যে দিয়ে নিজেকে তিনি তেমন প্রকাশ করেন নি। যথার্থ রাষ্ট্রবিজ্ঞানী না হলেও ভারতের স্বাধীনতা সংগ্রামের ইতিহাসে তিনি শীর্ষস্থানের অধিকারী। স্বাধীনতা সংগ্রামের প্রতিটি পর্যায়ে তিনি স্থচিন্তিত মতামত ব্যক্ত করেছেন; রাষ্ট্রদর্শন অনুসারী বিচারবিশ্লেষণ্ড করেছেন।

বিচিত্র ঘটনাবছল জীবনের অধিকারী স্থভাষচন্দ্রের রাজনীতিতে প্রবেশ করার (১৯২১) পর তাঁর উল্লেখযোগ্য প্রথম পদক্ষেপ দেশবন্ধুর অন্থগামী হিদাবে অদহযোগ আন্দোলনে অংশ গ্রহণ। বছর ত্য়েক ধরে 'জাতীয় মহাবিভালয়ে'র অধ্যক্ষতা, 'ফরওয়ার্ড' পত্রিকা পরিচালনা ও কংগ্রেদের প্রচার বিভাগের অধিকর্তা হিদাবে দেশবন্ধুর কাছে শিক্ষানবিশি করেন। ক্রমে গান্ধীরও ঘনিষ্ঠ সান্নিধ্যে আদেন। প্রিন্স অর ওয়েলদের ভারত ভ্রমণের বিক্রমে আন্দোলন ও স্বেচ্ছাদেরক বাহিনী পরিচালনার দায়ে তাঁর দর্বপ্রথম মাস ছয়েকের মত কারাদও হয়। এতদিন তিনি যে গুরুর সন্ধান করছিলেন, কারাগারে তাঁর সম্যক পরিচয় ও দীক্ষা লাভ করলেন। সেই গুরু হলেন চিত্তরঞ্জন।

১৯২২ সালে গান্ধী তাঁর অসহযোগ আন্দোলন প্রত্যাহার করে নিলে চিত্ত-রঞ্জন অত্যন্ত ক্ষুব্ধ হন। তথন তাঁর মনে হয়েছিল যে ১৯১৯ সালের শাসন সংস্কার অনুযায়ী প্রাদেশিক কাউন্দিল বয়কট না করে বরং তাতে চুকে কাউন্দিলকে অচল করার নীতিই ভাল ছিল। তাঁর নেতৃত্বে দেশব্যাপী প্রচারকার্যের স্থযোগে স্কুভাষচন্দ্র ক্রমশঃ জনপ্রিয় হয়ে উঠলেন।

গয়া কংগ্রেসের (১৯২২) পর চিত্তরঞ্জন স্বরাজ্য পার্টি গঠন করেন। স্থভাষচন্দ্র হন তাঁর প্রধান সহকারী। ১৯২৪ সালে স্বরাজ্য পার্টি প্রাদেশিক ও কেন্দ্রীয় আইন সভার নির্বাচনে সাফল্যলাভ ও শক্তিশালী দল হিসাবে স্বীক্বতি অর্জন করে। শ্রমিক শ্রেণীর মধ্যে কর্মতৎপরতা সম্প্রসারণের উদ্দেশ্যে লেবার স্বরাজ্য পার্টি গঠনও এই সময়ের একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা। সেই বছরে চিত্তরঞ্জন কলকাতার প্রথম মেয়র হন এবং স্থভাষচন্দ্র কর্পোরেশনের চীফ একজিকিউটিভ অফিসারের পদ গ্রহণ করেন।

এই সময়ে বাংলা দেশে সন্ত্রাসবাদী কর্মতৎপরতা বেড়ে ওঠে। স্বরাজ্যদলের মৃথপাত্র হিসাবে সরকারিভাবে সন্ত্রাসবাদের নিন্দা করলেও স্থভাষচন্দ্রের মন ঐসব বীরত্বাঞ্চক ক্রিয়াকলাপে আরুষ্ট হয়ে পড়ে। তাঁর কাছে সন্দেহভাজন সন্ত্রাসবাদীদের আনাগোনায় তিনি কর্তৃপক্ষের কাছে একজন বিপজ্জনক ব্যক্তিরূপে চিহ্নিত হন। ফলে বছর তুয়েকের মতো তাঁকে বর্মায় নির্বাসিত করা হয় (১৯২৫)।

মৃক্তির পর এক নতুন চেতনা ও দৃঢ় প্রত্যন্ত নিয়ে তিনি মৃক্তি সংগ্রামে অবতীর্ণ হলেন। ইতিমধ্যে তাঁর দীক্ষাদাতা চিত্তরঞ্জনের মৃত্যু হয়েছে। জেলে থাকাকালে পুরানো অন্তরঙ্গ বন্ধু দিলীপকুমার রায়ের সঙ্গে পত্রে ধর্মযোগী ও কর্ম-যোগীর চিন্তা ও কর্মক্ষেত্র সম্পর্কে তাঁর একটা বিতর্ক হয়ে গিয়েছে। এখন মন তাঁর নিজস্ব মত ও পথে প্রস্তুত : কাজ ও সেবাই জীবনের ব্রত—জনকর্ম থেকে নিজেকে সরিয়ে রাখলে কর্মের দিকটা ক্ষয়প্রাপ্ত হয়—ছরারোগ্য নিশ্চেষ্টতা থেকে দেশকে বাঁচাবার জন্তে দরকার উপযুক্ত কর্মিদলের ; পরমার্থ নিয়ে চিন্তা কর্বেন একদল বাছা বাছা লোক— কর্মীদের পথ প্রদর্শনের দায়িত্ব থাকবে তাঁদের।

এখন থেকে বিভিন্ন বক্তৃতায় তাঁর এই মনোভাব ফুটে ওঠে যে, কংগ্রেস সংগঠনকে বিকল্প সরকারের মতো গড়ে তুলে স্বাধীনতা অর্জন করতে হবে; শ্রমিকদের প্রস্তুতি ও জনশিক্ষার বিস্তার ঘটাতে হবে; জাতীয় আন্দোলনকে সাধারণ ধর্মঘট ও আইন অমান্তের পথে চালিত করতে হবে; দেশের শাসন ব্যবস্থা ক্রমে নিশ্চল হয়ে পড়লে সরকারের মনোবল নষ্ট হয়ে যাবে; সরকারি কর্মচারীদের উপর ভরসা রাখতে না পেরে আমলাতন্ত্র জনপ্রতিনিধিছের দাবি গ্রহণ করতে বাধ্য হবে। প্রজাতান্ত্রিক রাষ্ট্রকাঠামোই ছিল তাঁর কামনা, ডোমিনিয়ন স্টেটাস নয়। জাতি, ধর্ম ও অর্থের বৈষম্য থাকবে না। নারী পাবে সমানাধিকার। হিন্দু-মুসলমানের অনৈক্য ভাঙতে হবে। সাম্প্রদায়িক সমস্রাকে সমকালীন অন্থান্থ নেতাদের মতো তিনিও বিদেশী শাসকদের কারসাজি বলে মনে করতেন; সমস্র্যাটিকে তুচ্ছ জ্ঞান করার মধ্যেই তার সমাধান পাওয়া যায় বলে তাঁর বিশাস ছিল।

১৯২৬ সালের নির্বাচনে স্কভাষচন্দ্র আইন সভায় প্রবেশ করেন এবং তার-পরই পুনরায় কারারুদ্ধ হন। জেলে তাঁর স্বাস্থ্য ভেঙে পড়ে। ইউরোপে চিকিৎসা করাতে যাবেন বলে তাঁকে মৃক্তি দেওয়া হয়। এই সময়ে দেশের রাজনীতিতে একটা শৃন্ততা চলেছিল। কারামুক্তির পর স্থভাষচন্দ্র সেই শৃন্ততার অবসান ঘটান। ১৯২৭ সালের শেষদিকে জওহরলালের সঙ্গে তিনি কংগ্রেসের সাধারণ সম্পাদক পদে নির্বাচিত হন। ১৯২৮ সালে সাইমন কমিশনের প্রতিবাদে একটি সর্বদলীয় কমিটি গঠিত হয়। কমিটির স্থপারিশে ভোমিনিয়ন স্টেটাস গ্রহণে সম্বতিথাকায় তিনি জওহরলালের সঙ্গে পূর্ণ স্বরাজের দাবিতে 'ইণ্ডিয়া ইণ্ডিপেণ্ডেস লীগ' গঠন করেন। স্বাধীনতা সংগ্রাম ক্রমে এক সংকটজনক পরিস্থিতির দিকে এগিয়ে যায়। ১৯৩০ দালে আইন অমান্ত আন্দোলনের সময়ে মুক্তি মিছিল পরিচালনার জন্ম বছর খানেকের মতো তাঁর কারাদণ্ড হয়। জেলে এইদময়ে তিনি গভীর অধায়ন ও আধাাত্মিক চিন্তায় আত্মনিয়োগ করেন। জেলে থাকাকালেই তিনি কলকাতার মেয়রপদে নির্বাচিত হয়েছিলেন। মুক্তির পর টেড ইউনিয়ন কংগ্রেদে সভাপতিত্ব করেন। মাস তিনেক পর নিষেধাজ্ঞা অমান্ত করে স্বাধীনতা দিবদের (১৯৩১) মিছিল পরিচালনার জন্ম আবার কারারুদ্ধ হন। গান্ধী-আরউইন চুক্তির ফলে মাস ছয়েকের মধ্যে মুক্তি পান। ১৯৩২ সালের ডিসেম্বরে গান্ধী বিলাতে 'গোল টেবল বৈঠক' দেরে ফেরার পর দেশের রাজ-নীতিতে আবার এক নতুন সংকট ঘনিয়ে আসে। যথারীতি গোলযোগ ও বিশৃঙ্খলা শুরু হয়। স্থভাষচন্দ্র দঙ্গীগণসহ গ্রেপ্তার হন (১৯৩২)। এবার তাঁর স্বাস্থ্য একেবারে ভেঙে পড়ে। ভিয়েনায় চিকিৎসা করাতে যাবেন এই শর্তে তাঁকে মুক্তি দেওয়া হয়। ভিয়েনায় চিকিৎসার সঙ্গে রাজনৈতিক চিন্তা অব্যাহত থাকে। সেই সময়ে সেথানে বিঠলদাস জাভেরি প্যাটেলও (১৮৭৩-১৯৩৩) চিকিৎসাধীনে ছিলেন। ছজনে দেশের রাজনৈতিক পরিস্থিতি সম্পর্কে সজাগ দৃষ্টি রাথেন ও আলাপ-আলোচনা চালিয়ে যান। ১৯৩২ সালে গান্ধী আইন অমান্ত আন্দোলন মূলতবী রাথলে স্কভাষচন্দ্র ও বিঠলদাস এক যুক্ত বিবৃতিতে তার তীব্র নিন্দা করে বলেন: '…আইন অমান্ত আন্দোলন বন্ধ রেথে মহাত্মা গান্ধী শেষ যে কাণ্ড করলেন তাতে মেনেই নেওয়া হোল যে, কংগ্রেসের বর্তমান পদ্ধতি অচল। আমরা স্ক্রমন্তভাবে মনে করি, রাজনৈতিক নেতা হিসাবে মহাত্মা গান্ধী বার্থ। স্বতরাং সময় এসেছে এখন নতুন নীতির ওপর নতুন পদ্ধতিতে কংগ্রেসকে ঢেলে সাজবার। কংগ্রেসকে পুনর্গঠিত করতে হলে নেতৃত্বের বদল হওয়া দরকার…'।

১৯৩৩ সালের ১০ জুন লণ্ডনে অন্তর্ষ্ঠিত তৃতীয় ভারতীয় রাজনৈতিক সম্মেলনে সভাপতির ভাষণে স্থভাষচন্দ্র 'সাম্যবাদী সংঘ' গঠনের ঘোষণা ও তার কর্মস্টা প্রচার করেন:

- ১. পার্টি দাঁড়াবে কিষাণ-মজত্বদের স্বার্থ নিয়ে, স্থিতস্বার্থ (vested interest) অর্থাৎ জমিদার, পুঁজিদার ও মহাজন শ্রেণীর স্বার্থ নিয়ে নয়।
- ২. ভারতীয় জনগণের পূর্ণ রাষ্ট্রিক ও আর্থিক মৃক্তির জন্ম এই পার্টি দাঁড়াবে।
- এর আদর্শ হবে সর্বভারতীয় একটা কেডার্রাল গভর্ণমেন্ট, কিন্তু ভারত-বর্ধকে নিজের পায়ে দাঁড়াবার জন্ম কিছুদিন অন্ততঃ একনায়কী ক্ষমতাসম্পর একটা শক্তিশালী কেন্দ্রীয় শাসন প্রবর্তন করতে হবে।
- 8. কৃষি ও শিল্পের ক্ষেত্রে রাষ্ট্রপ্রবর্তিত পরিকল্পনা ও পুনর্গঠন।
- অতীতের গ্রাম পঞ্চায়েতের ভিত্তিতে নৃতন সমাজ-ব্যবস্থা এবং জাতিভেদ প্রভৃতির উচ্ছেদ।
- ৬. আধুনিক প্রণালীর মূদ্রানীতি এবং মহাজনী ব্যবস্থা।
- ৭. জমিদারী প্রথার উচ্ছেদ এবং সর্বভারতীয় নতুন ভূমিব্যবস্থা।
- ৬. অরাজকতা দমন করে স্বাধীন ভারতের ঐক্য ও অথওতা বজায় রাখবার জয়্ম মধ্য-ভিক্টোরীয় গণতত্ত্ব নয়, সামরিক নিয়মায়বর্তিতা দারা আবদ্ধ শক্তিশালী একদলীয় সরকার।
- ৯. আন্তর্জাতিক প্রচার এবং আন্তর্জাতিক প্রতিষ্ঠানগুলির সাহায্য গ্রহণ।
- ১০. একটি জাতীয় কর্মপরিষদের অধীনে সবগুলি অগ্রগামী দলের ঐক্যের চেষ্টা, যাতে কাজের সময় বহু ফ্রণ্টে একই কালে কাজ চলতে পারে।

'ইণ্ডিয়ান স্ত্রাগল' গ্রন্থটিতে জাতীয় সংগ্রামের আনুপ্রিক ইতিহাসের পট-

ভূমিকায় স্থভাষচন্দ্র যুগপৎ নিয়মতান্ত্রিক সহযোগিতা ও গান্ধীর আপসপন্থী অচল নীতির সমালোচনা করে একটি অভিনব মধ্যপন্থা তুলে ধরেন। দে-পন্থা গণতন্ত্র ও একনায়কতন্ত্রের মাঝামাঝি কোনও পথ নয়। নির্ভেঞ্জাল একনায়কতন্ত্র—ফ্যাসিজম ও কমিউনিজমের সমন্বয়ে রচিত তৃতীয় একটি পথ প্রদর্শন করেন। তিনি চেয়েছিলেন: 'বছর কয়েকের জল্লে ডিক্টেটরী ক্ষমতাযুক্ত একটি জবরদন্ত কেন্দ্রীয় সরকার…সামরিক শৃঙ্খলাবদ্ধ একটি জবরদন্ত পার্টির দরকার'। তাহলেই স্বাধীন ভারতের রাষ্ট্র স্বদূঢ় হবে।

সেই বছরেই স্থভাষচন্দ্র স্বল্প কালের জন্ম ভারতে এসে সরকারি নিষেধাজ্ঞার দক্ষন আবার ইউরোপে ফিরে যান। ১৯৬৬ সালের মার্চ মাসে তিনি সরকারি আদেশ অগ্রাহ্ম করে ভারতে চলে আসেন। বলা বাছল্য সঙ্গে সঙ্গেই গ্রেপ্তার হন। ১৯৩৫ সালের নব প্রবর্তিত ভারত শাসন আইন অন্থ্যায়ী কংগ্রেস সাতিটি প্রদেশে সরকার গঠনে উত্থোগী হলে স্থভাষচন্দ্র সে-সম্পর্কে নির্লিপ্ত থাকেন। হরিপুরা কংগ্রেসে (১৯৬৮) সভাপতির পদ গ্রহণের পূর্বে তিনি কিছুকালের জন্ম একবার ইংলণ্ড ঘুরে আসেন। লেবার পার্টির আটেলি, বেভিন, ক্রীপদ প্রমুথ নেতৃর্দের সঙ্গে তাঁর সে-সময়ে সহ্বদয় আলাপ-আলোচনা হয়।

ইতিমধ্যে কংগ্রেস ও গান্ধী পূর্ণ স্বাধীনতার দাবি ঘোষণা করে থাকলেও তা অর্জনের পদ্ধতি সম্পর্কে স্থভাবচন্দ্রের অভিমত ছিল ভিন্ন। কংগ্রেসকে এক পালটা সরকারে পরিণত করে, জনসমর্থনের সাহায্যে প্রবল আইন অমান্ত আন্দোলন শুরু করলে সরকারি শাসন অচল হয়ে পড়বে এবং ক্ষমতা কংগ্রেসের হাতে এসে যাবে বলে তিনি মনে করতেন। পক্ষান্তরে কংগ্রেস আবেদননিবেদন ও নিয়মতান্ত্রিক পথ বেছে নেয় এবং তদন্ত্যায়ী প্রাদেশিক সরকার গঠনে প্রবৃত্ত হয়। স্থভাবচন্দ্র তাতে তীর অসম্মতি প্রকাশ করেন। ১৯৩৭ সালে দীর্ঘ অন্তর্মীণ ও কারান্ধীনন থেকে মৃক্ত হয়ে তিনি রাজনীতিতে যথন ভালভাবে নামলেন তথন গান্ধীর সঙ্গে তাঁর এক গভীর আলোচনা হয়। বিষয়: ছজনের মত ও পথের সামঞ্জন্ত বিধান। গান্ধীর প্রস্তাবেই তিনি প্রথমবার কংগ্রেস সভাপতির পদে নির্বাচিত হন। কিছু কিছু বিষয়ে ছজনের অমিল মিটল। কিন্তু সেটা ছাই চাপা আগুনের মতো। ক্রমে নানা বিষয়ে ছজনের মতবিরোধ বেড়ে চলল।

স্থাষ্টন্দ্র দেখেছিলেন ইউরোপে যুদ্ধ লেগে গিয়েছে; ইংরেজ পড়েছে বেকায়দায়। এ-স্থযোগ ভারতীয় মৃক্তিসংগ্রামীদের গ্রহণ না করা নির্ক্তিতা; গান্ধীপন্থী নেতৃত্বের ভরসাতেও থাকা যায় না; কংগ্রেসীরা তথন বিভিন্ন প্রদেশে সরকার গঠন করে ক্ষমতার আস্বাদ পেয়েছে; তারা তা ছাড়বে না; চাইবে ইংরেজের দরবারে দরদস্তব করতে; কারণ ১৯৬৫ সালের শাসনবিধি অনেকেরই কাছে বিশেষ আপত্তিকর ঠেকে নি। কাজেই সরাসরি অবিলম্বে সংগ্রামে না নামলে ভবিশ্বতের কোনও আশা নেই বলে তিনি অন্নভব করেন। ওদিকে গান্ধী উপলব্ধি করলেন যে আইন অমান্য শুরু হলে আবার অরাজকতা ও হিংসাত্মক আবহাওয়া প্রবল হয়ে উঠবে। তাই গান্ধী ও স্কভাষচন্দ্রের বিরোধ ছিল মূলগত।

স্থভাষচন্দ্র দার্বভৌম নেতৃত্বে অধিষ্ঠিত হলেন ১৯৩৯ দালে ত্রিপুরী কংগ্রেসে পুননির্বাচিত হয়ে। দিতীয়বারের তাৎপর্য ছিল যে তিনি গাদ্ধী মনোনীত প্রার্থী পট্টভি দীতারামিয়াকে কংগ্রেস সভাপতির নির্বাচনে পরাজিত করেন। সমগ্র দক্ষিণপদ্বীদেরই কাছে ছিল সেটি এক মস্ত পরাজয়। স্থভাষচন্দ্রের ইচ্ছা ছিল যে যদি নির্দিষ্ট একটি সময়ের মধ্যে ভারতের জাতীয় মৃক্তির দাবিকে স্বীকার করে না নেওয়া হয় তাহলে ইংরেজ সরকারকে একটি চরমপত্র দেওয়া হোক। বিদ্ন পড়ে গোবিন্দ বল্লভ পস্থের একটি প্রস্তাবে। তাতে বলা হয়েছিল যে কংগ্রেস সভাপতিকে গাদ্ধীর পরামর্শ নিয়ে ওয়ার্কিং কমিটি গঠন করতে হবে। ঐক্য ও শৃঞ্জলা বজায় রাখার জন্ম স্থভাষচন্দ্র পদত্যাগ করে কংগ্রেসেরই ভিতর ফরওয়ার্ড রক দল গঠন করলেন।

একটি স্থসংগঠিত ও শক্তিশালী বামপন্থী দলের প্রয়োজন তিনি অনেক আগেই অন্থতন করেছিলেন। গান্ধীর নেতৃত্বে কংগ্রেসকে একটি পাঁচমিশালী দল হিসাবে তিনি দেখতেন। কারণ কংগ্রেসের মধ্যে পরস্পরবিরোধী ব্যক্তি ও মতবাদকে গোঁজামিল দিয়ে একত্র রাখা নিক্ষল চেষ্টা ছাড়া আর কিছু নয়। পার্টির আদর্শ রূপ ও রীতি সম্পর্কে তিনি তাঁর স্কুম্পষ্ট চিন্তা ব্যক্ত করেন।

দেশের অন্যান্ত বামপন্থী দলকে তিনি ঐক্যের আহ্বান জানালেন। কিন্তু তাঁর উপর তাদের আর আন্থা ছিল না। তারা স্থভাষচন্দ্রের পদত্যাগ ও দক্ষিণ-পন্থীদের হাতে ক্ষমতা তুলে দেওয়ার বিরোধী ছিল। তাই স্থভাষচন্দ্রের উন্তোগে বোম্বাইতে লীগ অব র্য্যাভিক্যাল কংগ্রেসমেন, কংগ্রেস সোসালিষ্ট পার্টি ও কমিউনিস্টদের নিয়ে একটি ঐক্যবদ্ধ সংস্থা গঠনের প্রচেষ্টা ব্যর্থ হয়।

১৯৪০ সালে রামগড়ে কংগ্রেস অধিবেশনকালে স্থভাষচন্দ্রের সভাপতিত্বে একটি আপসবিরোধী সম্মেলন অন্তুষ্ঠিত হয়। তিনি সেখানে হিন্দু-মুসলমানদের নিয়ে গঠিত একটি অস্থায়ী সরকার গঠনের প্রস্তাব ও তার উপর ক্ষমতা অর্পণের দাবি জানালেন এবং দেশব্যাপী সংগ্রামের নির্দেশ দিলেন। তাঁর সংকল্প তথন সশস্ত্র বিপ্লবের প্রস্তুতি। অন্ধকৃপ হত্যা স্মৃতিস্কস্ত (হলওয়েল মন্থমেন্ট) অপসারণের দাবির আন্দোলনস্ত্রে তিনি কারাক্তন্ধ হন (জুলাই ১৯৪০)। কারাগারে তিনি এবার বিশেষভাবে অন্থভব করেন যে শুধু আইন অমান্ত ও সন্ত্রাসবাদ যথেষ্ট নয়; চাই বাইরের সাহায্য। ঠিক করলেন জেল থেকে মৃক্তি পেয়েই বাইরে চলে যাবেন।

১৯৪১ সালের ১৭ জান্ত্রারী স্বগৃহে অস্তরীণাবস্থায় সরকারি দৃষ্টি এড়িয়ে তিনি কাবুল হয়ে বার্লিনে চলে যান। সেখান থেকে বেতারযোগে তিনি দেশবাসীয় কাছে প্রস্তুতির নির্দেশ দিতে থাকেন। ১৯৪৩ সালের মাঝামাঝি স্থভাষচন্দ্র জার্মানি থেকে জাপানে চলে যান। জাপানিদের হাতে গ্বত ভারতীয় বন্দী সেনাদের নিয়ে গঠিত আজাদ হিন্দ সেনাদলের তিনি নেতৃত্ব গ্রহণ করেন এবং সেই সঙ্গেই আজাদ হিন্দ সরকার গঠিত হয়। জাপানিদের কাছ থেকে স্থভাষচন্দ্র আশাহ্রন্স সাহায্য পান নি। জাপানিরা তাঁকে তাদের উদ্দেশ্য সিদ্ধির কাজে লাগাতে চেয়েছিল। স্থভাষচন্দ্রের সেনাবাহিনী ভারতের ভিতর কিছুটা অন্ত্র্প্রবেশ করেছিল। কিন্তু মহাযুদ্ধে মিত্রপক্ষের জয় হওয়াতে তাঁকে পশ্চাদপদরণ করেতে হয়। এই সময়টাই তাঁর জীবনে সবচেয়ে চমকপ্রদ। স্থভাষচন্দ্র জীবিত আছেন কিনা এ-প্রশ্নের চূড়ান্ত নিষ্পত্তি এখনও হয়নি। ১৯৪৫ সালের ১৮ আগস্ট তিনি এক বিমান ত্র্ঘটনায় নিহত হন বলে সেইসময়ে একটি সংবাদ প্রকাশিত হয়েছিল।

# ছুই: দর্শনচিন্তার পরিপ্রেক্ষিত

CHILD HOLD TO A PROPERTY OF THE PROPERTY AND A PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE

ছাত্রজীবনের প্রথমবিস্থায় শংকরের দর্শনকেই স্থভাষচন্দ্র হিন্দুদর্শনের সারবস্থ বলে মনে করতেন। কিন্তু পরে শংকরের মায়াবাদী দর্শনে তার আস্থা হারিয়ে যায়। মায়াবাদের পরিবর্তে তিনি জাগতিক অন্তিমের প্রত্যয় গ্রহণ করেন। বিবর্তনবাদী প্রগতিতে তাঁর বিশ্বাস ছিল। এবিষয়ে তিনি তিনটি যুক্তি দর্শিয়েছেন: ১. নৈস্গিক ও ঐতিহাসিক প্যবেক্ষণ এই সিদ্ধান্তে নিয়ে যায় যে প্রগতি দর্বত্র বিভ্যান; ২. স্বতঃলব্ধ জ্ঞান ও অভিজ্ঞতাও প্রমাণ করে যে কালক্রমে আমরা সমুথের দিকে অগ্রসর হই; ৩. জৈবিক ও নৈতিক উভয়বিধ দিক থেকেই প্রগতির অস্তিত্ব অনস্বীকার্য।8

আত্মার অভিব্যক্তি সম্পর্কে দাংখ্যের বিবর্তনবাদ আধুনিক মনকে স্পর্শ করবে না বলে তিনি মনে করতেন। তুলনামূলক আলোচনা প্রসঙ্গে স্পেনসারের সরল থেকে জটিলতাভিম্থী বিবর্তনবাদ ও হার্টম্যানের 'অন্ধ ইচ্ছা' প্রবণতার তিনি উল্লেখ করেছেন এবং শোপেনহাওয়ারের জাগতিক ইচ্ছা ('Cosmie Will') প্রত্য়েকে তাঁর কিছুটা গ্রহণযোগ্য বলে মনে হয়েছিল। বের্গসঁর স্ফলন্মূলক বিবর্তন (Creative Evolution)-তত্ত্বে তিনি উৎসাহ প্রকাশ করলেও হেগেলের বান্দ্রিক বিবর্তন তাঁর কাছে অধিকতর পূর্ণাঙ্গ প্রতিভাত হয়েছে। কালাকাশের অভিব্যক্তির দিক থেকে স্পেনসার ও বের্গসঁ অপেক্ষা হেগেলের দ্বান্দ্রিক প্রগতি তাঁকে অধিকতর প্রভাবিত করেছিল। অবশ্র কোনটিকেই তিনি সর্বাংশে গ্রহণ করেন নি। তিনি লিথেছেন: 'হেগেলের মতই যে সত্যের প্রায় একেবারে নিকটে পৌছিয়াছে ইহাতে কোনও সন্দেহ নাই। অন্য যে কোনও মত অপেক্ষা উহা অধিকতর সন্তোষজনকভাবে আদল বিষয়গুলিকে ব্যাখ্যা করিয়াছে। আবার অথণ্ড সত্য বলিয়াও উহাকে স্বীকার করা যায় না, কারণ যে-কেল বিষয় আমরা জ্ঞাত আছি প্রগুলির সঙ্গে উহা মিলে না'।

হেগেলের দান্দ্রিক তত্ত্বে কিছুটা অন্নপ্রাণিত হলেও স্থভাষচন্দ্র হেগেলের বস্তুসন্তার যুক্তিবিচারকে গ্রহণ করেন নি। যদিও উভয়েই ব্রহ্মবাদী, কিন্তু হেগেল সন্তার সারবন্তারপে 'Reason'-কে প্রত্যক্ষ করেন; পক্ষান্তরে স্থভাষচন্দ্র সারবন্তাকে প্রেমের লীলারপে প্রত্যক্ষ করেন— দান্দ্রিক প্রক্রিয়ার সেই প্রেমময় লীলা নিরন্তর আত্মোদ্যাটিত করে চলে— দেই প্রক্রিয়ার অন্তরালে নিহিত আবেগ পরিণামে মাত্মযুকে প্রেমময় ঐক্যে আবদ্ধ করে। তিনি লিখেছেন: 'আমার নিকট প্রেমই সত্যের স্বরূপ। বিশ্বব্রহ্মাণ্ডের সার হইতেছে প্রেম এবং মানবজীবনের মূলনীতি'।

বস্তুমন্তাকে প্রেমের দৃষ্টিতে দেখার পিছনে স্থভাষচন্দ্রের বাস্তবের প্রতি মানবতন্ত্রী মনোভাব পরিদৃষ্ট হয়। হেগেলের দৃষ্টিতে সন্তার সারবত্তা প্রেম নয় বটে, কিন্তু পরবর্তীকালে কেমব্রিজের ম্যাকটাগার্ট প্রম্থ নব্যহেগেলীয়দের চিন্তায় প্রেমের স্বীকৃতি স্থভাষচন্দ্রকে প্রভাবিত করে থাকবে। মোজেস হেসের মতে সমাজজীবনে প্রযুক্ত প্রেমের বিধিব্যবস্থাই হল সাম্যবাদ এবং স্কুষ্ঠ ক্রিয়াকলাপেই প্রেমের পরিণতি। আবার ফ্রেরবাক মনে করতেন যে মাহুষ পারস্পরিক বিভেদ ভুলে যে শক্তির সাহায্যে সংঘবদ্ধ হয় প্রেমই থাকে তার মূলে। প্রেমেই মান্ন্যের যতকিছু নৈতিক বন্ধন স্থদৃঢ় হয়— ব্যক্তিস্বার্থ ও গোষ্ঠীস্বার্থ স্থদমন্বিত হয়। হেগেলের ভাববাদী ইতিহাসদর্শনকে স্থভাষচন্দ্র সম্পূর্ণ গ্রহণ করেন নি। তাঁর সমন্বয়চিস্তায় জীবনের বাস্তব ও আধ্যাত্মিক তাগিদ সমান স্থান পেয়েছে। চিত্তরঞ্জনের প্রভাবে স্থভাষচন্দ্র বৈষ্ণব অধ্যাত্মবাদে বিশ্বাসী হন। বৈষ্ণব দর্শনের সার্মর্ম প্রেম ও প্রীতি— সেদিক থেকেও তিনি বিশেষ প্রভাবিত হয়েছিলেন।

দিখর, আত্মা, ধর্ম, সমাজ ইত্যাদি বিষয়ে ছাত্রজীবনেই তাঁর মনে নানা দশ্দ ছিল। প্রথমে রামকৃষ্ণ-বিবেকানন্দ এবং পরে শ্রীঅরবিন্দের রচনা পাঠ করে তাঁর মানদিক দ্বন্দের নিরসন ঘটে। বিবেকানন্দের দৃষ্টিতে বিশ্বচরাচর ঈশ্বরের লীলাস্থান এবং মন্থয়জীবনের প্রকৃষ্ট আদর্শ হল আত্মমৃক্তি ও মানবতার মঙ্গলবিধান। বিবেকানন্দের বাণীতেই স্থভাষচন্দ্র নিজের জীবনদর্শন গড়ে তোলার প্রয়াসী হন। বিবেকানন্দের জীবন ও বাণীকে তিনি বীরোচিত জ্ঞান করতেন। স্থভাষচন্দ্রের দার্শনিক চেতনা শ্রীঅরবিন্দের ভাবাদর্শেও কিছুটা পরিপুষ্ট হয়। শ্রীঅরবিন্দের 'যোগের সমন্বয়' চিন্তা তাঁকে সবিশেষ আকৃষ্ট করে। তবে পরমার্থে অটল বিশ্বাস্থাকলেও পার্থিব বিষয় ও বাস্তবজীবন সম্পর্কে স্থভাষচন্দ্র সজাগ ছিলেন। তাই হয়তো তাঁর মনে হয়েছিল যে আদর্শ গুরু হিসাবে মানব সমাজকে পরিচালনার জন্ম শ্রীঅরবিন্দের সক্রিয় জীবনে ফিরে আসা দরকার। প

স্থভাষচন্দ্র মনে করতেন যে 'এই জগং আত্মার প্রকাশ এবং আত্মা ঠিক যেরপ অবিনশ্বর এই স্বাষ্ট্রর জগংও তদ্রপ।' স্বাষ্ট্রর বিনাশ নেই। জগতের স্বাষ্ট্র কোনও পাপ থেকে নয়; কিংবা তা অবিভা বা অজ্ঞানের ফল নয়। কথাটা শংকরপন্থী চিন্তার বিপরীত। তাঁর মতে স্বাষ্ট্র ঈশ্বরের শাশ্বত লীলার অভিব্যক্তি। তাঁর কথায়: 'সত্য হইতেছে আত্মা— মাহার সার প্রেম, উহা পরস্পররিরোধী শক্তিসমূহ ও ঐগুলির সমাধানের নিত্য লীলার মধ্য দিয়া নিজকে ক্রমে ক্রমে প্রকাশ করিতেছে'।

স্থভাষচন্দ্রের আত্মা বা পরম সত্য কোনও বিমূর্ত কল্পনা নয়। তিনি চারিদিকে যেমন ঐশ লীলা প্রত্যক্ষ করেছেন, তেমনি লীলার মধ্যেও অন্তর্নিহিত
প্রেমময়তাকে উপলব্ধি করেছেন। এ-সিদ্ধান্তে যুক্তি অপেক্ষা ব্যাবহারিক
(pragmatic) তাগিদই প্রবল। তাতে সত্যের স্বরূপ সকল রূপায়ণ লাভ করে,
অন্তদিকে প্রেমময় পরমই সত্যের স্বরূপ হিদাবে প্রতিভাত হয়। আপাতবিরোধী
এই ব্যাথ্যা সম্পর্কে তিনি সচেতন ছিলেন। 'জীবনের সকল দিকের যুক্তিসঙ্গত

পর্যালোচনা করিয়া— এবং কিছুটা স্বতঃলব্ধ জ্ঞান ও বাস্তব ধারণা হইতেও এই সিদ্ধান্তে'তিনি উপনীত হয়েছিলেন। ব্যাবহারিক জ্ঞানতত্বে সত্যের মাপকাঠি হল কার্যকারিতা এবং সেই দৃষ্টিতেই সত্য বলে প্রমাণিত কোনও কাজ ফলপ্রস্থ না হলে তা মিথ্যা প্রতিপন্ন হয়। স্থভাষচন্দ্র সেই ব্যাবহারিক জ্ঞানতত্বে নিজেকে জ্ঞান নি। তাঁর মতে মানবিক জ্ঞান আপেক্ষিক এবং চিন্তারও পরিবর্তন ঘটে; সেজন্মে পূর্বে ঘেটা সত্য বলে মনে হয়েছে সেটা কার্যতঃ নিক্ষল হলে মিথ্যায় পর্যবসিত হয় না। কারণ তিনি অসত্য থেকে সত্যের পরিবর্তে সত্য থেকে উচ্চতরে সত্যের দিকে অগ্রাসর হবার মত পোষণ করতেন।

স্থভাষচন্দ্রকে কিছুটা অজ্ঞাবাদী বলে মনে করা যায়। 'সত্য এত বৃহৎ যে আমাদের ক্ষুদ্র বোধশক্তির সাহায্যে উহাকে সম্পূর্ণরূপে হৃদয়ঙ্গম করা সম্ভব নয়' বলে তিনি অভিমত প্রকাশ করেছেন। তাঁর মতে যৌগিক প্রক্রিয়া অথবা স্বজ্ঞার দ্বারা ব্রহ্মের উপলব্ধি সম্ভব হতে পারে; ব্রহ্ম সম্পর্কে ধারণাও সেদিক থেকে আপেক্ষিক—অর্থাৎ জ্ঞাতা স্বতন্ত্র ব্যক্তিত্বের সাহায্যে ব্রহ্মের ভিন্ন ধারণা করে থাকেন— বিভিন্ন ধারণার অমিল ও বৈদাদৃশ্য সত্ত্বেও সেগুলি সমান সত্য। এমনকি একই ব্যক্তির সময়ের ব্যবধানে ধারণার ব্যত্তিক্রম হতে পারে। সেজন্মে কোনও ধারণাকেই অসার মনে করার কারণ নেই। বিবেকানন্দের কথায় 'অসত্য হইতে সত্যে নয়, বরং সত্য হইতে উচ্চতের সত্যের দিকে মান্ত্র্য আগাইয়া চলিয়াছে'— এই উদার দৃষ্টিভঙ্গীকে স্থভাষচন্দ্র গ্রহণ করেন; তাতে সব মতকেই সন্থ করার একটা ক্ষেত্র থাকে।

### তিন: ইতিহাসচিন্তা

প্রথম জীবনে বৈদান্তিক মনোভাবে আচ্ছন স্থভাষচন্দ্র পরিণত বয়সে সমাজ ও রাজনীতির ক্ষেত্রে সম্পূর্ণ বাস্তববাদী হয়ে পড়েন। তিনি হেগেলের অহুরাগী ছিলেন। হেগেলের ইতিহাসদর্শন সম্পর্কে বিস্তারিত আলোচনা কোথাও তেমন না করলেও স্থানবিশেষে তাঁর মতামত হেগেলীয় চিন্তাকেই সমর্থন জানায়। তিনি স্পষ্টই বলেছেন: 'One that appeals to me most and which in my view approximates to reality more than any other—is the Hegelian Dialectics. Progress is neither unilinear, nor is it always peaceful in character. Progress often takes place through conflict' | ' o

নয় (thesis) প্রতিনয় (antithesis) ও সমন্বয়ের (synthesis) পথ অনুসরণ করে প্রগতি অগ্রসর হয়। কি চিন্তারাজা কি বস্তুজগতে বিবর্তনের প্রকৃতি হল একের পর এক বিরোধ ও সেগুলির সমাধানের মধ্যে দিয়ে অগ্রসর হওয়া। ছান্দ্রিক (dialectic) প্রক্রিয়ায় পরম সত্তা ক্রমান্বয়ে আত্মোৎঘাটিত করে চলে। স্তাবচন্দ্র সেই ধারায় সকলকে বিলীন হতে আহ্বান জানান। প্রতি যুগকে তার নিজের অন্তর্দ্ধন্থের মধ্যে থেকে সমন্বয় খুঁজে নিতে হবে। অতীত ও বর্তমান, প্রাচ্য ও পাশ্চাত্যের কল্যাণকর বৈশিষ্ট্যগুলির সমন্বয়ে তিনি নতুন ভারত গড়ে তুলতে চেয়েছিলেন।

নিজ প্রকৃতির তাগিদে তিনি বিশ্বাস করতেন যে 'জড় জগতের মধ্যে একটা উদ্দেশ্য ও অভিপ্রায়' আছে। ২২ এবং একথাও মনে করতেন যে 'বিশ্বজগতের এবং মন্থ্যজীবনের ঘটনা পরম্পরার অন্তরালে যে একটা অদৃশ্য নিয়ম নিহিত আছে' তা আকস্মিক, অদৃষ্টসম্ভূত বা তুর্দৈব নয়। ২২ অবরোহী ও নির্দেশ্যবাদী এই প্রত্যায়ের পিছনে প্রমন্ত্রন্ধের ক্রিয়াশীলতা উপলব্ধি সাপেক্ষ।

তার মতে মহুয়জীবনের মতো সভ্যতারও একটি নির্দিষ্ট জীবনকাল থাকে। আয়ুকাল শেষ হয়ে গেলেও বিশেষ কোনও সভ্যতার পুনর্জন্ম ঘটতে পারে, যদি তার অন্তর্নিহিত প্রাণরদ বিভ্যান থাকে। ভারতীয় সভ্যতায় সেই প্রাণরদ থাকায় তা বারংবার পুনর্জন্ম লাভ করেছে; প্রাচীনত্বসত্তেও ভারতীয় সভ্যতা চিরন্বীন।১৬

পৃথিবীর আগামী দিনের ইতিহাদে ভারত একটা গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা গ্রহণ করবে বলে তিনি ভবিষ্যুদ্ধাণী করেন। তাঁর মতে সপ্তদশ শতাব্দীতে গণতান্ত্রিক ও সাংবিধানিক চিন্তার উৎকর্ষে ইংলও মানবসভাতায় একটি মূলাবান অবদান স্বৃষ্টি করেছিল। তেমনি অপ্তাদশ শতাব্দীতে ফরাসিদেশ সামা, মৈত্রী, স্বাধীনতার আদর্শে মানবসভাতার উৎকর্ষ সাধন করেছে। উনবিংশ শতাব্দীতে মানবসভাতায় সর্বোত্তম অবদান হল জার্মানির মার্কসীয় দর্শন। বিংশ শতকে বিশ্বসংস্কৃতি ও সভ্যতায় শ্রেষ্ঠ সংযোজন রাশিয়ার সর্বহাতা বিপ্লব ও সর্বহারা সংস্কৃতি। এরপর মানব সংস্কৃতির উৎকর্ষ বিধানের দায়িত্ব নির্ভর করছে ভারতের উপর। ১৯

রামগড়ে আপুসবিরোধী সম্মেলনে (১৯৪০) সভাপতির ভাষণে তিনি বলে-ছিলেন: 'The age of Imperialism is drawing to a close and the era of freedom, democracy and socialism looms ahead of us. India, therefore, stands today at one of the crossroads of history. It is for us to share, if we so will, the heritage that awaits the world' |5 4

সমাজতন্ত্র, গণতন্ত্র ইত্যাদি আদর্শ ভারত কোনও দেশ থেকে ধার করে নি, সেগুলি প্রাচীন ভারতীয় সমাজের অঙ্গ ছিল। 'মৃক্তি সংগ্রাম' গ্রন্থের প্রথম থণ্ডের ভূমিকায় তিনি ভারতীয় ইতিহাদের পর্যালোচনা প্রদঙ্গে বলেছেন যে ইংরেজ আসার ফলেই যে ভারতের ঐক্য সাধিত হয়েছে তা মনে করা ভূল। ১৬ ভারতে প্রাচীন ও মধ্যযুগে ঐক্য ও সমন্বয় যথেষ্টই বিরাজ করত। ইদানীং দেশের জাতীয়তাবাদী চেতনা ও ঐক্যের প্রাবল্য দেখা দিয়েছে পরাধীনতার গ্রানিবোধে। মৃদলমানেরা আসার পরও দেশের ঐক্য বিনষ্ট হয় নি। তারাও ভারতীয় ধারায় সমন্বিত হয়েছে। ভারতে হিন্দু-মৃদলমানের বৈষম্যকে কৃত্রিম বলে তিনি মনে করতেন। সমন্বয় হয় নি কেবল ইংরেজের সঙ্গে— যাদের ভাষা, সংস্কৃতি ও আচারবিচার সম্পূর্ণ ভিন্ন। ভারতীয় ইতিহাসের আত্মপূর্বিক ধারা বিশ্লেষণ করে স্থভাষচন্দ্র এই সিদ্ধান্তে উপনীত হয়েছিলেন:

- ১. একটি যুগের উত্থানের পর আদে পতনের যুগ এবং আবার উত্থান ঘটে;
- ২. দৈহিক ও মানসিক অবসাদ ও জড়তাই হল অধঃপতনের কারণ;
- ৩. নতুন চিন্তা ও নতুন রক্তের সঞ্চারে প্রগতি ও নব ঐক্য গড়ে ওঠে ;
- উন্নত মননশীল শক্তি ও উৎকৃষ্ট সমরকুশলী মান্ত্রের নেতৃত্বেই নব্যুগের বোধন সম্ভব;
- শারা ভারতের ইতিহাদে বিদেশ থেকে আগত দবাই এদেশের সমাজে মিশে
  গেছে; ইংরেজই তার প্রথম ও একমাত্র ব্যতিক্রম;
- ৬. কেন্দ্রীয় শাসনের যতই পরিবর্তন ঘটে থাকুক না কেন, এখানে মান্ত্র চিরকাল অবাধ স্বাধীনতার অধিকার পেয়েছে। ১৭

ভারতের রাজনৈতিক ও বৈষয়িক অধোগতির তিনি কয়েকটি কারণ দর্শিয়েছেন:
১. ভাগ্য ও অতিপ্রাক্বত শক্তির উপর অধিক নির্ভরতা; ২. আধুনিক
বিজ্ঞাননির্ভর উন্নয়নে উদাসীয়া; ৬. সমরবিজ্ঞানে অক্রচি ও পশ্চাৎপদতা;

8. অহিংসা দর্শন প্রস্থত নির্বিরোধ জীবনে আসক্তি।

তাঁর মতে বিদেশীরা এদেশে বাণিজ্যিক কাজে প্রথমটা যথন তৎপর ছিল তথন বিশেষ বৈরিতার ভাব দেখা যায় নি। কিন্তু ক্রমে ক্ষমতাদীন হয়ে শাসন- শৃঙ্খল দৃঢ় করার উদ্দেশ্যে ইংরেজ নিজেদের শিক্ষা ও সংস্কৃতির আদর্শ এদেশে চাপিয়ে দিতে গেলে সংঘাত শুরু হয়। বিদেশী প্রভাবের বিরুদ্ধে ভারতীয় আত্মার বিজোহ রামমোহনের কণ্ঠে প্রথম ঘোষিত হয়েছিল বলে তিনি অভিমত প্রকাশ করেছেন। ১৮

স্বামী বিবেকানন্দকে তিনি জাতীয়তাবাদের আধ্যাত্মিক জনকরপে দেখেছেন। বিবেকানন্দের আদর্শ তাঁরই প্রতিষ্ঠিত রামকৃষ্ণ মিশন কর্তৃক অবহেলিত হয়েছে বলে স্থভাষ্চন্দ্র অভিমত প্রকাশ করেছেন।১৯

# চার: রাষ্ট্রদর্শন

মান্থ্যকে স্থভাষচন্দ্র সামাজিক জীব হিসাবে দেখেছেন। সমাজ থেকে বিচ্ছিন্ন
মান্থ্যের আত্মবিকাশ অসম্ভব। জীবনের সর্বাঙ্গীণ উন্নতি, সার্থক পরিণতি ও
পরিপুষ্টির জন্ম ব্যক্তি সমাজের উপর নির্ভরশীল। পক্ষান্তরে সমাজও ব্যক্তিকে বাদ
দিয়ে চলতে পারে না। কিন্তু সমাজের উন্নতি ব্যতিরেকে উন্নতি অর্থহীন। ২০
সমাজজীবনের প্রেরণা ও আদর্শ হল স্বাধীনতা। স্বাধীনতার অর্থ সকল প্রকার
বন্ধন থেকে সম্পূর্ণ মৃক্তি। মান্থ্য নির্বিশেষে সকলেরই সহজাত একটি অধিকার
আছে— সে অধিকার হল নিজেকে বিকশিত করে তোলার অবাধ স্থযোগ।
সেই স্থযোগ দেওয়াটাকেই তিনি স্বাধীনতা বলে মনে করতেন। ২০

চিস্তায় ও কাজে মৌলিকতা এবং স্থলনীশক্তিই জীবনের লক্ষণ। সেজন্যে চাই অন্তরের জাগরণ। জনজীবনে ক্লান্তি ও জড়তা এলে চাই তার আম্ল পরিবর্তন। পরিবর্তনের এই প্রয়োজন সংস্কার পদ্ধতিতে সাধিত হয় না; চাই বিপ্রব। বিবর্তন ও বিপ্লবের মধ্যে মজ্জাগত কোনও প্রভেদ তিনি অন্তত্তব করেন নি। অপেক্ষাকৃত অল্প সময়ের মধ্যে যে-বিবর্তন ঘটে তাকে তিনি বিপ্লব আখ্যা দিয়েছেন। দীর্ঘ সময় ধরে যে-বিপ্লব সম্পন্ন হয় সেটা তাঁর মতে বিবর্তন। উভয়ের গোড়ার কথা বিবর্তন। বিপ্লব ও বিবর্তন উভয়েরই সামাজিক প্রয়োজন আছে। ই বিপ্লব সম্পর্কে স্বভাষচন্দ্র বলেছেন যে বিভিন্ন জাতির সংমিশ্রণ এবং বিভিন্ন সংস্কৃতির সংঘর্ষের ফলে ভারজগতে বিপ্লব উপস্থিত হয়। ইংরেজ এদেশে আদার ফলে ভারতীয়দের চিন্তাজগতে এরপ একটা বিপ্লব

ঘটেছিল। ১° দেই নবজাগরণের ফলে ভারতীয়দের মনে অতীত ঐতিহ্নবোধ ও জাতীয় চেতনা দঞ্চারিত হয়। দেই বোধ ও চেতনা থেকেই তাঁর বৈপ্লবিক আদর্শ উদ্ভূত হয়েছিল। নিজের স্বপ্ল ও আদর্শ কী দে-প্রসঙ্গে তিনি বলেন: 'আমি চাই একটা নৃতন সর্বাঙ্গীণ-মৃক্তি সম্পন্ন সমাজ এবং তার উপরে একটা স্বাধীন রাষ্ট্র; যে-সমাজে ব্যক্তি সর্বভাবে মৃক্ত হইবে এবং সমাজের চাপে আর নিপ্পিষ্ট হইবে না…সর্বোপরি যে-সমাজ ও রাষ্ট্র ভারতবাদীর অভাব মোচন করিয়া বা ভারতবাদীর আদর্শ সার্থক করিয়া ক্ষান্ত হইবে না, পরস্ক বিশ্বমানবের নিকট আদর্শ সমাজ ও আদর্শ রাষ্ট্র বলিয়া প্রতিভাত হইবে'। ২৪

স্থাৰচন্দ্ৰজাতীয়তাবাদে বিশ্বাদ করতেন। জাতীয়তাবাদকে সংকীৰ্ণ, স্বাৰ্থান্থিত ও আক্রমণাত্মক নীতি হিদাবে বৈশ্বিক মানবতার অস্তবায় বলে দমালোচনা করা হয়ে থাকে। দেজতো স্থভাৰচন্দ্ৰ জাতীয়তাবাদ সম্পর্কে তাঁর মনোভাব ব্যক্ত করেন এই বলে: 'My reply to the charge is that Indian nationalism is neither narrow, nor selfish, nor aggressive. It is inspired by the highest ideals of the human race, viz, Santyam (the true), Shivam (the good), Sundaram (the beautiful). Nationalism in India has instilled into us truthfulness, honesty, manliness and the spirit of service and sacrifice. What is more, it has roused the creative faculties which for centuries had been lying dormant in our people and, as a result, we are experiencing a renaissance in the domain of Indian art'। २०

স্থভাষচন্দ্র প্রচলিত অর্থে গণতন্ত্রে বিশ্বাদী ছিলেন না। তথাকথিত গণতান্ত্রিক পদ্ধতিতে ভারতের মত অন্তর্য়ত দেশের কোনও উপকার হবে না বলেই তিনি মনে করতেন। তাঁর কথায়: 'গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রবাবস্থার মাধ্যমে সমাজবাদী ভিত্তিতে অর্থ নৈতিক সংস্কারদাধন সম্ভব নয়। এ-কারণে আমাদের পূর্ণ কর্তৃত্বসম্পন্ন রাষ্ট্র বাবস্থার সৃষ্টি করতে হবে'। ২৬ পশ্চিমী ধাঁচের পার্লামেন্টারি গণতন্ত্রে তাঁর আদৌ বিশ্বাস ছিল না। দোভিয়েত বা চীনের কেন্দ্রাভিগ এবং দলীয় একনায়কতন্ত্রের সঙ্গে তাঁর মনোভাবের মিল দেখা যায়।

স্থভাষচন্দ্রের জীবনদর্শনে একটি পরিবর্তন বিশেষ তাৎপর্যপূর্ণ। আধ্যাত্মিক ভারবাদী থেকে তিনি ক্রমে বাস্তব্যাদীতে পরিণত হন। সেজন্তেই হয়তো রাজ-নীতির সঙ্গে নীতিশাস্ত্রের সংমিশ্রণ তিনি পছন্দ করতেন না। গান্ধীর রাজনৈতিক মত ও পথের সমালোচনা করে তিনি বলেছেন যে গান্ধীবাদে রাজনীতিকে সঠিক স্থানে বিচার করা হয় না। তাঁর মতে: 'We have to render unto Caesar what is Caesar's ।'২৭ প্লেটো, দিদেরো, গ্রীন প্রম্থ অনেকেই রাজনীতিকে তত্ত্বগতভাবে নীতিশাস্থের দ্বারা পরিমার্জনের প্রয়াদী হয়েছিলেন। এদেশেও গান্ধী, গোখলে প্রম্থ নেতৃর্ন্দ ব্যাবহারিক দিক থেকে আরও কিছুটা অগ্রসর হয়েছেন। স্বভাষচন্দ্র কিন্তু তা চাইতেন না। রাজনৈতিক বাস্তবাদী স্থভাষচন্দ্রের মতে দিজার ও থ্রীষ্টের স্থান স্বতন্ত্র হওয়া উচিত। রাজনৈতিক রীতিনীতিকে তিনি স্থবিধা আদায়ের একটি পদ্ধতি বলে ধরে নিয়েছিলেন। তাই ১৯৩১ দালে 'রাউও টেবল কনকারেন্দে' গান্ধীর সরল ঘোরপ্যাচহীন কথাবার্তার তিনি তারিফ করতে পারেন নি। ঝোপ বুঝে কোপ মারাই ছিল স্থভাষচন্দ্রের মত। তিনি চেয়েছিলেন রাউও টেবল কনকারেন্দে গান্ধীর কঠে একটু কঠোরতা বেজে উঠুক।

স্থাৰচন্দ্ৰ বুৰাতেন যে দেশ গড়তে অনেক কাঠথড় পোড়াতে হবে। চাই ত্যাগ ও কষ্ট্ৰসহিষ্ণুতা— স্থবিধামত সহজ পথে দেশের পুনকজ্জীবন সম্ভব নয়। সেজত্যে তিনি স্থরেন্দ্রনাথ বা এডমণ্ড বার্কের সহজপন্থী নীতিতে সায় দিতে পারেন নি। হ্যাম্পতেন ও ক্রমওয়েলের আপসহীন নীতিই ছিল তাঁর এ বিষয়ে আদর্শ।

ইতিহাসের ঘান্দ্রিক প্রক্রিয়া সম্পর্কে স্থভাষচন্দ্রের মনোভাব ইতিপূর্বে আলোচিত হয়েছে। তিনি ঐ-পদ্ধতি সমকালীন ভারতীয় রাজনৈতিক ধারায় প্রয়োগ করে একটি অভিনব বিচারবিশ্লেষণ করেন। তাঁর মতে যে-কোনপু প্রগতিশীল আন্দোলনের মধ্যে একটি স্ববিরোধী (antithesis) শক্তি থাকে যাকে তিনি বামপন্থী আখা। দেন। অন্তর্নিহিত এই বিরোধী শক্তি কালক্রমে বল ও বিস্তার লাভ করে। বিশেষ অবস্থায় এই শক্তির বিকাশ ও পরিপূষ্টির জন্ম যথোচিত রাজনৈতিক ও দার্শনিক অন্তর্দৃষ্টির প্রয়োজন। অনেক সময়ে দক্ষিণপন্থীদের সঙ্গে বকা ও সহযোগিতার মধ্যে দিয়ে বামপন্থী ধারা শক্তিসঞ্চয় ও প্রভাব বিস্তার করে থাকে। তথন স্বীয় বৈশিষ্ট্য বজায় ও অন্তর্গতদের স্বসংবদ্ধ রাথা উচিত। ক্রমে বাম ও দক্ষিণের সংঘাত উপস্থিত হয়। দে-সংঘাত যতই বেদনাদায়ক হোক না কেন মূলতঃ সেটা প্রগতির পরিপূরক। পরে উভয়পক্ষের সমন্যয় ও সহযোগিতার পরিবেশ গড়ে ওঠে। অভীষ্ট ফললাভের পর ক্রমে সেই-বামপন্থী শক্তিরও সম্ভাবনা হ্রাদ পায়। ঘটে ইতিহাসে পুনরাবর্তন অর্থাৎ নতুন বামপন্থী শক্তির উদ্ভব। পুরাতন বামপন্থী শক্তির উদ্ভব। স্বার্গতন বামপন্থী শক্তির উদ্ভব। পুরাতন বামপন্থী শক্তির উদ্ভব। স্বার্গতন বামপন্থী শক্তির উদ্ভব। পুরাতন বামপন্থী শক্তির ভারনের স্বার্গতন বামপন্থী শক্তির উদ্ভবন হয়ে ক্ষমতাচ্যুত হয়। ১৯২০ সালের

পর গান্ধীবাদীরা কংগ্রেদের ছিলেন বামপন্থী। ক্ষমতার শীর্ষে উঠে তাঁদের শক্তি ও সম্ভাবনা পূর্বোক্ত ঐতিহাসিক কারণেই ক্ষয় পেতে গুরু করে। ঐতিহাসিক প্রয়োজনও তাদের ফুরিয়ে যায়। দেশে আবার নতুন বামপন্থী শক্তি দেখা দেয়। ১৯৬৬ সালের আগে সহযোগিতার মধ্য দিয়ে নতুন বামপন্থী শক্তি ক্রমশঃ দানা বেঁধে ওঠে। ১৯৬৮ সালে দক্ষিণপন্থীরা বামপন্থীদের সক্ষে একত্র চলতে অক্ষম হয়ে পড়ে। এমতাবস্থায় স্থভাষচন্দ্র বামপন্থীদের স্বীয় স্বাতস্ত্রেয় সচেতন হয়ে শক্তিবৃদ্ধি ও ঐক্যের জন্ম তৎপর হতে আহ্বান জানিয়েছিলেন। বামপন্থীদের দেই ভূমিকা তাঁর মতে আদে নেতিবাচক নয়। তিনি বলেন: 'The role of the antithesis in the History is not a negative one. It is something positive and dynamic which has to carry us swiftly along the path of progress'। ২৯

স্থভাষচন্দ্র তাঁর বামপস্থী মতবাদকে একাধারে সমাজতান্ত্রিক ও সামাজ্যবাদ-বিরোধীরূপে ব্যাখ্যা করেছেন। তবে তিনি সমাজতন্ত্রে বিশ্বাসী ছিলেন বলে তাঁকে মার্কস্বাদী মনে করা ভুল। স্থম্পষ্টভাষায় তিনি মার্কস্বাদী ক্মিউনিজমকে পরিহার করেন:

- ১. কমিউনিস্টরা জাতীয়তাবাদে বিশ্বাস করে না। পক্ষান্তরে ভারতীয় সংগ্রাম মূলতঃ একটি জাতীয়তাবাদী সংগ্রাম।
- ২০ কমিউনিস্টরা বিশ্ববিপ্লবের চেষ্টাছেড়ে দিয়েছে। রাশিয়া তার ঘর গোছাতেই ব্যস্ত। পুঁজিবাদী দেশগুলির সঙ্গে রাশিয়া মিতালি করছে।
- ৩. কমিউনিন্টরা ধর্মে অবিশ্বাদী ও নাস্তিক। রাশিয়ায় প্রাকবিপ্লবকালে জারের স্বেচ্ছাচারকে চার্চ সমর্থন করত বলে কমিউনিন্টদের সঙ্গে চার্চ ও ধর্মের বিরোধিতা। ভারতে রাষ্ট্রের সঙ্গে ধর্মের সম্পর্ক না থাকায় মাত্রবের সঙ্গে ধর্মের কোনও সংঘাত নেই।
  - 8. কমিউনিস্টরা ইতিহাদের অর্থনৈতিক নির্দেখনাদে অতি বেশি বিশ্বাসী। কমিউনিস্টদের অর্থনৈতিক তত্ত্বের কিছুটা গুণগ্রাহী হলেও ভারত ইতিহাদকে কেবলমাত্র অর্থনীতির দিক থেকে দেখে না।
  - কমিউনিস্ট অর্থনীতির কিছু গুণ থাকলেও আদলে তা গতানুগতিক।

    মুদ্রাতত্ত্ব সম্পর্কে তার বিশেষ কোনও অবদান নেই।
- ৬. কমিউনিস্টরা শ্রেণীসংঘর্ষ ও শ্রমিকদের উপর সর্বাধিক প্রাধান্য দেয়। ভারত

শ্রেণীসংঘর্ষ চায় না এবং কৃষিপ্রধান দেশ বলে এথানকার চাষীদের স্বার্থ শ্রমিকদের সমতুল্য। ৩°

তবে কমিউনিজমের সঙ্গে তাঁর তত্ত্বগত প্রভেদ থাকলেও মার্কসবাদকে তিনি মানব সভ্যতার অক্সতম শ্রেষ্ঠ অবদান বলে গ্রহণ করেছেন। লেনিনও ছিলেন স্থভাষচন্দ্রের কাছে একজন আদর্শ পুরুষ। সোভিয়েত দেশের পরিকল্পিত অর্থ-নৈতিক উন্নয়ন প্রচেষ্টার তিনি ভূমদী প্রশংসা করেছেন।

### পাঁচ: আর্থনীতিক চিন্তা

স্থভাষচন্দ্রের চিন্তায় অর্থনীতির গুরুত্ব দেখা যায়। এবিষয়ে মৌলিক কোনও
অবদান তাঁর না থাকলেও মনে তাঁর তত্ত্বগত কোতৃহল ও উৎসাহ বেশ সজাগ
ছিল। মার্কদীয় ইতিহাসের ব্যাখ্যায় অর্থ নৈতিক নির্দেশ্যবাদকে স্থভাষচন্দ্র স্বীকার
করেন নি এবং মৃদ্রাতত্ত্বে মার্কদীয় অর্থনীতির ছর্বলতার কথা তিনি উল্লেখ
করেছেন মাত্র; তাত্ত্বিক আলোচনার গভীরে প্রবেশ করেন নি। তাঁর অর্থনীতি
সম্পর্কিত চিন্তাভাবনা দেশের সমস্থা ও প্রয়োজনের দিক থেকেই উভূত হয়েছিল।
তাঁর কথায়: 'ভারতবর্ষে রাজনীতি ও অর্থনীতি পরম্পরের সঙ্গে অবিচ্ছেগ্যভাবে
জড়িয়ে রয়েছে— এবং ভারতে ব্রিটিশ শাসনের উদ্দেশ শুধু রাজনৈতিক প্রভুত্ব
নয়, অর্থ নৈতিক শোষণও। তার থেকেই প্রমাণিত হয় যে মৃলতঃ অর্থ নৈতিক
প্রয়োজনেই আমাদের রাজনৈতিক স্বাধীনতা লাভ করা দরকার'। ত্ব

প্রসঙ্গতঃ স্থভাষচন্দ্রের বামপন্থী রাজনীতির হুটি ধারা লক্ষণীয়। হুতীয় দশকে তিনি ভোমিনিয়ন ষ্টেটাস ও সাম্রাজ্ঞাবাদের বিরোধিতাই শুধু করেছেন। চতুর্থ দশকে তাঁর চিস্তা অর্থনীতির ব্যঞ্জনা লাভ করে। সেই সময়ে সমাজতন্ত্রের প্রশ্নকে আশু বিষয় মনে না করলেও সমাজতান্ত্রিক প্রচারের প্রয়োজন বিশেষভাবে অন্থভব করেন— যাতে দেশবাসীর মন স্বাধীনতার পর দেশগঠনের কর্তব্য সম্পর্কে প্রস্তুত্ত থাকে। তাঁর আশঙ্কা ছিল যে স্বাধীনতার পর কায়েমীস্বার্থসম্পন্ন 'have' যারা তারা 'have not'-দের অন্তর্কুলে অর্থনৈতিক উন্নয়নে উত্যোগী হবে না এবং হয়তো ইংরেজের দঙ্গে মিতালি করবে। তাই স্পষ্টই বলেন: 'The logic of history will, therefore, follow its inevitable course. The

political struggle and the social struggle will have to be conducted simultaneously. The party that will win political freedom of India will be also the party that will win social and economic freedom' | 500

দেশ যতদিন পরাধীন থাকবে ততদিন অন্নবস্ত্র, শিক্ষাস্থাস্থ্য প্রভৃতি সমস্থার স্থরাহা হবে না বলে তিনি মনে করতেন। রাজনৈতিক স্বাধীনতার পূর্বে অর্থ-নৈতিক উন্নয়ন ও শিল্প-সম্প্রদারণের চিন্তাকে তিনি ঘোড়ার আগে গাড়ী যোতার সঙ্গে তুলনা করেছেন। অথচ ১৯৬৮ সালে যথন তিনি কংগ্রেসের সভাপতি ছিলেন তথন তাঁরই নেতৃত্বে 'আশ্ভাল প্র্যানিং কমিটি' গঠিত হয়েছিল দেশের স্বাঞ্চীণ পুনুগঠনের পরিকল্পনা রচনার জন্তা।

দারিদ্রা ও বেকারসমস্থাকে তিনি সর্বাধিক গুরুত্বপূর্ণ বলে মনে করতেন। তাঁর মতে এর কারণ হল প্রথমতঃ ইংরেজের স্বার্থে স্বদেশী শিল্পের বিনাশ ও দ্বিতীয়তঃ ক্র্যিকার্যে অবৈজ্ঞানিক পদ্ধতির প্রচলন। ভারতের অর্থনৈতিক ইতিহাস প্রসঙ্গে তিনি বলেছেন যে ইংরেজ আসার আগে ভারত শিল্পবাণিজ্যে উন্নত ছিল। ইংরেজের স্বার্থে এদেশের শিল্পবাণিজ্য বিনষ্ট হয়েছে; কাঁচা মাল রপ্তানিতেই ভারতের বহির্বাণিজ্য সীমাবদ্ধ হয়ে পড়েছে। একই কারণে বৈজ্ঞানিক প্রণালীতে চাষ্বাস্থ ব্যাহত হয়েছে; তাই জনসাধারণ ত্বংসহ দারিদ্রো নিমজ্জিত। শতকরা সত্তর ভাগ ভারতীয় কৃষক ছ-মাস বেকার থাকে, প্রতিকারস্বরূপ তিনি রাষ্ট্রায়ন্ত ফ্রুত শিল্পান্নয়নের কথা ভেবেছিলেন।

শ্রমিকদের মজুরির্দ্ধি, তাযা স্থযোগস্থবিধাদি, কর থেকে রেহাই ও তাদের জন্য উপযুক্ত কল্যাণ প্রতিষ্ঠান গড়ার প্রয়োজন তিনি অহুভব করেন। অর্থ-নৈতিক যোজনাই জ্রুত দেশোরয়নের একমাত্র পথ এবং সেজতো তিনি সোভিয়েত প্র্যানিং ব্যবস্থার তারিফ করেন। প্র্যানিং-এর সঠিক রূপায়ণের জন্য যে অর্থের প্রয়োজন সে-প্রসঙ্গে তিনি বলেন যে ইংরেজশাসন এদেশে স্বর্ণ ও রৌপ্য সঞ্চয়কে নিংশেষ করে দিয়েছে— তাই দরকার স্বর্ণমান তাাগ করে জাতীয় শ্রম, উৎপাদন ও ধনের ভিত্তিতে মূলা ব্যবস্থার প্রবর্তন। তার মতে বহিবাণিজ্য রাষ্ট্রায়ন্ত করা উচিত। ১৯৩৩ সালে জার্মানির আদর্শ অনুসরণ করে পণ্যের বিনিময়ে বাণিজ্য ব্যবস্থার নবরূপায়ণ পৃষ্থার সমর্থন করেন। ৩ ০

উৎপাদন, বন্টন ও বিনিময় ব্যবস্থায় ব্যক্তিগত মালিকানার পূর্ণ বিলোপের তিনি পক্ষপাতী ছিলেন। ভূমি ব্যবস্থার আশু পরিবর্তনকল্পে তিনি জমিদারি প্রথার অবদান দাবি করেন। চাষীদের ঋণের বোঝা মকুব করে দিয়ে স্বল্প স্থদে ক্ষিখাণ ব্যবস্থার উপরও তিনি সমধিক গুরুত্ব আরোপ করেছিলেন। একসময়ে সমবায় আন্দোলনের সাহায্যে কৃষি ও কুটিরশিল্পের উন্নতি ও সম্প্রসারণের বিষয়েও তাঁর উৎসাহ ছিল।

# ছয় : শিক্ষাচিন্তা

নিজের ছাত্রজীবন থেকেই স্থভাষচন্দ্র শিক্ষা সম্পর্কে অনেক অভিজ্ঞতা দঞ্য় করেন এবং উত্তরকালে শিক্ষা সম্পর্কে বিশেষ উৎসাহ ও অভিমত প্রকাশ করেন। তিনি অন্থভব করেছেন যে আমাদের শিক্ষিত সমাজের একটি মস্ত দৈন্ত হল ভাবের দৈন্ত। এদেশের শিক্ষাব্যবস্থায় আদর্শের বীজ বপনের চেষ্টা অন্থপস্থিত। দেজন্তে তিনি শিক্ষক ও অধ্যাপকদের দায়ী করেন। তাই তিনি সংখদে বলেছেন: 'অধ্যাপক সম্প্রদায় যদি নিজেদের কর্তব্য না করেন— তাঁহারা যদি নিজ নিজ জীবনের আদর্শ ও শিক্ষার প্রভাবে মান্ত্র্য স্বৃষ্টি করিতে অক্ষম হন— তাহা হইলে ছাত্রদিগকে নিজের চেষ্টায় ও সাধনার দারা মান্ত্র্য হউতে হইবে'। '৪

সাংস্কৃতিক উজ্জীবন ও বৈশ্বিক মনোভাব সৃষ্টিকেই তিনি শিক্ষার লক্ষ্য করতে চেয়েছিলেন। তাঁব কথায়: 'In order to facilitate cultural rapprochement a dose of secular and scientific training is necessary. Fanaticism is the greatest thorn in the path of cultural intimacy, and there is no better remedy for fanaticism than secular and scientific education'। '\*\*

নিরক্ষরতাকে স্থভাষচন্দ্র জাতীয় অগ্রগতির সর্বপ্রধান অন্তরায় বলে মনে করতেন। তাঁর মতে দেশের শিক্ষিত বেকার শ্রেণী সারা দেশে ছড়িয়ে পড়ে এই সমস্তার স্থরাহা করতে পারে। দেশের অবস্থা ও প্রয়োজন অন্তসারে জাতীয় শিক্ষা ব্যবস্থার প্রচলন তিনি চেয়েছিলেন। রোমান অক্ষরে এদেশের মৃদ্রণকে উৎসাহ দান ও জনপ্রিয় করে তোলারও তিনি সমর্থক ছিলেন। আজাদ হিন্দ সর্বার গঠনের পর এই বিষয়টির রূপায়ণে তিনি উত্থোগী হন।

প্রাথমিক শিক্ষাকালে পাঠা বইয়ের চেয়ে বস্তুচেতনাই তাঁর মতে অধিক প্রয়োজন— সেজন্যে চাই হাতেকলমে শিক্ষার প্রচলন। শিক্ষকদের প্রধান গুণ হল দরদ ও ব্যক্তিত্ব। শিক্ষাব্যবস্থার তিনটি উপাদান: ১. শিক্ষকের ব্যক্তিত্ব; ২. শিক্ষার উপযুক্ত প্রণালী এবং ৩. শিক্ষার বিষয় ও পাঠ্যপুস্তক। ৩৬

ছাত্রজীবনে তিনি উপলব্ধি করেছিলেন যে অভারতীয় বিভালয়ে ছাত্রদের পাঠালে তাদের স্বাভাবিক মনের বিকাশ ব্যাহত হয়। ইংরেজ শিক্ষকদের দিয়ে এদেশে বিভালয় পরিচালনার প্রচেষ্টা দেই কারণে ক্ষতিকর। দেশের অবস্থা ও প্রয়োজনের দিকে লক্ষ রেথে শিক্ষাব্যবস্থা প্রবর্তিত হওয়া বাঞ্ছনীয়। তিনি লিথেছেন: 'প্রাচ্য ও পাশ্চান্ত্রের সাংস্কৃতিক মিলনের যথার্থ মনস্তাত্ত্বিক উপায় শৈশবাবস্থায় ভারতীয় ছেলেদের উপর জোর করিয়া ইংরাজী শিক্ষা চাপাইয়া দেওয়া নয়, বরং তাহারা বয়োপ্রাপ্ত হইলে তাহাদিগকে ব্যক্তিগতভাবে পশ্চিমের ঘনিষ্ঠ সংস্পর্শে আনিতে হইবে; তাহা হইলে তাহারা নিজেরাই বিচার করিতে পারিবে যে, প্রাচ্য ও পাশ্চান্ত্যে কোন্টা ভাল এবং কোন্টা মন্দ'। তি

তরুণ ও যুবকদের দৈহিক, মানসিক প্রভৃতি বিষয়ের উন্নতিকল্পে স্থভাষচন্দ্র তাদের জন্মে নানাধরনের প্রতিষ্ঠান গঠনে বিশেষ উৎসাহী ও যতুবান হয়েছিলেন।

#### সাত: গান্ধী ও স্থভাষচন্দ্ৰ

গান্ধী সম্পর্কে স্থভাষচন্দ্রের মনোভাবে পারম্পর্যের অভাব দেখা যার। কথনও তিনি গান্ধীকে জাতির জনক হিসাবে তাঁর আশীর্বাণী চেয়েছেন— কথনও বা গান্ধীর দ্বারা ভারতের 'salvation' হবে না বলে তাঁকে নস্তাৎ করে দিয়েছেন। বস্তুতঃ গান্ধীর সঙ্গে স্থভাষচন্দ্রের অমিলের চেয়ে মিলই ছিল বেশি। পার্থক্য কেবল ভিন্ন পথে তাঁরা একই লক্ষ্যে পৌছতে চেয়েছিলেন। উভয়েরই প্রেরণার উৎস ছিল গীতার বাণী। ভারতের সনাতন ঐতিহ্য ও আধ্যাত্মিক মৃল্যবন্তায় উভয়েই বিশ্বাসী ছিলেন। উভয়েই মনে করতেন যে প্রেমই আধ্যাত্মিক মূল্যবোধের মর্মকথা। এই আধ্যাত্মিক মানবতাবোধেই তৃজনের মিল লক্ষণীয়। ভারতীয় ঐতিহ্য ও ভাবধারার সমন্বয়ে তৃজনেই সামাজিক পুনর্গঠনের কথা চিন্তা করেছিলেন। তাঁদের সমন্বয়ী আদর্শ কেবল রূপায়ণের ভিন্ন পথ খুঁজেছে। তি

সত্যের প্রতি গান্ধীর অবিচল নিষ্ঠা ক্লান্তিবিহীন প্রয়াস ও মানবিক হুদয়বত্তার উদ্দেশে স্থভাষচন্দ্র প্রণতি জানান। কংগ্রেসকে ঐক্যবদ্ধ রাখা ও দেশের জনজাগরণে গান্ধীর অবদানকে স্থভাষচন্দ্র অস্বীকার করেন নি। ত্রিপুরী কংগ্রেসের প্রান্ধালেও তিনি গান্ধীকে ভারতের সর্বোত্তম নেতা বলে অভিহিত করেন। ১৯ এমনকি ফরওয়ার্ড ব্লক স্থাপনের সময়েও গান্ধী প্রবর্তিত কর্মপন্থা অনুসরণের সিদ্ধান্ত তিনি ঘোষণা করেছিলেন। ১৯

এতৎসত্ত্বেও তিনি গান্ধীবাদীতে পরিণত হন নি। এর কারণ যত না দার্শনিক তার চেয়ে অনেক বেশি ব্যাবহারিক রাজনীতি। গান্ধী প্রদর্শিত কর্মপন্থা মনঃপৃত না হওয়ার কারণস্বরূপ স্থভাযচন্দ্র বলেছেন:

- চালকের চেয়ে চালিতের চরিত্রই শক্তির মান নির্ধারণ করে। বহু নেতাই গান্ধীর চেয়ে অনেক কম সংখ্যক অনুগামী নিয়ে সফল হয়েছেন।
- ২. গান্ধী দেশের লোকের মন ব্ঝতেই ব্যস্ত। বিদেশীদের মন বোঝার চেষ্টা করেন নি। তাদের কাছে তাঁর যুক্তিভাবনা অবোধ্য।
- ৩. সব তাস ফেলে খেলার মতো নীতি এক্ষেত্রে অচল। ইংরেজের সঙ্গে রাজনীতির কূটনৈতিক চাল চালা দরকার।
- গান্ধী আন্তর্জাতিক অস্ত্র-প্রয়োগে অক্ষম হয়েছেন। অহিংসার পথে স্বাধীনতা
  অর্জন করতে হলে কূটনীতি ও আন্তর্জাতিক প্রচারকর্ম অপরিহার্য।
- ৫. পরস্পরবিরোধী স্বার্থের নিক্ষল ঐক্যাদাধন প্রচেষ্টা গান্ধীর ব্যর্থতার অন্ততম কারণ। রাজনীতির লড়াইয়ে দেটা শক্তির পরিবর্তে তুর্বলতার কারণ হয়ে দাঁড়ায়। মৃক্তিযুদ্ধে চাই বিপ্লবী ও জঙ্গিমনোভাবাপয় কর্মিদল, যারা য়ে-কোনও ক্টম্বীকার করতে প্রস্তত।
- ৬. গান্ধীর মধ্যে দ্বিম্থী ভূমিকা তাঁর ব্যর্থতার শেষ কারণ। একদিকে তিনি প্রাধীন জনগণের অধিনায়ক; অপরদিকে তিনি এক নতুন আদর্শ নিয়ে সকলের ধর্মগুরু হয়েছেন; ফলে কারোও সঙ্গে বোঝাপড়া করতে তিনি অপারগ।

বাস্তববাদী হওয়ার দক্ষন স্থভাষচন্দ্র গান্ধীর নীতিনিষ্ঠ আদর্শবাদকে মেনে
নিতে পারেন নি। মনে করতেন রাজনৈতিক বিষয়গুলিকে অহেতৃক নৈতিক
মাপকাঠিতে ধোঁায়াটে করে তোলা হচ্ছে। স্থভাষচন্দ্র আন্ত কার্যকারিতার
দৃষ্টিতে রাজনীতিকে নিছক পাওনাগণ্ডা আদায়ের একটা পদ্ধা হিদাবে দেখতেন।
তাঁর মতে গান্ধীবাদ শুধু একটি পথই বাতলেছে, দেটি হল সত্যাগ্রহ— তার মধ্যে
না আছে কোনও স্থাপষ্ট সমাজদর্শন, না-কোনও পূর্ণাঙ্গ কার্যক্রম। স্থভাষচন্দ্র
চেয়েছিলেন সমাজতান্ত্রিক আন্দোলনের কর্মপন্থা।

গান্ধীর জ্ঞানতত্ব অযুক্তির ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত বলে স্থভাষচন্দ্র মনে করতেন। ঈশ্বরের সদিচ্ছায় বিশ্বাসী গান্ধী ভাবতেন 'one step is enough for me'। গান্ধীর দৃষ্টিতে শুভ লক্ষ্যে পৌছতে হলে মাধ্যমটাও সং (means justifies the end) হওয়া বাস্থনীয়। বাস্তববাদী স্থভাষচন্দ্র দেশের আশু লক্ষ্যবস্তু অনুযায়ী এক যুক্তিনির্ভর চিত্র কল্পনা করেন এবং তাকে আয়ত্ত করার তাগিদে যে কোনও মাধ্যম (end justifies the means) অবলম্বন করতে প্রস্তুত ছিলেন।

গান্ধীর 'intuition' ও 'inner voice' স্থভাষচন্দ্রের কাছে বোধগম্য হত না। রাজনৈতিক শক্তিসঞ্চয় ও কূটনৈতিক কোশল প্রয়োগই ছিল তাঁর কর্মস্ফীর অঙ্গ। গান্ধীবিরোধী স্বরাজ্যদলের প্রতিষ্ঠাকে স্থভাষচন্দ্র যুক্তিসম্মত প্রতিক্রিয়ারূপে দেখেছিলেন। দেশবন্ধু, লালা লাজপৎ ও মতিলাল নেহরুর মৃত্যুর পর ভারতের রাজনৈতিক কার্যধারা যুক্তিবিহীন গান্ধীবাদী নেতৃত্বে প্রভাবিত হয়েছে। যুক্তিবাদী কিছু মান্ত্র্য গান্ধী বিরোধী হলে কি হবে, অসীম শ্রন্ধা ও ভাবাবেগে বিগলিত জনসাধারণ গান্ধীর সম্মোহনে আছের। ৪২

স্থভাষচন্দ্র গান্ধীর সমালোচনা করে বলেছেন যে জেনেই হোক বা না জেনেই হোক গান্ধী ভারতীয়দের এক মস্ত তুর্বলতার স্থযোগ নিয়ে থাকেন। এদেশে সাধুসন্ন্যাসীদের উপর লোকের অগাধ ভক্তি। সন্মাদীদের মত বেশভ্ষা ধারণ করায় গান্ধী অপরিসীম সমর্থন ও জনপ্রিয়তার অধিকারী হয়েছেন। মানুষের স্বাধীন চিন্তাশক্তি ও বাস্তব দৃষ্টিভঙ্গী স্বাধীর পরিবর্তে তাদের ভাবাবেগ ও তুর্বলতার স্থযোগ গ্রহণ করা যুক্তিহীন রাজনৈতিক পদ্বা ছাড়া আর কিছু নয়। ৪৩

অবিসংবাদী নেতা হিদাবে গান্ধী নানা মত ও সম্প্রদায়ের ঐক্য ও সম্প্রীতি দাধনে তৎপর থাকতেন এবং তাদের সংঘর্ষকে প্রশমিত করতেন। তিনি একাধারে জমিদারের প্রতিনিধি, আবার ক্রষকেরও প্রতিভূ ছিলেন—পুঁ জিপতিরাও তাঁকে নেতা মনে করত, আবার শ্রমিকেরাও তাঁকে নেতারূপে বরণ করে। স্থভাষচন্দ্র শ্রেণীসংঘর্ষ না চাইলেও নির্বিত্ত বনাম বিত্তবানদের শ্রেণীগত স্বার্থ ও বৈষম্য সম্পর্কে সচেতন ছিলেন। ধনী ও বিত্তবানেরা ইংরেজের সঙ্গে যে আঁতাত করতে পারে তাঁর সে-আশম্বার কথা পূর্বেই উল্লেখ করা হয়েছে। তাই গান্ধীর নেতৃত্বে পরস্পরবিরোধী দল ও মতের সমন্বয়-প্রচেষ্টাকে তিনি এক মস্ত গোঁজামিল বলে মনে করতেন। এবং সে-কারণেই দেশের পরিবর্তনকামী সংগ্রামী মামুষদের নিয়ে তিনি এক স্বতন্ত্র দল গঠনের প্রয়োজন বহু পূর্বেই অমুভব করেছিলেন। গান্ধীর

প্রভাবমৃক্ত এই দলই দেশের মৃক্তি সাধন করবে। তাঁর মতে 'India's salvation will not be achieved under his (গান্ধীর) leadership'। \*\*

কেবল অহিংস পন্থা আঁকড়ে থাকলে স্বরাজ আসবে না বলে স্থভাষচন্দ্র মনে করতেন। অহিংস সত্যাগ্রহ জনচেতনাকে জাগ্রত করতে পারে; কিন্তু একমাত্র তার সাহায্যে স্বাধীনতা অর্জন করা অসম্ভব। অহিংস কার্যক্রমকে সম্প্রসারণের জন্ম হরিপুরা ভাষণে স্থভাষচন্দ্র ছটি অতিরিক্ত পদ্বা সংযোজন করতে চেয়েছিলেন:
১. ক্টনীতি; ২. আন্তর্জাতিক প্রচার অভিযান। এবিষয়ে বহু পূর্বে গুরু দেশবন্ধু ও মতিলাল নেহরু তাঁকে প্রভাবিত করেছিলেন। গান্ধী দেশেই স্থসংগঠিত কার্যধারা বজায় রাথা এবং উৎকৃষ্ট কাজের দৃষ্টান্ত স্থাপনে অধিক উৎসাহী ছিলেন।

অহিংসা গান্ধীনীতির মূলকথা। পক্ষান্তরে স্থভাষচন্দ্রের চিন্তায় অহিংসা সময়বিশেষের একটি পন্থামাত্র। গান্ধীর দৃষ্টিতে সত্য ও অহিংসা ব্যতীত প্রেমের প্রতিষ্ঠা সম্ভব নয়— অহিংসাকে জীবনের মন্ত্ররূপে গ্রহণ করলে সত্য ও প্রেমের প্রতিষ্ঠা হবে সর্বত্র। অক্তদিকে ইতিহাসের দ্বান্দ্রিক ব্যাখ্যায় বিশ্বাসী স্থভাষচন্দ্র উপলব্ধি করেন যে ঘাতপ্রতিঘাতের আপ্রয়ে ইতিহাস এগিয়ে চলে এবং চিরন্তন দ্বন্দ্র ও সমন্বয়ের মধ্যে দিয়েই প্রেম অবিরাম আত্মপ্রকাশ করে— দেখানে হিংসা ও অহিংসার মধ্যে কোনও সীমারেখা টানা যায় না। চিরন্তনের মাপকাঠিতে হিংসা ও অহিংসার প্রশ্ন আপেক্ষিক। প্রগতির বিধান তথা বিশ্বজীবনের ধর্ম ও বিবর্তনের ধারায় হিংসা ও অহিংসার প্রশ্ন মীমাংসিত হয়। এবিষয়ে হেগেলীয় চিন্তা তাঁকে প্রভাবিত করেছিল।

গান্ধীর বিকেন্দ্রিক অর্থনীতি, আধুনিক শিল্পোন্নয়নের পরিবর্তে থাদি ও কুটির শিল্প, অছিবাদ ইত্যাদি স্থভাষচন্দ্র গ্রহণ করেন নি। স্থভাষচন্দ্র কুটিরশিল্পের উন্নয়নের সঙ্গে শিল্পের আধুনিকীকরণের পক্ষপাতী ছিলেন। গান্ধী সমৃদ্য বিষয়কেই তাঁর দার্শনিক তত্ত্বের প্রেক্ষাপটে দেখেছেন। স্থভাষচন্দ্র দেখেছেন আশু সমস্থা ও বাস্তব কার্যকারিতার দিক থেকে।

## আট: স্থভাষচন্দ্র ও ফ্যাসিবাদ

স্থভাষচন্দ্রের চিন্তায় ফ্যাদিবাদী প্রভাব স্থপরিক্ষ্ট। তবুও তাঁকে প্রোপুরি ফ্যাদিফ বলা যায় কিনা দে-বিষয়ে বিস্তর বাদান্থবাদ আছে। বিদেশী শাদন থেকে দেশকে মৃক্ত করাই ছিল তাঁর জীবনের একমাত্র স্বপ্ন ও সাধনা। দেজত্যে সন্থাব্য যে কোনও পথেই যেতে তিনি প্রস্তুত ছিলেন। বিশ্বের দরবারে দেশের এই মৃক্তির আকাজ্ঞাকে জানাবার জন্ম সদাই তিনি চিন্তা করতেন। বহির্ভারতে এবিষয়ে সহাত্মভূতিশীল বন্ধু তিনি খুঁজেছিলেন এবং শেষাবিধি একথা তিনি উপলব্ধি করেন যে বাইরের প্রত্যক্ষ সাহায্য ছাড়া দেশের মৃক্তি দাধিত হবে না। দকল পথই যথন দেখেছিলেন কন্ধ তথন তিনি ফ্যাদিস্টদের কাছে সাহায্যপ্রার্থী হন। তবে একথাও প্রসন্ধতঃ স্মর্তব্য যে অক্ষশক্তির সঙ্গে যোগ দেবার আগে তিনি সোভিয়েত সাহায্যের প্রত্যাশা করেন; এমনকি যুদ্ধে পরাজ্যের পরও তিনি সোভিয়েত দেশে চলে যাবার কথা চিন্তা করেছিলেন। কাজেই তাঁর কাছে কোন 'ইজম' অপেক্ষা দেশের মৃক্তিই ছিল প্রধান ও একমাত্র প্রশ্ন।

বস্তুতঃ স্বভাষচন্দ্রের ফ্যানিবাদ সম্পর্কে সমাক ধারণা ও তার আক্রমণাত্মক রূপের পরিচয় ঘটে বহু পরে। একথার আভাস পাওয়া যায় পরবর্তীকালের নানা উক্তি এবং বিশেষ করে ব্রিটিশ কমিউনিস্ট নেতা রজনী পাম দত্তের সঙ্গে এক সাক্ষাৎকারের বিবরণীতে। 8° তার আগে স্থভাষচন্দ্রের মানসিক গঠন ও প্রবণতা দেখা দরকার। ছোটবেলা থেকেই তিনি নিয়মান্তবর্তিতা ও ফৌজি বীতিনীতির অন্তরাগী ছিলেন। হেগেলের দর্শন থেকে উত্তরকালে সমষ্টিবাদী চিন্তা আহরণ করেন। সীমিত সময়ে কার্যসিদ্ধি ও দেশের পুনর্গঠনের জন্ম তিনি লোহকঠোর ব্যবস্থা ও একনায়কতন্ত্রের উপযোগিতা প্রত্যক্ষকরেন। সে ব্যাপারে মুদোলিনিকে তাঁর আদর্শ মনে হয়েছিল। গান্ধী ইতালিতে মুদোলিনির দঙ্গে সাক্ষাৎ না করায় স্থভাষচন্দ্র থেদ প্রকাশ করেন। ফ্যাসিস্টদের জ্রুত দেশোনমনের প্রয়াস তাঁকে একদিকে যেমন মৃগ্ধ করেছিল তেমনি ইংরেজের সঙ্গে তাদের বৈরিতাও তাঁকে ফ্যাসিন্টদের অন্নরাগী করে তোলে। জওহরলাল লিখেছেন: 'He did not approve of any step being taken by the Congress which was anti Japanese or anti-German or anti-Italian... We passed many resolutions and organized many demonstrations of which he did not approve during the period of his Presidentship...' | 8 %

স্থভাষচন্দ্রের ফ্যাদিবাদী প্রবণতার সমর্থনে নীচের উদ্ধৃতিগুলি লক্ষণীয়:

এক: 'Superman-এর যে-রূপ জার্মাণ দার্শনিক Nietzsche (নীটশ)
দিয়াছেন অথবা ভারতের কোনও মনীধী দিবার চেষ্টা করিয়াছেন তাহা
আপনারা অথও সত্য বলিয়া গ্রহণ না করিতে পারেন— কিন্তু তাঁদের উদ্দেশ্য যে
সাধুও মহয় জাতির পক্ষে কল্যাণকর এবং তাঁদের প্রচেষ্টা যে প্রশংসনীয় দে
বিষয়ে কোনও সন্দেহ নাই'। ('নৃতনের সন্ধান'। পৃ ১০-১১)

তৃই: 'আমরা ভুলিয়া গিয়াছিলাম Collective সাধনা বা সমষ্টিগত সাধনা; আমরা ভুলিয়া গিয়াছিলাম যে জাতিকে বাদ দিয়া যে সাধনা— সে সাধনার কোনও সার্থকতা নাই। 

া আদর্শের চরণে নিজেকে নিংশেষে বিলাইয়া দিতে হইবে। আদর্শের চরণে আত্মবাদিনি করিতে পারিলে— মান্ত্যের চিন্তা, কথা ও কার্যা— এক স্থরে বাঁধা হইবে।' ('নৃতনের সন্ধান'। পু ৮২-৮৩)

তিন: 'অরাজকতা দমন করে স্বাধীন ভারতের ঐক্য ও অথগুতা বজার রাখবার জন্ম মধ্য ভিক্টোরিয় গণতন্ত্র নয়, সামরিক নিয়মান্থবর্তিতা দ্বারা আবদ্ধ শক্তিশালী একদলীয় সরকার।' (সাম্যবাদী সংঘের কার্যক্রম। সংখ্যা ৮)।

চার: 'সমাজতান্ত্রিক ভিত্তিতে অর্থনৈতিক পরিকল্পনা করতে হলে তথাকথিত গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রের দ্বারা চলবে না।'(অনিল রায়। 'নেতাজীর জীবনবাদ'। পৃ ২৩)

পাচ: 'ভারতবর্ষের রোগ একটা নয়। তার এত রকমের রাজনৈতিক ব্যাধি একমাত্র একজন নির্মম ডিক্টেটরই সারাতে পারে।' (হিউ টয়। 'ব্যাদ্রকেতন'। পু৮৪)

ছয়: 'মার্কসীয় সমাজতন্ত্র ষোল আনা আন্তর্জাতিক। জাতীয়তাবাদের সঙ্গে মার্কসীয় সমাজতন্ত্রের সম্পর্ক নাই। এক্ষেত্রে বরং ফ্যাসীবাদ বা নাৎসীবাদের সঙ্গে স্থভাষের সাদৃশ্য আছে।' (অনিল রায়। 'নেতাজীর জীবনবাদ'। গৃ ৪০)

স্কুভাষচন্দ্রের ফ্যাসিবাদে যে-অরুচি ছিল তারও সমর্থনে নানা যুক্তি ও উক্তি দেখানো যায়:

এক: 'হিটলারবাদের আমি বিরোধী, তা' সে হিটলারতন্ত্র কংগ্রেসের মধ্যেই থাকুক বা অন্ত দেশেই থাকুক। আমার মনে হয়, হিটলারবাদের হাত থেকে বাঁচবার একমাত্র উপায় হলো সমাজতন্ত্র।' (অনিল রায়। 'নেতাজীর জীবনবাদ'। পু ৩২)

ত্ই: 'দূর প্রাচ্য থেকে জাপান পাশ্চান্তা শক্তিকে তাড়াতে চায়। কিন্তু এই

পাশ্চান্তা তাড়ানো কি বিনা সাম্রাজ্যবাদ করা চলে না ? চীনের মত প্রাচীন সভ্য একটা জাতকে আক্রমণ না করলেই চলতো না ? না, না, জাপানের ক্লতিত্বের যতই প্রশংসা করি না কেন, আমাদের সমস্ত অন্তঃকরণ চীনের এই বিপদের সময়ে চীনেরই কাছে যাবে।' (অনিল রায়। 'নেতাজীর জীবনবাদ'। পৃ ৪০)

তিন: দেশকে স্বাধীন করার জন্মে তিনি এতই অস্থির হয়ে পড়েন যে ফাাসিন্ট শিবিরে সাহায্যের আশায় যোগ দেন। রাজনীতির ক্ষেত্রে এরূপ হুবিধা গ্রহণ নতুন কিন্তু নয়। ন্টালিনও হিটলারের সঙ্গে চুক্তি করেছিলেন। জার্মানিতে কমিউনিন্টরাও হিটলারকে ক্ষমতায় আসতে সাহায্য করেছিল সোসাল ডেমোক্র্যাটদের প্রতিপত্তি নপ্ত করার জন্মে। ৪৭ কমিউনিন্ট চীনও ধর্মীয় রাষ্ট্র পাকিস্তানকে সমর্থন করে।

চার: স্থভাষচন্দ্রের চিস্তায় ফ্যাদিবাদী উগ্রতা অমুপস্থিত। তিনি সাম্রাজ্য-বাদকে চিরকাল নিন্দা করেছেন— ফ্যাদিস্টরা উগ্রতর সাম্রাজ্যবাদী। তাছাড়া তিনি তাদের জাতিশ্রেষ্ঠতা তত্ত্বের বিরোধী ছিলেন। লাঞ্ছিত, নিপীড়িত মামুধের জয়ে চিরকাল তাঁর মর্যবেদনা ব্যক্ত হয়েছে।

পাঁচ: বৈষ্ণব প্রেম ও প্রীতির ভাবধারায় প্রভাবিত স্থভাষচন্দ্র ফ্যাসিবাদী দর্শনের প্রতায়ে অধিনেতার ইচ্ছাশক্তি ও অহুভূতিতত্ত্ব নিশ্চয় গ্রহণ করতেন না। তাদের দর্শন ও রাজনীতির বহু মৌলিক বিষয় তাঁর মধ্যে অবর্তমান ছিল। সাময়িক প্রয়োজনের তাড়নায় তিনি তাদের অহুকরণে পার্লামেণ্টারি গণতত্ত্বের বিরোধিতা করেছেন ও তাদের কিছু রীতিনীতি অবলম্বন করেছেন।

ব্রিটেনে ভিক্টোরীয় গণতন্ত্র কিংবা ফরাদিদের বুর্জোয়া গণতন্ত্র তিনি অনাস্থা প্রকাশ করেন। তিনি ফ্যাদিবাদের মধ্যে কিছু গুণ দেখেছিলেন; এবং কমিউনিজমের মধ্যেও অহুরূপ কিছু গুণ প্রত্যক্ষ করে উভয়ের সমন্বয়ে এক স্বতন্ত্র মতবাদ প্রচার করেন। ফ্যাদিজম ও কমিউনিজমের এই সমন্বয়চিন্তা বেশ গোলমেলে। কারণ তাদের মূলগত দার্শনিক প্রভেদ।

স্থভাষচন্দ্রের জাতীয়তাবাদী সমাজতন্ত্র ও জার্মান নাৎ সিদের স্থাশস্থাল দোসালিজমের মধ্যে কিছুটা মিল আছে। স্থভাষবাদী মতবাদের বিশিষ্ট প্রবক্তা অনিল রায় সাম্যবাদী সংঘের কার্যক্রম আলোচনা প্রসঙ্গে লিখেছেন: 'এই সংক্ষিপ্ত কার্যক্রম থেকে দেখা যায় স্থভাষ তথাকথিত গণতন্ত্রে বিশ্বাসী নন। ফ্যাসীবাদ ও মার্কসবাদের সাংগঠনিক নীতির মধ্যে ছটি বিষয়ে খুব মিল আছে। এরা উভয়েই স্বৈরতান্ত্রিক (authoritarian) বা সমগ্রতান্ত্রিক (totalitarian) রাষ্ট্রে বিশ্বাসী।

তাছাড়া রাষ্ট্রনিয়ন্ত্রিত আথিক পরিকল্পনা এদের ছয়েরই সমাজগঠনের ভিত্তি। স্থভাষ এই ছটিই গ্রহণ করেছেন। তাছাড়া জাতীয়তাবাদ স্থভাষের মৃগতন্ত্র। এক্ষেত্রে ফ্যাসীবাদের সঙ্গে আংশিক মিল রয়েছে স্থভাষবাদের। কিন্তু সমাজতন্ত্রবাদও স্থভাষের মৌলিক নীতি; এদিক দিয়ে মার্কসবাদের সঙ্গেও মিল রয়েছে স্থভাষের। উপরের প্রপ্রামে 'সমাজতন্ত্র' শক্টার উল্লেখ নেই। কিন্তু জমিদারী প্রথার উচ্ছেদ, জনতার পূর্ণ আর্থিক মৃক্তি, এবং কিষাণ মজুরদের পক্ষেও পুঁজিবাদের বিরুদ্ধে স্পষ্ট ঘোষণা এই কার্যক্রমেরয়েছে। ফ্যাসীবাদ ও মার্কসবাদের সঙ্গে স্থভাষের সাদৃশ্য থাকলেও গুরুতর পার্থক্যও রয়েছে। স্থভাষের জাতীয়তাবাদ ও সমাজতন্ত্রবাদ এই ছই-ই নানা বৈশিষ্ট্যে ও স্বকীয়তায় একেবারে স্বাতন্ত্রাযুক্ত'। ৪৮

### নয়: স্তাষচন্দ্রের সমন্বয়বাদ

'স্থাশনাল সোদালিজম ও কমিউনিজমের সমন্বয়ই আমাদের রাষ্ট্রদর্শন হওয়া উচিত' বলে স্থভাষচন্দ্র মনে করতেন। বহু পূর্বেই তিনি বলেছিলেন যে 'পৃথিবীর বিভিন্ন অঞ্চলে প্রচলিত বাবস্থার সমন্বয়সাধন করে আমাদের নৃতন একটি রাষ্ট্র-বাবস্থার উদ্ভব করতে হবে'। ১৯ এ-চিন্তার তত্ত্বগত যৌক্তিকতা প্রদক্ষে বলেন: 'বিবর্তনের একেবারে শেষস্তরে এসে না পৌছালে কিংবা বিবর্তনকে একেবারে অস্বীকার না করলে, একথা বলবার কোনও যুক্তিই নেই যে আমাদের দামনে কেবল ছটি বিকল্প ও ছটি পথই মাত্র আছে, তার মধ্যেই বেছে নিতে হবে। হেগেলীয় বা বার্গসোনীয় বা অন্ত কোনও ধরনের বিবর্তনই মানি না কেন, কোনও ক্ষেত্রেই একথা মনে করবার কারণ নেই যে স্কৃষ্টি শেষ হয়ে এসেছে। সকল দিক বিবেচনা করে এই মতই স্বীকার করতে হয় যে বিশ্ব ইতিহাসের পরবর্তী স্তরে কম্যানিজম ও ফ্যাসীজমের একটা সমন্বয়স্থ্ট হবে'। "

ফ্যাদিজম ও কমিউনিজমের কল্যাণকর বিষয়গুলির তুলনা করে তিনি দেখিয়ে-ছেন দে 'ত্টি ব্যবস্থাই গণতন্ত্রবিরোধী অথবা একনায়কস্ববাদী। তুটি ব্যবস্থাই পুঁজিবাদবিরোধী। কিন্তু এই মিল দত্ত্বেও কয়েকটি ব্যাপারে তাদের মধ্যে পার্থক্য বর্তমান অ্যাশক্যাল সোমালিজম জাতীয় ঐক্য ও সংহতিবিধানে এবং জনসাধারণের অবস্থার উন্নতিসাধনে সমর্থ হয়েছে'। ফ্যাদিবাদে পুঁজিবাদী অর্থ নৈতিক

কাঠামোর সংস্কার সাধন না হওয়ায় ঐ ব্যবস্থায় তাঁর আপত্তি ছিল। অপরদিকে কমিউনিজমের ভিত্তিতে গঠিত সোভিয়েত সমাজব্যবস্থায় অর্থ নৈতিক পরিকল্পনার প্রবর্তন ও ব্যক্তিগত মালিকানার বিলোপ তাঁকে আরুষ্ট করেছিল। কমিউনিজমে জাতীয়তাবাদের স্থান নেই, ধর্মের কদর নেই, শ্রমিক ছাড়া অন্ত শ্রেণীর মাহুষের গুরুত্ব নেই ও ইতিহাসের অর্থ নৈতিক ব্যাখ্যাকেই শুধুমাত্র গ্রহণ করায় তাতেও তাঁর পূর্ণ সমর্থন ছিল না। তাই তিনি ঐ হুটির নিম্বর্থ সমন্থিত করে তাঁর সাম্যবাদী বা সমন্থয়ী রাষ্ট্রদর্শন প্রচার করেন। তত্ত্বগতভাবে তিনি এই মতবাদের সমর্থনে বলেছেন: 'ক্রিয়া ও প্রতিক্রিয়ার যে ছন্দ, মহত্তর কোনও সমন্বয়ের মধ্যেই তার নির্ত্তিসাধন করতে হবে। ছন্দ্রনীতি সেই কথাই বলে। এ যদি না করা হয় তো, মানবপ্রগতি রুদ্ধশ্রেত হয়ে পড়বে। ভারতবর্ষে তাই রাজনৈতিক ও সামাজিক বিবর্তনের পরবর্তী পর্যায়ে উত্তীর্ণ হবার জন্মই চেষ্টা করা যাবে'। ৫'

স্থভাষবাদী সমাজতন্ত্র ব্যাখ্যা করতে গিয়ে অনিল রায় লিথেছেন: 'ফ্যাসী-বাদের একটা মূল উপাদান হলো জাতীয়তাবাদ। সমাজতন্ত্রের সঙ্গে স্থভাষতন্দ্র জাতীয়তাবাদকে যুক্ত করেছেন। এটাই স্থভাষী সাম্যবাদের অগ্রতম স্মন্বয়।' প্রাচীন ভারতের ঐতিহাশ্রামী স্থভাষবাদী চিন্তাকে তিনি আরও বিশ্লেষণ করেছেন এই বলে: 'স্থভাষচন্দ্রের সাম্যবাদ হলো ভারতবর্ষীয় ঐতিহ্যের উপর প্রতিষ্ঠিত নব সমাজতন্ত্রবাদ। একদিকে গান্ধীবাদের আতিশ্য্য, অগ্রদিকে মার্কসবাদের আতিশ্য্য। এই ছই মতবাদের বাইরে তিনি তৃতীয় মতবাদ 'সমাজতন্ত্রের' পরিকল্পনা করেছেন। কিন্তু এই সমাজতন্ত্রও ভারতবর্ষের আদর্শের মধ্যেই রয়েছে। ভারতীয় সংস্কৃতি ও ঐতিহ্যের মূল তত্ত্বের উপরেই এই সমাজতন্ত্রের ভিত্তি স্থাপন করা হবে। সমাজতন্ত্রের দঙ্গে জীবনের অগ্নান্থ দিকের সমন্বয়ই এম্পেরই ধারক'। 'ং

স্থাষচন্দ্রের ভারতীয় রাজনীতির দ্বান্দ্রিক বিচারবিশ্লেষণ ও বামপন্থী দলের ভূমিকা সম্পর্কে তাঁর দৃষ্টিভঙ্গী ইতিপূর্বে আলোচিত হয়েছে। কংগ্রেসকে তিনি পাঁচমিশালী মতের এক প্লাটফর্ম হিসাবে দেখেছেন। স্থাপ্ট ও স্থানিদিষ্ট একটি আদর্শকে সামনে রেখে বাস্তব অবস্থা অন্থযায়ী স্বাধীনতা সংগ্রামকে পরিচালনার জন্মে তিনি একটি স্থসংগঠিত ও শক্তিশালী বামপন্থী দলের প্রয়োজন বহু আগেই অন্থব করেছিলেন। প্রথমে তিনি কংগ্রেসের ভিতরে থেকেই তার

প্রগতিবাদী বামপন্থী বিভিন্ন দলগুলিকে একটি দলের অধীনে ঐক্যবদ্ধ করার প্রয়াসী হন এবং কংগ্রেসের আদর্শ ও কর্মস্কীকেও মেনে নেন। তিনি বলেছিলেন: "The Forward Block will function as an integral part of the Congress. It will accept the present constitution of the Congress—its creed, policy and programme. It will cherish the highest respect and regard for Mahatma Gandhi's personality and complete faith in his political doctrine of non-violent non-cooperation"। " "

কথাটি বলেছিলেন ত্রিপুরী কংগ্রেদের পর। ত্রিপুরীতে সভাপতিপদে তিনি পুনর্নির্বাচিত হন বটে, কিন্তু তাঁর সমর্থকেরা এ. আই. দি. দি:-তে সংখ্যাগরিষ্ঠতা লাভ করতে পারে নি এবং হাই কম্যাণ্ডের সঙ্গেও তাঁর বিরোধ তীর আকার ধারণ করে। সেজন্তেই মূলতঃ এই দলের প্রয়োজন অহুভূত হয়। তিনি ছটি কর্তব্য স্থির করেন— প্রথমতঃ কংগ্রেদের মধ্যে বৈপ্লবিক চেতনার স্পষ্ট ও দ্বিতীয়তঃ আমূল পরিবর্তনের দাবিতে দেশব্যাপী গণসংগ্রামের প্রস্তুতি। সেজন্তে ছাত্র ও যুব সংগঠন, ভলান্টিয়ার দল, কিষাণ সভা ও ট্রেড ইউনিয়ন কংগ্রেদকে এই কাজে লাগাতে চান।

হুভাষ্চন্দ্রের বামপন্থী একোর প্রচেষ্টা ব্যর্থ হয়। ফরওয়ার্ড ব্লকও ক্রমে কংগ্রেস থেকে পৃথক হয়ে একটি পার্টিতে পরিণত হয়। ইতিমধ্যে কংগ্রেসের অসমতি সত্ত্বেও নিথিল ভারত দিবস অহুষ্ঠানে অংশ গ্রহণ করায় হুভাষ্চন্দ্রকে কংগ্রেস থেকে সাসপেও করা হয়েছিল। ফরওয়ার্ড ব্লকেরও কার্যকলাপ হয়ে দাড়ায় আরও স্পষ্ট ও প্রত্যক্ষ। তিনি বলেন: 'দক্ষিণপন্থী আন্দোলনের সঙ্গোদ্ধীপন্থীদের যে সম্পর্ক, বামপন্থী আন্দোলনের সঙ্গে ফরওয়ার্ড ব্লকের সম্পর্কও ঠিক তা-ই। দার্শনিক ভাষায় বলা যায়, ফরওয়ার্ড ব্লকের গান্ধীপন্থীদের 'প্রতিক্রিয়া' (antithesis) বলে গণ্য করা যেতে পারে।' ব্লকের ভূমিকা সম্পর্কে অনেকের ভূল ধারণা ও প্রচারের বিকন্ধে তিনি বলেন: The role of the Forward Block in Indian history is not that of His Majesty's opposition. We have seen remarks to the effect that the aim of the Forward Block is merely to ginger up the present policy and programme of the Congress. There could be no greater misunderstanding than this. The Block stands for something positive and dynamic'। \*\*

রকের প্রতিষ্ঠা হয় ১৯৩৯ দালের মে মাদে এবং ১৯৪০ দালের জুন মাদে নাগপুরে অন্বর্ষিত দিতীয় দর্বভারতীয় দম্মেলনে এই দলকে একটি পার্টি বলে ঘোষণা করা হয়। স্বাধীনতা অর্জনের জন্তে আপদহীন সংগ্রাম এবং সংগ্রামোত্তর কালে দামাজিক পুনর্গঠনই হয় তার আদর্শ: ১. পূর্ণ জাতীয় স্বাধীনতা, এবং দেই স্বাধীনতা অর্জনের জন্ত আপদহীন দামাজ্যবাদবিরোধী দংগ্রাম; ২. দম্পূর্ণরূপে আধুনিক ও দমাজবাদী রাষ্ট্র; ৩. দেশের অর্থনৈতিক পুনকজ্জীবনের জন্ত বিজ্ঞানসমত পহায় ব্যাপক শিল্পোৎপাদন; ৪. উৎপাদন ও বন্টন-ব্যবস্থার দামাজিক মালিকানা ও নিয়ন্ত্রণ; ৫. ধর্মোপাদনার ব্যাপারে ব্যক্তিগত স্বাধীনতা; ৬. সকলের জন্ত দমান অধিকার; ৭. ভারতীয় দমাজের সর্বশ্রেণীর ভাষাগত ও দাংস্কৃতিক স্বাধীনতা; ৮. স্বাধীন ভারতে নববিধান গঠনে দাম্য ও দামাজিক ভারবিচার-নীতির প্রয়োগ। ৫০

# দশ : উপসংহার

ত্রিপুরী কংগ্রেসের পর স্থভাষচন্দ্রের মনে এক তীব্র অবসাদ দেখা দিয়েছিল। রাজনীতির দলাদলি ও নোংরামি তাঁর মনে সৃষ্টি করে তিক্ত বীতস্পৃহা। সেই সময়ে তিনি লিখেছিলেন: Owing to the morally sickening atmosphere of Tripuri, I left that place with such a loathing and disgust for politics as I have never felt before during the last 19 years... I began to ask myself again and again what would become of our public life when there was so much of vindictiveness even in the highest circles... At times the call of the Himalayas became insistent, I spent days and nights of moral doubts and uncertainties. Then slowly a new vision dawned on me and I began to cover my mental balance'। (\*\*

রাজনীতিতে এ-ধরনের অনাসক্তি ও বীতস্পৃহা কেবল তাঁর ক্ষেত্রেই দেখা যায় নি। বহু নেতা ও কর্মীর মধ্যেই এরূপ প্রতিক্রিয়া দেখা গেছে। রাজনীতিকে এদেশে বিজ্ঞানের দৃষ্টিতে না দেখাই তার কারণ। রাজনৈতিক আন্দোলনে যুক্তি ও নীতির পরিবর্তে আবেগ ও উচ্ছাদ এবং স্বাধীন চিন্তার পরিবর্তে অন্ধ বিশ্বাদ প্রাধান্ত পেয়েছে। জাতি, ধর্ম, প্রদেশ, ভাষা ইত্যাদির বিদ্বেষ ও দংকীর্ণ মনোভাবে উদারনীতি ও মানবতার কণ্ঠ কন্ধ হয়েছে। ব্যক্তিমাতস্ত্রাবোধ, দহিষ্কৃতা ও গণতান্ত্রিক চেতনার উন্মেষ হয়নি। কায়েমীস্বার্থের হাতে রাজনীতি হয়েছে থেলার বস্তু। য়থেষ্ঠ স্বাতস্ত্র্য ও শক্তি থাকা সত্ত্বেও স্থভাষচন্দ্র দেশের এই প্রবণতা থেকে নিছ্কৃতি পান নি। চিন্তার দীমা ও স্ববিরোধ থাকায় তাঁর দংবেদনশীল মানবদরদী উদার মন বিষাক্তচক্রে আবর্তিত হয়ে তীব্র জালা ও গভীর ব্যথায় কেবলই ক্রন্ধ গর্জন করেছে।

দেশকে স্বাধীন দেখাই ছিল তাঁর একমাত্র স্বপ্ন। স্বাধীন না হলে দেশের ছুর্গতি দূর হবে না। সেজন্তে ধৈর্যহারা হয়ে তিনি যে-কোনও পথই অফুসরণ করতে কৃতসংক্ল হন। শেষাবধি কিছুটা অনভিপ্রেত পথেই তাঁকে পা বাড়াতে হয়। তিনিও যেমন চরমপন্থা চেয়েছিলেন, দেশের প্রতিকৃল পরিবেশও পাকেচক্রে তাঁকে সেইদিকে যেতে বাধ্য করে। তাই স্কুভাষচন্দ্রের এক ও অদ্বিতীয় বন্ধু দিলীপ কুমার রায় দখেদে লিখেছেন: 'So, Subhas was a victim of a conspiracy of forces which, by exploiting his heart-sickness, induced him to seek a kind of catharsis through adventure. I do not suggest that his decision had been right, for I cannot but think that he should have remained here and faced the music... rather than shake hands with the contaminating Fascists'। ° °

ভারতীয় জনমনের প্রাণপ্রতিম স্থভাষচন্দ্র ছিলেন জাতীয়তাবাদের এক নিষ্ঠাবান পূজারী। তাঁর ব্যক্তিত্ব ও চরিত্রের মূলাধার ছিল দেশভক্তি। তাঁর রচনাদির মধ্যে জাতীয়তাবাদই বারংবার ও বৃহদাকারে ফুটে উঠেছে। দেশের সর্বাত্মক এক্য প্রতিষ্ঠায় তিনি অগ্রণী হয়েছিলেন। সাম্প্রদায়িকতাকেও তিনি বিষনজরে দেখতেন। জাতীয়তাবাদের তাত্মিক আলোচনায় বিশেষ প্রবৃত্ত না হলেও তিনি জাতির উপর এক পরম সন্তা আরোপ করেছেন— সমষ্টিকে বাষ্টির উপর স্থান দিয়েছেন— এমন এক দেশে যেখানকার ধমনীতে ধর্মের উন্মাদনা, দামস্ভতন্ত্রী ঐতিহ্য ও যুথবাদী মনের শোণিতধারা প্রবল।

ভারতের রাষ্ট্রদর্শনে গান্ধী, অরবিন্দ, রবীন্দ্রনাথ বা মানবেন্দ্রনাথের মতো স্বভাষচন্দ্রের স্থায়ী ও মৌলিক কোনও অবদান নেই। তিনি তত্ত্বকথার চেয়ে কাজেই বেশি বিশ্বাদী ছিলেন। কর্মযোগী স্থভাষচন্দ্রের দমগ্র রচনাবলী মূলতঃ বিশ্লেষণমূলক ও সমকালীন সমস্থার পৃষ্ঠপটে রচিত। গান্ধী ও অন্থান্ত বামপন্থী নেতাদের মতো তিনি অর্থনৈতিক সমস্থার উপর যথোচিত গুরুত্ব দিয়েছেন, রাজনৈতিক স্বাধীনতার সঙ্গে সামাজিক ও অর্থ নৈতিক তুর্গতি থেকে মৃক্তির জন্মে প্রানিং-এর আবশ্রকতা অন্থভব করেন। দেশের সমগ্র ব্যবস্থার আমূল পরিবর্তন তথা সামাজিক ও অর্থ নৈতিক ধারাবদলের চিন্তায় তাঁকে অন্যতম পথিকৎ বলে মনে করা যায়।

পূর্বেই উল্লেখ করা হয়েছে যে স্থভাষচন্দ্র তাঁর চিন্তার অসংগতি ও পরস্পর-বিরোধিতা সম্পর্কে কিছুটা অবহিত ছিলেন। সেজন্তে নিজের মতামতের পরিবর্তনও করেন। ফ্যাদিবাদের প্রতি তাঁর অন্তরাগ মান হয়ে যায় যথন তিনি তার আক্রমণাত্মক রূপ প্রত্যক্ষ করেন। বস্তুতঃ তাঁর কমিউনিজম ও ফ্যাসিজমের মধ্যে সমন্বয় সাধনের প্রচেষ্টা কতটা নিভুল ও ভারতের মত দেশেও তা প্রযোজ্য কিনা সে বিষয়ে সন্দেহের অবকাশ আছে। প্রভুত্ববিস্তারী ও একনায়কতন্ত্রী প্রণালী উক্ত তুটি সমাজব্যবস্থারই প্রধান বৈশিষ্টা। ভারতের মত অনুরত দেশে তো বটেই, এমনকি আজকের দিনে কোনও দেশের পক্ষেই তা আদৌ কল্যাণকর নয়। মাহুষের সহজাত যুক্তিবাদী চিন্তা ও সমাজচেতনার বিকাশ. বিকেন্দ্রিক প্রশাসন, অর্থনৈতিক বৈষম্যের অবসান ও ব্যক্তির সর্বাঙ্গীণ স্বাধীনতাই ভারতীয় জনগণকে নবজীবনে বলীয়ান করবে। পরম অধিনেতার ইচ্ছাধীনে ও ফৌজি দলের সাহায্যে মানুষের উপর যে-কোনও সিদ্ধান্ত জোর করে চাপিয়ে দেবার রীতি ও নীতি আজকের দিনে একেবারেই পরিত্যাজা। হিংসা ও জাতি-বিদ্বেষ কোনজমেই সমর্থনীয় নয়। অবশ্য তার একটা পরিদীমা আছে। অন্য রাষ্ট্র ভারত আক্রমণ করলে তথন আর নিক্রিয় থাকা যায় না; তবে আন্তর্দেশিক কলহের নিষ্পত্তি— সম্প্রীতি ও যুক্তির দাহায়ে হওয়াই দব দময়ে বাঞ্ছনীয়। তার পরিবর্তে একনায়কতন্ত্রী সার্বিক দেশের অন্তুকরণ শুধু অর্থহীনই নয়, রাজনীতির বিজ্ঞানসমত বিবর্তনেরও পরিপন্থী।

ভারতীয় স্বাধীনতা সংগ্রামের ইতিহাসে স্থভাষচন্দ্রে ভূমিকা নিঃসন্দেহে
গুরুত্বপূর্ণ। শীর্ষস্থানীয় নেতৃর্দের তিনি ছিলেন অগ্যতম। পরাধীন দেশের
শৃঙ্খলম্ব্রির জন্ম তিনি নিজের জীবনাছতি দিয়েছেন। রাষ্ট্রদর্শন ও তত্ত্ব-আলোচনায়
তাঁর অবদান বিশেষ তাৎপর্যপূর্ণ ও মৌলিক না হলেও স্থভাষচন্দ্রের জীবনাদর্শ,
সমাজবাদ ও সমন্বয়বাদী চিন্তাভাবনা বিশ্লেষণমূলক ও মননোদ্দীপক হিসাবে
অবশ্রুই মূল্যবান।

#### নি দে শি কা

- ১. সুভাষ্চন্দ্র বস্থ। 'ভারত পথিক'। ১৩৭২ বঙ্গাব্দ, পু ৭৮।
- ২. হিউ টয়। 'ব্যাঘ্ৰকেতন'। ১৬৬৭ বঙ্গাব্দ, পু ৫৩।
- ৩. অনিল রায়। 'নেতাজীর জীবনবাদ'। পঃ ৪০।
- ৪. স্থভাষচন্দ্র বন্থ। 'ভারত পথিক'। ১৩৭২ বঙ্গাব্ব, পু ১৩৫।
- ৫. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। প ১৩৬।
- ৬. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। প ১৩৪।
- ৭. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। প ১৩৪।
- ৮. পূর্বোক্ত গ্রন্থ। প ১৩৬।
- ৯. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। প ১৩২।
- > . Subhas Chandra Bose. Crossroads. 1962, p. 174.
- ১১. স্থভাষচন্দ্র বস্থ। 'ভারত পথিক'। ১৩৭২ বঙ্গান্দ, পু ১৩৩।
- ১২. স্ভাষ্চন্দ্ৰ বস্থ। 'নৃতনের সন্ধান'। ৪র্থ সংস্করণ, পু ৮০।
- აv. Subhas Chandra Bose. Selected Speeches. 1962, pp. 31-32.
- S. Subhas Chandra Bose. The Indian Struggle; 1920-42. 1964, p. 372.
- Subhas Chandra Bose. Crossroads. 1962, p. 272.
- 1920-42. > Subhas Chandra Bose. The Indian Struggle; 1964, p. 11.
- Sa. Ibid.
- St. Ibid. p. 20.
- ১৯. স্থভাষচন্দ্র বস্থ। 'ভারত পথিক'। ১৩৭২ বঙ্গান্দ, পৃ ৬৪।
- ২০. স্থভাষচন্দ্র বস্থ। 'নৃতনের সন্ধান'। পু ৫৯।
- २). প्रांक शह। १ )२४-)२२।
- २२. शृद्वीक श्रन् । शृ ००-०।
- ২৩. পূৰ্বোক্ত গ্ৰন্থ। পূ ৭৩।
- २८. शृदीक श्र । १ २२।
- Ra. Subhas Chandra Bose. Selected Speeches. 1962, p. 33.
- ২৬. স্থভাষচন্দ্ৰ বস্থ। 'মৃক্তি-সংগ্ৰাম; ১৯৩৫-৪২'। ১৯৫৩, পৃ ১০৩।

- Subhas Chandra Bose. The Indian Struggle; 1920-42, 1964,
   p. 295.
- 25. Subhas Chandra Bose. Crossroads. 1962, pp. 174-177.
- २a. Ibid. p. 253.
- Subhas Chandra Bose. The Indian Struggle; 1920-42. 1964, pp. 314-315.
- ৩১. স্থভাষচন্দ্র বস্থ। 'মৃক্তি সংগ্রাম ; ১৯৩৫-৪২'। ১৯৫৩, পৃ ৬০।
- v. Subhas Chandra Bose. The Indian Struggle; 1920-42. 1964, p. 298.
- oo. Ibid. pp. 456-457.
- ৩৪. স্ভাষচন্দ্র বস্থ। 'নৃতনের সন্ধান'। পু ১১৪।
- of. Subhas Chandra Bose. Selected Speeches. 1962, pp. 35-36.
- ৩৬. স্থভাষচন্দ্র বস্থ। 'তরুণের স্বপ্ন'। ১৩৬৫, পু ৫৭ ৬০।
- ৩৭. স্থভাষচন্দ্র বস্থ। 'ভারত পথিক'। পৃ ৩০।
- ৩৮. সমর গুহ। 'নেতাজীর স্বপ্ন ও সাধনা'। পু ১৭০।
- ు. Subhas Chandra Bose. Selected Speeches. 1962, pp. 100-101.
- 80. Ibid. p. 114.
- 85. Subhas Chandra Bose. The Indian Struggle; 1920-42. 1964, p. 295.
- 8२. Ibid. pp. 113-114.
- 80. Ibid. pp. 93, 114.
- 88. Ibid. p. 298.
- 8¢. Ibid. pp. 392-394.
- 86. Jawaharlal Nehru. The Discovery of India. 1956, p. 447.
- 89. Encyclopaedia Britannica. 1960. ('International')
- ৪৮. অনিল রায়। 'নেতাজীর জীবনবাদ'। পু ৩৪।
- ৪৯. স্থভাষচন্দ্র বস্থ। 'মৃক্তি-সংগ্রাম ; ১৯৩৫-৪২'। ১৯৫৩, পু ১০৬।
- co. Subhas Chandra Bose. The Indian Struggle; 1920-42.p. 313.
- ৫১. স্বভাষচন্দ্র বস্থ। 'মুক্তি-সংগ্রাম ; ১৯৩৫-৪২'। ১৯৫৩, পু ১০৬-১০৭।
- ৫২. অনিল রায়। 'নেতাজীর জীবনবাদ'। পু ৪৪।

- 49. Subhas Chandra Bose. Selected Speeches. 1962, p. 114.
- 48. Subhas Chandra Bose. Crossroads. 1962, p. 253.
- ৫৫. স্থভাষ্চন্দ্র বস্থ। 'মৃক্তি সংগ্রাম; ১৯৩৫-৪২'। ১৯৫৩, পৃ ৯০।
- 46. Modern Review. April, 1939.
- 49. Dilip Kumar Roy. Netaji: The Man. 1966, p. 151.

# এক: ভূমিকা

রামমোহন থেকে রবীন্দ্রনাথ পর্যন্ত এদেশে যে-মানবতন্ত্রী নবজাগরণের ধারা বয়ে এসেছে তার চরিত্র মূলতঃ আধ্যাত্মিক। পরবর্তীকালে মানবতাবাদকে সর্বাংশ ইহম্থীন এবং নিথাদ বস্তুবাদী ব্যঞ্জনা দিয়েছেন মানবেন্দ্রনাথ। তাঁর দর্শন, ইতিহাস ও রাষ্ট্রচিন্তা আধ্যাত্মিকতা থেকে সম্পূর্ণরূপে মূক্ত। দর্শনের কেন্দ্র থেকে ঈশ্বরকে বাদ দিয়ে বিজ্ঞানসম্মত দৃষ্টিতে যুক্তি, নীতি ও মুক্তির সমন্বিত সাধনায় তিনি এক অভিনব ও অনন্যসাধারণ পথ অন্মসরণ করেছেন। এযাবংকাল আধ্যাত্মিক পৃষ্ঠপটে নৈতিকতাকে বিচার করা হয়েছে; মানবেন্দ্রনাথ সে-ক্ষেত্রে মান্থবের সহজাত যুক্তিবোধসাপেক্ষ নৈতিকতার কথা বলেছেন। রামমোহনের আরোহী বিচারপদ্ধতি, যুক্তিবাদী দৃষ্টিভঙ্গী, ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্যাদ ও বিশ্বজনীনতা পরিপূর্ণতা লাভ করেছে মানবেন্দ্রনাথের বস্তুবাদী দর্শনে।

পশ্চিমের সংস্পর্শেই এদেশে রেনেসাঁদের স্ব্রপাত হয়। তারই প্রত্যক্ষ প্রভাবে দেশের জাতীয় ঐক্য ও রাজনৈতিক স্বাধীনতার আবেগ অংকুরিত হয়েছিল; সেই আবেগ যতই পরিবর্ধিত হতে থাকে ততই পশ্চিমের প্রতি একটা অনীহার ভাব দেখা দেয়। পরাধীনতাজনিত ইংরেজবিদ্বেষ ক্রমে পশ্চিমী বিদ্বেষের পথ অন্থারন করে আধুনিক সভ্যতার বিদ্বেষে পরিণত হয়। দেশের সনাতন ঐতিহ্যের গোরবে জাতীয় ঐক্যাধন এবং বিদেশী শক্তির সঙ্গে সংগ্রাম করা হয়তো সহজ; কিন্তু তাতে দেশের বিকাশ যথোচিত পরিপূতি লাভ করে না; কারণ স্বাধীনতার অর্থ যদি সাধারণ মাহুষের সর্বাঙ্গীণ উন্নতি হয় তাহলে শুধুমাত্র দেশের প্রাচীন ঐতিহ্য ও সনাতন ধারাকে আঁকড়ে থাকলে চলে না। চাই রেনেসাঁদের সঠিক উপলব্ধি— অর্থাৎ সমগ্র মানবসমাজের অতীত সংস্কৃতির যা কিছু বর্তমান বিকাশের অন্থক্ল তারই উদ্ধার ও গ্রহণ এবং বিজ্ঞানসমত দৃষ্টিতে মান্থবের ঐহিক উন্নতি ও ব্যক্তির বিচিত্র স্বাষ্টিসন্তার অবাধ উন্নেষসাধন। বাঙালী রাষ্ট্রদার্শনিকদের মধ্যে এই অবিমিশ্র চেতনা রামমোহনের পর উনিশ শতকে নব্যবন্ধ দল, অক্ষয়কুমার ও কিছুটা বিদ্যমচন্দ্রের মধ্যে দেখা যায় এবং বিশ

শতকে সেই চেতনা রবীন্দ্রনাথ ও মানবেন্দ্রনাথের চিস্তায় পূর্ণাঙ্গ রূপ লাভ করে।

বাঙালীর রাষ্ট্রচিন্তায় রামমোহন থেকে মানবেন্দ্রনাথ পর্যন্ত বিভিন্ন চিন্তানায়কের মধ্যে পারম্পর্যের অভাব ও বিরোধ থাকলেও তাঁদের অনেকেই বৃদ্ধির চর্চা, মুক্ত জীবনের সাধনা ও মানবতন্ত্রী আদর্শের অন্তরাগী ছিলেন। কিন্তু এ-শতকে ভারতীয় সাধনায় বিশ্বের সকল স্থান ও কাল থেকে মান্তবের বিকাশোপযোগী উপকরণ আহরণের মধ্যে দিয়ে দেশের মননজীবনকে পরিপূর্ণ করে তোলার কাজে কেবল তুজনই তৎপর হয়েছেন, একজন রবীন্দ্রনাথ এবং অপরজন মানবেন্দ্রনাথ। এই তুজনকেই যথার্থ বিশ্বনাগরিক হিসাবে অভিহিত করা যায়। তৃজনেই জাতীয়তাবাদকে অন্বার্থ ভাষায় নিদ্যা করেছেন। মানবতাবাদকে তৃজনে ভিন্নভাবে বিচার করে থাকলেও তৃজনেরই চোথে মানুবই সব কিছুর মাপকাঠি এবং উভয়েরই রাষ্ট্রতন্ব মূলতঃ নীতিনির্ভর।

বাঙালীর রাষ্ট্রচিস্তায় মানবের্দ্রনাথের অন্তর্ভু ক্তি কিছুটা বিতর্কমূলক। কারণ প্রথমতঃ, জাতীয় ভাবধারায় তাঁর মন গঠিত হয় নি এবং তাঁর মানদিক গঠনে পাশ্চান্ত্য প্রভাবই ছিল অধিক। দ্বিতীয়তঃ, তাঁর কর্মক্ষেত্র এত ব্যাপক ও বহুদেশিক ছিল যে তাঁকে কোনও দেশ বা জাতির গণ্ডিতে ফেলা য়ায় না; বস্তুতঃ অন্তরূপ কর্মক্ষেত্র ইতিহাসে আর কোনও মনীয়ীয় জীবনে দেখা য়ায় না। তাহলেও মানবেন্দ্রনাথের ধমনীতে বাঙালী তথা ভারতীয় শোণিতধারাই ছিল প্রবহমান। ভারতেই তাঁর জন্ম ও মৃত্যু; জীবনের মাত্র যোল বছর (১৯১৫-৩০) তাঁর বহির্বিশ্বে কাটে। সে-সময়েও স্বদেশের মৃক্তির ভাবনা তাঁর মনে অণুক্ষণ বিরাজ করত। এদেশের রাষ্ট্রীয় আন্দোলনে তাঁর সক্রিয় ভূমিকাও বিশেষ তাৎপর্যপূর্ণ। আধুনিক বিশ্বের চিন্তার ভাগ্রারে ভারতীয় অবদানকে তিনি স্বকীয় মেয়ি বৈশিষ্ট্যে পরিপুষ্ট করেছেন।

মানবেন্দ্রনাথের জীবন ও মননধারা মোটাম্টি তিনটি পর্যায়ে বিবর্তিত হয়। জাতীয়তাবাদ থেকে মার্কসবাদের মধ্যে দিয়ে ক্রমে তিনি নবমানবতাবাদে উপনীত হন। শেষোক্ত পর্যায় তাঁর আজীবনকাল অর্জিত বিচিত্র অভিজ্ঞতা ও অনন্য জ্ঞানেরই পরিণতি। ভূমওলের উভয় গোলার্ধে পরিব্যাপ্ত কর্মজীবনে রুশ, জার্মান, ফরাদি, স্প্যানিদ, ইংরেজী প্রভৃতি ভাষায় মানবেন্দ্রনাথের কমপক্ষেশতাধিক গ্রন্থ বিভিন্ন দেশে প্রকাশিত হয়। বাংলায় তিনি কিছু লেথেন নি। কারাজীবনে লিখিত দর্শন ও বিজ্ঞান সম্পর্কে তাঁর সাড়ে তিন হাজার পৃষ্ঠার

পাণ্ডুলিপি এখনও অম্ব্রিত রয়েছে। এমতাবস্থায় তাঁর কর্মজীবন ও ভাবজীবনের পূর্ণাঙ্গ বিবরণ প্রস্তুতি সম্ভব নয়। নিজের জীবনকথা তিনি সামান্তই বলে গিয়েছেন। শেষ জীবনে লেখা তাঁর Memoirs থেকে কর্মজীবনের প্রথম দিকে স্বদেশে বিপ্লব ঘটানোর জন্ম বিভিন্ন দেশ থেকে অন্ত সংগ্রহের প্রচেষ্টা, মেক্সিকোর রাজনীতিতে অংশ গ্রহণ এবং কমিউনিন্ট ইন্টারন্তাশনালের (সংক্ষেপে কমিন্টার্ন) যোগদানের পর গোড়ার দিককার কিছু বিবরণ পাওয়া যায়। তিনি বিশ্বের শীর্ষস্থানীয় বহু রাষ্ট্রনেতার ঘনিষ্ঠ সংস্পর্শে এসেছিলেন।

মানবেজনাথের পিতৃদন্ত নাম নরেজ্ঞনাথ ভট্টাচার্য। বৈপ্লবিক কর্মে আত্মগোপন করে থাকার জন্তে তিনি কয়েকটি নাম গ্রহণ করেন। যুক্তরাষ্ট্রে অবস্থানকালে ধনগোপাল ম্থোপাধ্যায় (১৮৯০-১৯৩৬) তাঁর মানবেজ্ঞনাথ রায় নামকরণ
করেন। নরেজ্ঞনাথের পিতা ছিলেন য়াজক ও সংস্কৃত পণ্ডিত। য়াদবপুরে জাতীয়
শিক্ষা পর্যদের ছাত্র নরেজ্ঞনাথ কৈশোরেই রাজনীতিতে প্রবেশ করেন।
দেশময়ে বিবেকানন্দ, রামতীর্থ ও দয়ানন্দের চিন্তা তাঁকে প্রভাবিত করে।
বিপিনচন্দ্র ও য়রেজ্ঞনাথের জালাময়ী ভাষণে তিনি ম্বদেশী মদ্রে উদ্ধৃদ্ধ হন।
কিন্তু মডারেটদের আবেদন-নিবেদন নীতির পরিবর্তে সশস্ত্র বিপ্রবসাধনই ছিল
তাঁর স্বপ্ল। তাই সাভারকর ও অরবিন্দের আদর্শে তাঁর কর্মজীবন শুরু হয় য়্য়ান্তর দলের সংস্পর্শে এসে বিপ্লবী ঘতীক্রনাথ ম্থোপাধ্যায়ের (১৮৭০-১৯১৫)
শিক্ষত্র গ্রহণ করেন।

অস্ত্র-সংগ্রহের তাগিদে প্রয়োজনীয় অর্থের জন্মই বিপ্লবীরা তৎকালে রাজনৈতিক ডাকাভিতে লিপ্ত হতেন। ১৯০৭ সালে নরেন্দ্রনাথ এক রেলস্টেশনে ডাকাভির দায়ে অভিযুক্ত হন। অপরিণত বয়সদৃষ্টে বিচারক সেই অভিযোগ অবিশ্বাস করে তাঁকে রেহাই দেন। এরপর অন্তর্ধ্বপ অভিযোগে কয়েকবার গ্রেপ্তার হন এবং প্রমাণাভাবে মুক্তি পান। ১৯১০ সালে হাওড়া বড়যন্ত্র মামলায় বিচারাধীনে যতীক্রনাথ প্রম্থ বিপ্লবীগণসহ তিনি কুড়ি মাস কারাক্ত্র থাকেন। মুক্তির পরে পুনরায় গার্ডেনরীচ ও বেলেঘাটা ডাকাভি মামলায় দীর্ঘদিন বিচারাধীনে নিঃসঙ্গ কারাদণ্ড ভোগ করেন। কারাজীবনে ধর্মগ্রন্থ পাঠে তাঁর মনে এক নতুন ভাবের উদয় হয়। মুক্তির পর তিনি সন্মাসধর্ম গ্রহণ করেন। সেই সময়ে তিনি রামকৃষ্ণ মিশনে যোগদান করেছিলেন। পদব্রজে দেশভ্রমণে বেরিয়ে তিনি বছ সাধুদ্যাসীর সানিধ্যে আসেন। কিন্তু তাতে তাঁর মনের প্রকৃত তৃষ্ণা মেটে না। দেশের মুক্তির তাগিদে তিনি আবার সক্রিয় রাজনীতিতে ফিরে আসেন।

বিশ্ব মহাযুদ্ধ (১৯১৪-১৮) বেধে যাবার পর যতীন্দ্রনাথের নেতৃত্বে যুগান্তর দল দশস্ত্র বিপ্লবের দিন্ধান্ত গ্রহণ করে। তাঁর প্রধান দহকর্মী নরেন্দ্রনাথকে জার্মানদের সহায়তায় বিদেশ থেকে অন্ত্র আমদানির দায়িত্ব দেওয়া হয়। ব্যাটাভিয়া থেকে স্থলরবনে অস্ত্র আমদানি করতে গিয়ে ধরা পড়ে তিনি দ্র প্রাচ্যে পাড়ি দেন। উদ্দেশ্য ছিল চীনের মধ্যে দিয়ে উত্তর-পূর্ব ভারতে অস্ত্র আমদানি করা। সেই সময়ে রাসবিহারী বস্ত্র (১৮৮৫-১৯৪৫) ও সান-ইয়াৎ-দেনের (১৮৬৬-১৯২৫) সঙ্গে সংযোগ ঘটে। জাপান, কোরিয়া, চীন প্রভৃতি দেশ ঘুরে শেষাবধি তিনি তাঁর কাজে ব্যর্থ হন। চীনে কিছু সময় পুলিশের হাজতবাসেও কাটে; কারাদণ্ড এড়াবার জন্য তিনি পরিশেষে গোপনে যুক্তরাট্রে চলে যান এবং দেখানকার ভারতীয় বিপ্লবীদের সঙ্গে মিলিত হন। তাঁদের মধ্যে ছিলেন লালা লাজপত রায় ও ধনগোপাল মুখোপাধ্যায়। যুক্তরাট্রে থাকার সময়ে মানবেন্দ্রনাথ লাইবেরী অব কংগ্রেদে বহুবিধ অমূল্য গ্রন্থরাজির আস্থাদ পান। কিন্তু সেথানে তিনি বেশী দিন থাকতে পারেন নি। সেথানকার সরকার তাঁকে সে-দেশ ছেড়ে চলে যেতে বাধ্য করে। শেষে মেক্সিকোয় তিনি আশ্রম নেন।

মেক্সিকোতেই তাঁর জীবনের দ্বিতীয় ও দ্বাপেক্ষা গুরুত্বপূর্ণ অধ্যায়ের স্থচনা হয়। দেখানকার রাজনৈতিক ক্রিয়াকলাপে প্রবেশ করে ক্রমে তিনি মেক্সিকোর দমাজতান্ত্রিক আন্দোলনের নেতৃত্বে অধিষ্ঠিত হন। দেই দময়ে জারের কিছু জহরত বেচার জন্ম রাশিয়া থেকে মাইকেল বোরোদিন (১৮৮৪-১৯৫৩) মেক্সিকোয় এদেছিলেন। তিনিই মানবেন্দ্রনাথকে মার্কস্বাদে দীক্ষা দেন। দময়ের হেরফেরে দাত বছর পরে চীনদেশে বৈপ্লবিক কর্মতৎপরতার উপদেষ্টা এই গুরুরই কর্মপদ্ধতি দংশোধনের জন্ম কমিন্টার্ন থেকে মানবেন্দ্রনাথকে হানকোতে পাঠানো হয়েছিল। পরবর্তীকালে আবার এই বোরোদিনই বুখারিনের সহায়তায় মানবেন্দ্রনাথকে দ্টালিনের রোধানল থেকে রক্ষা করে রাশিয়া থেকে পালাতে দাহায্য করেন। মেক্সিকোয় মানবেন্দ্রনাথ রাশিয়ার বাইরে পৃথিবীর প্রথম কমিউনিন্ট পার্টি গঠন করেছিলেন। মানবেন্দ্রনাথ কমিউনিন্ট ইন্টারন্থাশন্মালের সভাপতিমণ্ডলী এবং কার্যনির্বাহক দমিতির সদস্য হয়েছিলেন এবং তাসথন্দে প্রাচ্যের বিপ্লবীদের (Toilers of the East) জন্মে প্রতিষ্ঠিত বিশ্ববিচ্ছালয়ের অধ্যক্ষ নিযুক্ত হন। প্রবাদে ভারতীয় কমিউনিন্ট পার্টিরও তিনি ছিলেন অন্ততম প্রতিষ্ঠাতা।

১৯২০ সালের জুলাই মাসে পেট্রোগ্রাডে কমিন্টার্নের দ্বিতীয় কংগ্রেস অন্তর্ষ্ঠিত হয়। লেনিনের আমন্ত্রণে মানবেন্দ্রনাথ মেক্সিকো থেকে সেই অধিবেশনে যোগদান করেন। এই অধিবেশনেই মানবেন্দ্রনাথের সঙ্গে লেনিনের ইতিহাস-বিখ্যাত বিতর্ক ঘটে। ঔপনিবেশিক ও অত্মত দেশগুলিতে কমিণ্টার্নের ভূমিকাই ছিল তার মূল আলোচ্য বিষয়।

লেনিনের 'Thesis on the national and colonial questions'-এর মূল-প্রস্তাবের প্রথম বাকাটি সংশোধিত আকারে চূড়ান্ত প্রস্তাবে রূপায়িত হয় এই বলে: 'The Communist International must be ready to establish temporary relationships and even alliances with the bourgeois democracy of the colonies and backward classes'।

- লেনিন মনে করতেন যে পৃথিবীর বুকে সামাজ্যবাদ যতদিন আধিপত্য করবে ততদিন পরাধীন দেশের সংগ্রামী জাতীয়তাবাদী বুর্জোয়া শ্রেণীর সঙ্গে পশ্চিমী উন্নত দেশগুলির সর্বহারা আন্দোলনের মৈত্রীর সম্পর্ক থাকা বাঞ্ছনীয়। প্রথমোক্ত বর্জোয়াদের সঙ্গে সংশ্লিষ্ট দেশের কমিউনিস্টরাও হাত মেলাবে। লেনিনের থিসিদ মানবেন্দ্রনাথ প্ররোপুরি মেনে নিতে পারেন নি। কারণ তাঁর অভিজ্ঞতা ছিল ভিন্ন। তিনি দেখেছিলেন যে প্রথম বিশ্ব যুদ্ধোত্তরকালে রণবিধ্বস্ত সাম্রাজ্যবাদ উপনিবেশগুলিতে আধিপত্য বজায় রাখার জন্ম দেখানকার উদীয়মান বুর্জোয়া শ্রেণীকে কিছু স্থযোগস্থবিধা দিয়ে তাদের আনুকূল্য অর্জন করেছে। উক্ত অধিবেশনে মানবেন্দ্রনাথ একটি পালটা থিসিস উপস্থাপিত করেন। তাঁর বক্তব্য ছিল যে প্রাথমিক পর্যায়ে জাতীয়তাবাদী বুর্জোয়াশ্রেণীর সঙ্গে সংযোগ রাখলেও কমিউনিস্টদের কাজ হবে যুগপৎ নীচে থেকে (from below) ক্লযক ও শ্রমিকদের গণপঞ্চায়েতের (অনেকটা দোভিয়েত ধরণের) মধ্যে দিয়ে আসন্ন বিপ্লবে ক্ষমতা দখলের জন্ম প্রস্তুত করা। পরাধীন দেশগুলিতে অর্থ নৈতিক শোষণের মাধ্যমে পশ্চিমী ধনতান্ত্রিক শক্তি অস্তিত্ব বজায় রেখেছে; সেজন্যে অভনত পরাধীন দেশের বিপ্লবের উপর ইউরোপের বিপ্লব নির্ভর্শীল। প্রদঙ্গতঃ মানবেন্দ্রনাথ বলেছিলেন: 'Two distinct movements which grow farther apart each day are to be found in the dependent countries. One is the bourgeois democratic nationalist movement, with a programme of political independence under the bourgeois order. The other is the mass struggle of the poor and ignorant peasants and workers for their liberation from all forms of exploitation' 1°

লেনিনও মানবেন্দ্রনাথের বক্তব্য পুরোপুরি গ্রহণ করতে পারেন নি। তবে ঔপনিবেশিক দেশগুলি সম্পর্কে মানবেন্দ্রনাথের প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতাপ্রস্থত চিস্তা ও অথওনীয় যুক্তি লেনিনের সপ্রশংস স্বীকৃতি অর্জন করে। উক্ত অধিবেশনে লেনিন ও মানবেন্দ্রনাথ উভয়ের থিসিসই একত্রে গৃহীত হয়।<sup>8</sup>্

মানবেন্দ্রনাথের বহুবিধ মৌলিক চিস্তার একটি হল তাঁর ঔপনিবেশিক তন্ত্ব।
কমিন্টার্নে দেই তন্ত্বকে তিনি বারংবার বিভিন্নভাবে উপস্থাপিত করেছিলেন।
১৯২২ সালে কমিন্টার্নের চতুর্থ কংগ্রেসে তাঁর যুক্তিই মেনে নেওয়া হয়েছিল এই বলে: 'The dominant classes in the colonies and the semicolonial countries are unable and unwilling to lead the struggle against imperialism as this struggle is converted into a revolutionary mass movement'। '

১৯২৪ সালে অনুষ্ঠিত কমিন্টার্নের পঞ্চম কংগ্রেসে মানবেন্দ্রনাথ আরও একটু এগিয়ে গিয়ে বলেছিলেন যে ভারতে বুর্জোয়া শ্রেণীর সঙ্গে ইংরেজের মিতালি পরিণত রূপ নিতে চলেছে, কারণ: "The Indian bourgeois knows better than anyone else that the true reason of the discontent of the masses is rooted in the economic relations and not in the national sentiment...the masses rise not against the national exploitation but against the class exploitation which comes from the capitalists and landlords' ।"

ইংরেজের উপনিবেশিক নীতির ক্রমান্বয় পরিবর্তন ও বিশেষ করে ভারতীয় বুর্জোয়া শ্রেণীর মনোগতি সম্পর্কে একটি স্থন্দর চিত্র মানবেন্দ্রনাথ তাঁর India in Transition গ্রন্থে (১৯২২) তুলে ধরেন। তাতে তিনি বিস্তর তথ্যের সাহায্যে দেথিয়েছেন যে প্রথম বিশ্ব মহাযুদ্ধের ফলে ব্রিটেনের যে অর্থ নৈতিক বিপর্যয় ঘটে, তার ফলে ইংরেজরা উপনিবেশের উদীয়মান বুর্জোরা শ্রেণীর প্রতি আস্থা প্রদর্শনম্বরূপ মাথা তোলবার স্থযোগস্থবিধা দেবে। ১৯১৬ সালে ব্রিটিশ দরকার 'Indian Industrial Commission' গঠন করেন এবং সে-সময়ে জাতীয়তাবাদী ভারতীয় বুর্জোয়া শ্রেণীর ক্রমবর্ধমান শক্তির সঙ্গে সামঞ্জস্থ বজায় রেথে মন্টেপ্ত-চেমস্ফোর্ড শানন সংস্কারের ব্যবস্থা হয়। তাই তিনি লিথেছেন: 'The object behind this remarkable change of policy on the part of British Imperialism was to split the revolutionary

movement by making it clear to the bourgeoisie that it was no longer impossible for it to realise its ambitions under British rule' | 9

তবে মানবেজনাথ একথা মনে করেন নি যে জাতীয়তাবাদী উদীয়মান বুর্জোয়াশ্রেণীকে ইংরেজ চিরতরে হাত করে নিতে পারবে। বরঞ্জার মতে: 'The more the British Government makes concessions to the Indian bourgeoisie the more ambitious the latter becomes. It knows quite well that it is necessary to make compromises with the imperial capital, till the time comes when it will be in a position to openly contend for the right of monopoly of exploitation with the foreigner. But it also knows that the British Imperialism cannot be overthrown without the help of the masses'। '

ভারতীয় বুর্জোয়া শ্রেণী নিজেদের কাজ হাদিল করার জন্ম জনগণকে কংগ্রেদের ভিতর টানবে। ইংরেজকে তাড়াতে বুর্জোয়া শ্রেণীর দক্ষে জনগণকে ঐক্যবদ্ধ হতে হবে বটে, কিন্তু ভারতের প্রকৃত মৃক্তি কৃষক ও শ্রমিক শ্রেণীর উপর নির্ভরণীল; বিশেষ করে এইজন্মে যে দেশীয় বুর্জোয়া শ্রেণী ইংরেজের দক্ষে শেষাবধি হাত মেলাবে। তাই ১৯২৩ দালে মানবেন্দ্রনাথ বার্লিনে তাঁর দদর দপ্তর থেকে ভারতে তাঁর সহকর্মীদের কৃষক ও শ্রমিকদের পার্টি গঠনের নির্দেশ দিয়েছিলেন। নিয়মতান্ত্রিক সংগঠনের অভ্যন্তরে প্রগতিবাদী মধ্যবিত্ত শ্রেণীর সহযোগে এই বেআইনি বিপ্লবী পার্টির কর্মপন্থা হয়েছিল: 'gradually to develop the Workers and Peasants Party into a real Communist Party by means of ideological education and political training connected with action'।

১৯২৬ সালে ভারতীয় রাজনীতির পটপরিবর্তনে মানবেন্দ্রনাথের এই চিস্তা আরও দৃঢ় হয়েছিল। হোম রুল আন্দোলন ও স্বরাজ্য দলের বৈপ্লবিক অস্তিত্বের সেইসময়ে অবসান ঘটে। শাসনতান্ত্রিক সংস্কার ও শিল্পোন্নয়নের মাধ্যমে ইংরেজ ভারতীয় বুর্জোয়া শ্রেণীকে আরও আধিপত্যের স্থযোগ দেয়।

লেনিনের দঙ্গে মানবেন্দ্রনাথের দ্বিমত ছিল না যে পুঁজিবাদের অন্তিম পরিণতি ঘটে সাম্রাজ্যবাদে; এবং উপনিবেশিক মৃক্তি-সংগ্রাম একাধারে সাম্রাজ্যবাদ ও পুঁজিবাদের বিলুপ্তি সাধনের অন্তুক্লে একটি মস্ত পদক্ষেপ। কিন্তু সেইসঙ্গে তিনি

একথাও মনে করতেন যে বিশ শতকের পূর্বার্থে প্রাচ্যের দেশগুলির শ্রেণী সম্পর্ক অষ্টাদশ বা উনবিংশ শতকের প্রতীচ্যের শ্রেণী-সম্পর্কের সঙ্গে তুলনীয় নয়; সেজন্যে প্রাচ্যের মৃক্তি-সংগ্রামী শ্রেণী-নেতৃত্বের চরিত্র ভিন্ন হওয়া স্বাভাবিক। India in Transition গ্রন্থে মানবেন্দ্রনাথ সমকালীন ভারতের রাজনৈতিক শ্রেণী-সম্পর্ক ও পরিস্থিতির বিশদ আলোচনা করেছেন। মন্টেগুর সংস্কার প্রয়াস ও সমসাময়িক নিয়মতান্ত্রিক নেতৃর্দের চরিত্রের প্রসঙ্গ ইতিপূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে। চরমপন্থী ও জাতীয়তাবাদী নেতৃর্দ্দকে মানবেন্দ্রনাথ মধ্যযুগীয় চিস্তাধারাসম্পন্ন সনাতন সংস্কারবাদীরূপে দেখেছিলেন। বিকল্প রাষ্ট্রদর্শন হিসাবে মানবেন্দ্রনাথ সে-সময়ে মার্কস্বাদী আদর্শকে তুলে ধরেন।

প্রগতিশীল ভারতীয় জনশক্তি ক্রমেই জেগে উঠছে বলে তিনি উক্ত গ্রন্থে অভিমত প্রকাশ করেছিলেন। দেই জনশক্তিই চাইছে মান্ধাতা আমলের সামাজিক ও অর্থ নৈতিক ব্যবস্থার পরিবর্তন। সমকালীন ভারতীয় গণঅভ্যুত্থানের ভিতরে মানবেজনাথ শোষণ ও নিপীড়নের বিরুদ্ধে বিক্ষুর মান্ত্যের বিপ্লবী সম্ভাবনা দেখতে পান। তিনি লিখেছেন যে উদীয়মান দেশীয় পুঁজিবাদী শক্তি দেশের কৃষি সম্পদকে নিয়ন্ত্রণ করছে; ফলে কৃষকেরা একাধারে দেশীয় ও বিদেশী শোষকদের হাতে নিপ্পিষ্ট হচ্ছে। জমিতে নিয়োজিত বিপুল পুঁজির একচেটিয়া স্বত্ব পুঁজিপতিদের হাতে থাকায় গ্রামবাদী ও কৃষিজীবীরা নিঃস্ব হয়ে পড়ছে। এদিকে দেশের শিল্পোন্যনে বিলম্বের ফলে শহরবাসী ও শ্রমিকের সংখ্যা ও শক্তি প্রায় নগণ্য, ইংরেজ শাসনের প্রবর্তন সত্তেও দেশের অর্থ নৈতিক কাঠামো বিশেষ পরিবর্তিত হয় নি— উৎপাদনে যন্ত্রশিল্পেরও বিস্তার ঘটে নি—শিল্পোৎপাদন অপেক্ষা বাণিজ্যেই পুঁজির অধিক প্রবণতা; অথচ ভারতের ভবিশ্বৎ ব্যাপক শিল্পোনয়নের উপর নির্ভর করছে। তাতে শ্রমিক বা সর্বহারাদের সংখ্যা ও শক্তি বৃদ্ধি পাবে। ভারতীয় পুঁজিপতিদের সঙ্গে বিদেশী শাসকেরা আরও বোঝাপড়ার মধ্যে আসতে চাইবে। কাজেই ভারতের মৃক্তি সাধনে রুষক ও শ্রমিক শ্রেণীকে সচেতন ও সংঘবদ্ধ হতে হবে।

১৯২৩ দালে প্রকাশিত India's Problem and its Solution গ্রন্থে মানবেন্দ্রনাথ তদানীস্তন ভারতীয় রাজনৈতিক পরিস্থিতির বিশ্লেষণ করেন। তথন তিনি পুরোপুরি মার্কসবাদী। গান্ধীর মধ্যযুগীয় দৃষ্টিভঙ্গী ও রক্ষণশীল নেতৃত্বের তিনি সমালোচনা করেন। আহমেদাবাদ কংগ্রেসের (১৯২১) দিদ্ধান্ত তাঁর কাছে দংগ্রামী শক্তির প্রতিকৃলে বুর্জোয়া স্বার্থ দংরক্ষণের পরাকাষ্ঠারূপে প্রতিপন্ন হয়।

বার্দোলি তালুক কংগ্রেদে (১৯২২) গৃহীত গান্ধীর গঠনমূলক সংগ্রামনীতিরও তিনি সমালোচনা করেন। এই সময়ে তিনি দেশবাসীর রাজনৈতিক ও অর্থ নৈতিক অসন্তোষের ভিত্তিতে গণচেতনা ও সংগ্রাম স্বষ্টির জন্তে একটি গণদল গঠনের আহ্বান জানান এবং বিক্ষোভ, ধর্মঘট প্রভৃতির মাধ্যমে জনশক্তিকে জাগ্রত ও সংহত করার নির্দেশ দেন। শ্রেণী-সংগ্রামের নীতিতে বিশ্বাসী শ্রেণীসচেতন পুরোগামী সম্প্রদায় (class conscious vanguard) সেইসব তৎপরতায় নেতৃত্ব যোগাবে। কংগ্রেদের আইন অমান্ত আন্দোলনের পরিবর্তে মানবেন্দ্রনাথ তথন চেয়েছিলেন 'militant action of the masses'। তাছাড়া কতকগুলি ধোঁয়াটে আবেগদর্বস্ব আদর্শে জনশক্তিকে সঠিক পথে চালনা করা যায় না। সংগ্রামী জনগণের সামনে লক্ষ্যবস্ত সম্পর্কে একটি স্ক্রুট্ট চিত্র তুলে ধরা দরকার। অসহযোগ আন্দোলনে মধ্যবিত্ত শ্রেণীর ভাবাবেগ যতই থাকুক না কেন বৈপ্রবিক কর্মপন্থার কোনও পরিচয় নেই তাতে।

দেশবন্ধ চিত্রঞ্জনের সভাপতিত্বে আহমেদাবাদ কংগ্রেস (১৯২১) হবার আগে মানবেন্দ্রনাথ মস্কো থেকে একটি আদর্শ কর্মপন্থা প্রেরণ করেন। সে কথা পূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে। কর্মপন্থাটির মূল-বিষয় ছিল: 1. Complete National Independence; Separation from the British Empire; 2. Establishment of a Democratic Republic based upon universal Suffrage; 3. Abolition of Landlordism; 4. Reduction of land rent and indirect taxation; higher incidence of gradual income tax; 5. Modernisation of agriculture with state aid; 6. Nationalisation of public utilities; 7. Industrialisation of the country with state aid; 8. Eight-hour day and minimum wage 1.50

১৯২৩ সালে প্রকাশিত One year of Non-Co-operation গ্রন্থে মানবেন্দ্রনাথ গান্ধীর গণঅভ্যুত্থান প্রয়াসের সমালোচনা প্রসঙ্গে তার লাভ ও ক্ষতির
দিকগুলি বিশ্লেষণ করেন। লাভের দিক সম্পর্কে তিনি বলেন: ১. রাজনৈতিক
উদ্দেশ্য সাধনার্থে জনশক্তির বোধন ও ব্যবহার; ২. কংগ্রেসের ঐক্য সাধন;
৩. রাজশক্তির নিপীড়ন থেকে গণশক্তিকে রক্ষার নিমিত্ত অহিংসার ধ্বনি তোলা;
৪. অসহযোগ কর্মপন্থার মাধ্যমে আইন অমান্য আন্দোলন ও কর প্রদানে
অস্বীকার।

ক্ষতির দিকগুলি সম্পর্কে বলেন: ১. জনসমর্থন অর্জনকল্পে উপযোগী অর্থ-

নৈতিক পথপ্রদর্শনে গান্ধীর ব্যর্থতা; ২. গান্ধীবাদে শোষক ও শোষিত, জমিদার ও ক্রষক, মালিক ও শ্রমিককে সমন্বিত করার অর্থহীন প্রয়াস; ৩. রাজনীতিতে ধর্মের প্রবর্তন— আধ্যাত্মিকতার বেদীমূলে রাজনৈতিক গতিশীলতাকে অবর্রোধ; ৪. প্রগতিবিরোধী চরকাতত্ত্বের প্রবর্তন; ৫. গান্ধীবাদ ত্র্বল, দ্বিধাগ্রস্ত ও সংস্কারপন্থী— তাতে বিপ্রবের স্থান নেই— বড়লাটের সঙ্গে গান্ধীর বারংবার দেখাসাক্ষাৎ তাঁর অব্যবস্থিতচিত্ত ও দ্বিধাগ্রস্ত মনের পরিচায়ক।

১৯২৬ সালে প্রকাশিত Future of Indian Politics প্রস্থে মানবেজনাথ ভারতে একটি জনগণের পার্টি (People's Party) গঠনের প্রয়োজনীয়তা ব্যক্ত করেন। স্বরাজ্য দলের বিলোপ, দেশবন্ধর মৃত্যু এবং রাজনীতির পরিবর্তে গঠনমূলক কাজে গান্ধীর আত্মনিয়োগের ফলে ভারতীয় রাজনীতিতে যে শূন্যতার স্ষ্টি হয়েছিল তাতে দেশের সংগ্রামী শক্তি ক্ষীণ হয়ে পড়ে। তাঁর প্রস্তাবিত দেই পার্টির নেতৃত্ব দর্বহারা শ্রেণীর অধীনে রাখার কথা বলা হলেও অ**ন্তা**ন্ত শ্রেণী যথা বুদ্ধিজীবী, মধ্যবিত্ত, কৃষক, ছোটখাট ব্যবসায়ী প্রভৃতিকেও অন্তভু ক্ত করার কথা বলা হয়। তার কর্মপন্থা অন্থযায়ী বিপ্লবীদের কাজ হবে বিভিন্ন শ্রেণীর মামুষকে গণতান্ত্রিক সংগঠনের মাধ্যমে জাতীয় বিপ্লবে উপযোগী করে তোলা। প্রস্তাবিত পার্টিরই হবে এই কাজ। তাঁর দৃষ্টিতে স্বরাজ্য দল দামস্ততন্ত্র ও ধনতন্ত্রের প্রতিভূ হয়ে পড়ে। দেশের মৃক্তি-আন্দোলনকে জনসাধারণের স্বার্থ ও কর্তৃত্বাধীনে আনাই ছিল তাঁর অভিমত। বিলাতি ধাঁচের লেবার পার্টি গঠনের তিনি বিরোধী ছিলেন। গণতান্ত্রিক কর্মসূচীর ভিত্তিতে প্রস্তাবিত পার্টির কাঠামো সম্পর্কে তিনি বলেন: 'A democratic Party of the People with a programme of Revolutionary Nationalism (complete independence, establishment of a republic government, radical agrarian reforms, advanced social legislation etc.) will bind together all the oppressed classes of contemporary Indian Society, namely the petty bourgeoisie, peasantry and the proletariat' 133

কমিন্টার্ন থেকে বহিষ্ণারের পূর্বে মানবেন্দ্রনাথের জীবনের একটি গুরুত্ব-পূর্ব ঘটনা ছিল কমিন্টার্নের প্রতিনিধি হিসাবে তাঁর চীন বিপ্লবে নেতৃত্ব গ্রহণ। এই সময়ে চীনদেশে বিপ্লব চলেছিল। কমিউনিস্টদের সাহচর্ষে কুওমিন্টাং দল ছিল বিপ্লবের পরিচালক। দেশীয় সামস্ততন্ত্র ও বিদেশী সাম্রাজ্য-বাদের বিরুদ্ধে সংগ্রামের ভিত্তিতে এ দল ঘটি একাবদ্ধ হয়েছিল; পুঁজিপতি, মধ্যবিত, কৃষক ও শ্রমিক এই চারটি শ্রেণী দেই সংগ্রামী আন্দোলনে যুক্ত হয়।

চৈনিক কমিউনিস্ট পার্টি ওকুওমিনটাং-এর ঐক্যের পিছনে ছিল কমিণ্টার্নেরই निर्दिश । रम-मगर्य किंगिर्नित প্রতিনিধি হিসাবে মাইকেল বোরোদিনকে বিপ্লবের তত্তাবধান ও পরামর্শদানের জন্ম চীনে পাঠানো হয়। তাঁর দঙ্গে ছিলেন সামরিক উপদেষ্টারূপে জেনারেল ব্লচার। ১৯২৬ সালে কমিউনিস্ট-কুওমিনটাং ঐক্যে ভাঙন ধরে। ঐ বছর মার্চ মাসে চিয়াং-কাই-শেক কমিউনিস্টদের ব্যাপক ধরপাকড় শুরু করে দেন। তথনও তর্ক চলেছিল কমিউনিস্টরা কুওমিনটাং-এর সঙ্গে ঐক্যবদ্ধ থাকবে কিনা ? কমিন্টার্নে এবিষয়ে বাদবিতগুর ঝড় বয়ে চলে। চীন থেকে আসছিল পরস্পর্বিরোধী নানা সংবাদ। শেষে স্থির হয় যে কুওমিন্টাং থেকে কমিউনিন্টরা বেরিয়ে আসবে; তবে তার বামপন্থী গোষ্ঠীর সঙ্গে মিতালি বজায় রাখবে। তবুও অবস্থার উন্নতি হয় না। নভেমরে কমিণ্টার্নের কার্যনির্বাহক সমিতির বৈঠক বদে। তাতে সমগ্র পরিস্থিতির পৃষ্ঠপটে একটি নতুন নীতি নিধারিত হয় এবং দেই নীতিকে কার্যকর করার জন্তে মানবেন্দ্রনাথের নেতৃত্বে একটি প্রতিনিধিদলকে চীনদেশে প্রেরণের সিদ্ধান্ত হয়। তিনি তথনও কমিণ্টার্নের প্রেসিডিয়াম ও চীন কমিশনের সদস্ত। চীনের অভিজ্ঞতা মানবেক্সনাথ তাঁর স্থবিপুল গ্ৰন্থ Revolution and Counter-Revolution in China গ্ৰন্থে লিপিবন্ধ করেছেন।

চৈনিক কমিউনিস্ট পার্টি কমিন্টার্নের নব প্রস্তাবিত কর্মপন্থা গ্রহণ করে নি। স্বভাবতঃই তাদের পক্ষে কমিন্টার্নের প্রতিনিধি মানবেন্দ্রনাথের দঙ্গে খোলাখুলি ব্যবহার ও সহযোগিতা করা সম্ভব ছিল না। এমনকি কমিন্টার্নের পূর্বপ্রেরিত প্রতিনিধি ও একদা দীক্ষাগুরু বোরোদিনের সঙ্গেও তাঁর মতভেদ প্রকট হয়ে পড়ে। চীন সে-সময়ে উত্তর ও দক্ষিণ এই ছটি স্বতন্ত প্রশাসনে খণ্ডিত। বোরোদিন চেয়েছিলেন কুওমিন্টাং-এর বামপন্থী গোষ্ঠীর সহযোগে দ্বিতীয়বার উত্তর চীনে পিকিং অভিম্থে অগ্রসর হওয়া এবং তদবধি মানবেন্দ্রনাথের প্রস্তাবিত 'Agrarian Revolution'-কে স্থগিত রাখা। মানবেন্দ্রনাথ সেই অভিযান-পরিকল্পনার অপরিণামদর্শিতা উপলব্ধি করে সহকর্মীদের ছঁশিয়ার করে দিয়ে বলেন: 'Right now we have only to cope with Chiang Kai-Shek. But we are running from him into unknown territories, where in all probability we will have to encounter manymen like him...

The Chinese Revolution will either win as an agrarian revolution or it will not win at all' | > ?

বোরোদিন ও চৈনিক কমিউনিন্ট নেতাদের বিরোধিতা করে তিনি একটি বিকল্প কর্মপন্থা উপস্থাপিত করেন: '...an organisation, concentration and consolidation of revolutionary forces by (1) pressing the agrarian revolution, (2) establishing peasant power in the villages, (3) creating a revolutionary army that would not be merely a creature of land-owning generals'। 'ত

১৯২৭ সালের মে মানে হ্যানকোতে অনুষ্ঠিত চৈনিক কমিউনিস্ট পার্টির পঞ্চম কংগ্রেসে এই মতবিরোধের একটা নিষ্পত্তি হয়। দীর্ঘ আলোচনা ও বাদান্তবাদের পর মানবেজনাথের অভিমত গৃহীত হয়। কিন্তু তথনও কিছু সংখ্যক সদস্তের মনে চাষীমজুরের স্বতন্ত্র সংস্থা গঠনের ফল হিদাবে কুওমিন্টাং-এর বামপস্থী গোষ্ঠীর সঙ্গে বিচ্ছেদবেদনা কাটে না। ইতিমধ্যে নানা জায়গায় রুষক বিদ্রোহ দেখা দেয়। কিন্তু কমিউনিস্টরা নিষ্ফিয় থাকে। কুওমিন্টাং-এর বামপন্থী প্রগতিশীল সামরিক কর্তৃপক্ষ নির্মমভাবে কৃষক বিদ্রোহ দমন করে। মানবেক্রনাথ তথনও কমিউনিস্টদের মতিগতি ফেরাবার শেষ চেষ্টা করেন। বিফল হয়ে উপায়ান্তর না দেখে তিনি মস্কোয় স্টালিনের প্রামর্শ চান। স্টালিন টেলিগ্রাম করে রায়ের কর্মপন্থা সমর্থন করেন। বামপন্থী কুগুমিন্টাং-এর নেতৃরু<del>ন্দ</del> কমিউনিস্টদের ক্লুষক বিদ্রোহের জন্মে অভিযুক্ত করে এবং দক্ষিণপন্থী চিয়াং-কাই-শেকের সঙ্গে নিজেদের বিরোধ মিটিয়ে নিয়ে কমিউনিস্ট নিধন শুরু করে দেয়। জুলাই মাস নাগাদ কমিউনিস্টরা ছত্রভঙ্গ হয়ে যায়। মানবেন্দ্রনাথ ও বোরোদিনকে ফিরে যাবার জন্মে মস্কো থেকে নির্দেশ আসে। মস্কোর ফিরে গিয়ে মানবেন্দ্রনাথ তাঁর সদর দপ্তর বার্লিনে চলে যান। সেথানেই জার্মান ভাষায় চীন সম্পর্কে পূর্বোক্ত গ্রন্থটি রচনা করেন। পরবর্তীকালে হিটলারের বহ্ন্যুৎসবে সে-গ্রন্থের অধিকাংশই ভম্মীভূত হয়।

চীন বিপ্লবের ব্যর্থতা পরোক্ষে মানবেন্দ্রনাথের সঙ্গে কমিণ্টার্নের বিচ্ছেদ সৃষ্টি করে। চীন থেকে ফেরার পর বছর দেড়েক কেটে যায়। চৈনিক ব্যর্থতার সঙ্গে নিজে প্রত্যক্ষভাবে জড়িত থাকায় স্টালিন মানবেন্দ্রনাথকে সরাসরি অভিযুক্ত করেন নি। তাছাড়া মানবেন্দ্রনাথের সঙ্গে তাঁর ছিল অক্তত্রিম বন্ধুত্ব। চীনের ব্যাপারে মানবেন্দ্রনাথ আশা করেছিলেন স্টালিন তাঁকে সমর্থন করবেন, কিন্তু

উটস্কির বলবৃদ্ধির আশক্ষায় তিনি প্রকাশ্যে কিছু তুলতে চান নি। ন্টালিনের দর্শন না পেয়ে ও তাঁর হাবভাব স্থবিধাজনক নয় বুঝে মানবেক্সনাথ গোপনে বার্লিন চলে যান।

১৯২৮ দালের দেপ্টেম্বরে মন্ধোয় কমিন্টার্নের ষষ্ঠ বিশ্ব কংগ্রেদ বদে।
অস্কৃতা ও অস্ত্রোপচারের জন্ম মানবেন্দ্রনাথ দে-অধিবেশনে অন্থপস্থিত ছিলেন।
চীনের বিষয় নিয়ে মানবেন্দ্রনাথকে না ঘাঁটিয়ে তাঁর 'Decolonisation
Theory'-কে বিকৃত অর্থে দাঁড় করিয়ে তাঁকে চিরাচরিত ভাষায় 'renegade'
বলে অভিহিত করা হয়। ষষ্ঠ বিশ্ব কংগ্রেদ কমিন্টার্ন অন্থত পূর্বের যুক্তফ্রণ্ট
নীতি বর্জন এবং উগ্র বামপন্থী নীতি গ্রহণ করে। মানবেন্দ্রনাথ ভারত ও অন্যান্ত
অনগ্রেদ্রর পটভূমিকায় ঐ নব্যনীতির তীব্র সমালোচনা করেন। জার্মানিতে
কমিন্টার্নের পরকারি নীতির বিপক্ষ গোষ্ঠার ম্থপত্রে মানবেন্দ্রনাথের স্বাধীন
মতামত প্রকাশিত হওয়ায় তিনি কমিন্টার্ন থেকে বহিক্বত হন। এখানেই তাঁর
কমিউনিন্ট জীবনের পরিদ্রমাপ্তি ঘটে। তাঁকে কমিউনিন্টরা তথন শুরু পরিত্যাগ
ও একঘরেই করল না—উপরস্ক তাঁর বিক্লেড্নেক্ত করল কুৎসার অভিযান।

মানবেন্দ্রনাথের আশা ছিল কমিন্টার্ন একদিন নিজের ভুল বুঝতে পেরে তাঁকে ও অন্যান্ত বিশিষ্ট কর্মীদের ফেরার পথ খুলে দেবে। ১৯৩৫ সালে কমিন্টার্নের সপ্তম কংগ্রেসে পুনরায় কর্মপন্থার হেরফের হয় এবং শেষাবিধি মানবেন্দ্রনাথের পূর্ব প্রস্তাবিত নীতিই গৃহীত হয়। কিন্তু মানবেন্দ্রনাথ ও অন্যান্ত দের ফিরে যাবার আহ্বান জানানো হয় না।

মানবেন্দ্রনাথ নিজ্ঞির রইলেন না। ১৯২৯ সালে লাহোরে ভারতীয় জাতীয় কংগ্রেসের ঐতিহাদিক অধিবেশনে পূর্ণ স্বাধীনতার প্রস্তাব গৃহীত হওয়ায় মানবেন্দ্রনাথ কংগ্রেসী নেতৃর্ন্দের কাছে প্রেরিত এক বার্তায় বিপ্লবী কর্মপন্থা গ্রহণের জন্ম আবেদন জানান। তার আগে সাইমন কমিশনের ভারত পর্যটন কালে তিনি গণপরিষদ গঠনের পরামর্শ দিয়েছিলেন (১৯২৭)।

ইতিমধ্যে কমিউনিস্ট চক্রান্তরূপে অভিহিত মীরাট ও কানপুর ষড়যন্ত্র মামলায় (১৯২৯) দেশের বিপ্লবী কর্মীরা অনেকেই কারারুদ্ধ হন। বিদেশে থাকায় এই চক্রান্তের প্রকৃত নায়ক মানবেজ্ঞনাথকে তথন ধরা যায় নি। দেশের রাজনীতির আবহাওয়া ছিল খুবই মন্দা। সেই সময়ে বন্ধুদের আপত্তি অগ্রান্থ করে ইউরোপ থেকে ১৯৩০ সালে গোপনে তিনি ভারতে চলে আসেন। বিভিন্ন ছন্মনামে তিনি দেশের সর্বত্ত ঘুরে জওহরলাল, স্কভাষচন্দ্র প্রম্থ বিশিষ্ট নেতৃর্ন্দের সঙ্গে যোগাযোগ

করেন। ১৯৩১ সালে জওহরলালের সভাপতিত্বে করাচী কংগ্রেসে প্রথম আমূল পরিবর্তনকামী একটি সামাজিক ও অর্থ নৈতিক প্রস্তাব গৃহীত হয়। সেই প্রস্তাবের পিছনে মানবেন্দ্রনাথের প্রভাব ছিল বলে অনেকের বিশ্বাস।

১৯৩১ সালের ২১শে জুলাই বছ অন্বেষিত এই 'mystery man'-কে ইংরেজ সরকার গ্রেপ্তার করতে সমর্থ হয়। ১৯৩৬ সালে কারাম্ক্রির পর মানবেন্দ্রনাথ কংগ্রেসে যোগদান করেন। কংগ্রেসের বিস্তর কর্মী তাঁর অন্তরক্ত হয়ে পড়েন। প্রথমে তিনি কংগ্রেসকে বিপ্লবী আদর্শে সক্রিয় ও গণতান্ত্রিক করে তোলার প্রয়াসী হন এবং 'ইণ্ডিপেণ্ডেন্ট ইণ্ডিয়া' (বর্তমানে 'র্যাডিক্যাল হিউম্যানিন্ট' নামে পরিবর্তিত) পত্রিকা বের করেন। তাঁর সঙ্গে ক্রমে গান্ধীর বিরোধ দেখা দেয়। গান্ধীনীতিকে তিনি কায়েমী পুঁজিবাদী শোষণের প্রচ্ছন্ন পম্বারূপে দেখেছিলেন। তাঁর মতে কংগ্রেসী নেতৃত্বের অসারতা এবং গান্ধীর আহিপত্য কংগ্রেসকে যেন একটা কাটুনি সংঘে পরিণত করেছে এবং গান্ধীর অহিংস নীতি দেশের বৈপ্লবিক উদ্দীপনার প্রতিকূল। সত্যাগ্রহের আধ্যাত্মিক ও দিবা প্রত্য়েমানবেন্দ্রনাথ গ্রহণ করতে পারেন নি।

১৯৩৯ সালে তিনি কংগ্রেসের ভিতরে 'লীগ অব র্যাডিক্যাল কংগ্রেসমেন' নামে একটি উপদল গঠন করেন এবং বিকল্প নেতৃত্ব স্কৃষ্টির জন্ম দেশবাসীকে আহ্বান জানান। ফৈজপুর কংগ্রেসে (১৯৪০) সভাপতি নির্বাচনের প্রতিদ্বিতায় তিনি মৌলানা আজাদের কাছে পরাজিত হন। ইতিপূর্বে দ্বিতীয় বিশ্বমহাযুদ্ধ শুরু হয়ে গিয়েছিল (৩ সেপ্টেম্বর, ১৯৩৯)। যুদ্ধের প্রকৃতি সম্পর্কে তাঁর সঙ্গে কংগ্রেস নেতৃবর্গের আমূল মতপার্থক্য দেখা দেয়। যুদ্ধনীতি সম্পর্কে বিরোধের ফলেই তিনি কংগ্রেস ছেড়ে 'র্যাডিক্যাল ডেমোক্রেটিক পার্টি' গঠন করেন। সেই সঙ্গে তাঁর নেতৃত্বে সর্বভারতীয় শ্রেমিক সংগঠনরূপে 'ইণ্ডিয়ান ফেডারেশন অব লেবার' প্রতিষ্ঠিত হয়।

ভারতীয় রাজনৈতিক সংগ্রামের ঈপ্সিত গতিপথ ও শ্রেণী-সম্পর্ক বিশ্লেষণ প্রসঙ্গে মানবেন্দ্রনাথ তাঁর Scientific Politics গ্রন্থে ফরাসি বিপ্লবে জ্যাকোবিন-দের ভূমিকা এদেশে অন্তসরণের স্থপারিশ করেন। ফরাসি বিপ্লবে জ্যাকোবিনদের ভূমিকা ছিল বুর্জোয়া গণতান্ত্রিক, এবং তাদের সমাজতন্ত্রী বিপ্লবের পুরোগামী বলা হয়। বিপ্লবের মার্কসবাদী প্রত্যয় অন্তযায়ী ভারতে প্রথমে একবার বুর্জোয়া গণতান্ত্রিক বিপ্লব এবং তারপরে প্রস্তাবিত প্রলেটারিয়েট বিপ্লবের পরিবর্তে উভয়ের সমন্বয়ে মানবেন্দ্রনাথ এক স্বতন্ত্র পথের নির্দেশ দেন— তাকে তিনি 'বিশ

শতকের জ্যাকোবিনিজম' নামে অভিহিত করেন। তাতে বলা হয়: ১. ভারতীয় বিপ্লব দর্বশ্রেণীর নেতৃত্বে পরিচালিত হবে, কেবল মৃষ্টিমেয় প্রলেটারিয়েটের নেতৃত্বে নয়; ২. ভারতীয় বিপ্লব প্রথমে বুর্জোয়া গণতান্ত্রিক এবং পরে প্রলেটারিয়েট বিপ্লব না হয়ে তুইয়েরই সংমিশ্রনে সোদালিস্ট বিপ্লব হওয়াই স্ববিধাজনক ও বাস্থনীয়। মার্কস্বাদী হয়েও দে-সময়ে মানবেন্দ্রনাথ মার্কসীয় চিস্তাকে যে নির্বিচারে গ্রহণ করেন নি এই বিশ্লেষণই তার অক্যতম প্রমাণ।

প্রদক্ষতঃ উল্লেখ্য যে রুশ বিপ্লবের ব্যাখ্যা প্রদক্ষে তিনি ভিন্ন অভিমত প্রকাশ করেন। তাঁর মতে মার্কদের অবরোহী পদ্ধতিতে স্থিরিক্বত প্রণালী অন্থ্যায়ী রুশ বিপ্লব ঘটে নি। আকস্মিক ও ঘটনাচক্রে রুশবিপ্লব সাফল্য লাভ করে। সেখানে সর্বহারা বিপ্লবের সামাজিক ও অর্থনৈতিক প্রস্তুতির পূর্বেই বিপ্লব ঘটায় তা মার্কস্বাদী প্রণালী অন্থ্যমূরণ করে নি। Russian Revolution (1949) প্রস্থে এবিষয়ে তিনি বিস্তারিত আলোচনা করেছেন।

দিতীয় বিশ্ব মহাযুদ্ধের প্রকৃতি বিশ্লেষণ করে মানবেন্দ্রনাথ অক্ষণক্তির বিকৃদ্ধে মিজপক্ষকে নিঃশর্তে সমর্থনের আহ্বান জানান। দ্বিতীয় মহাযুদ্ধকে তিনি সাম্রাজ্যবাদী যুদ্ধ বা বিভিন্ন দেশের মধ্যে নিছক একটা সশস্ত্র সংঘর্ষ হিসাবে দেখেন নি। তিনি বুঝেছিলেন যে বিপর্যয়কারী সেই যুদ্ধ বিশ্বইতিহাসের মোড় ফিরিয়ে দেবে। বিশ্বব্যাপী সেই সর্বনাশা যুদ্ধকে তিনি আন্তর্জাতিক গৃহযুদ্ধরূপে অভিহিত করেন। কোনও দেশ বা জাতিকে তিনি শক্ররূপে দেখেন নি—দেখেছিলেন ভ্রাবহ ও সর্বগ্রামী এক মতবাদ— সে-মতবাদ হল ফ্যাসিবাদ। তাঁর মতে ফ্যাসিবাদের জয় হলে মানব সভ্যতারই হবে চরম বিনাশ। তিনি আরও বলেছিলেন যে ফ্যাসিবিরোধী সেই যুদ্ধে লিপ্ত হয়ে সাম্রাজ্যবাদও তার শক্তি হারাবে এবং যুদ্ধোত্তরকালে পরাধীন উপনিবেশগুলির স্বাধীনতা অনিবার্যভাবেই আসবে। India and War গ্রন্থে মানবেন্দ্রনাথের দ্বিতীয় বিশ্বমহাযুদ্ধ সম্পর্কে চিন্তার বিস্তারিত পরিচয় পাওয়া যায়।

বিতীয় বিশ্বমহাযুদ্ধে ভারতের সমর্থন ও প্রস্তুতির জন্ম তিনি কৃষি-বিপ্লবের প্রয়োজন অন্নতন করেন। কারণ চাধীরা যে জমিতে লাঙল দেয় সেটা তাদের নিজস্ব এ-বিশ্বাস জন্মালে তারা স্বতঃস্কৃতভাবে দেশরক্ষায় উল্লোগী হবে। তাছাড়া জনসাধারণের ক্রয়ক্ষমতা বৃদ্ধি ও জীবনমানের উন্নতি সাধনের জন্ম চাই দেশের যথোচিত শিল্পোন্নয়ন। আধা-সামস্ভতান্ত্রিক ও উপনিবেশিক অর্থ নৈতিক কাঠামোয় দেশীয় পুঁজিপতিরা ঐতিহাসিক প্রগতিশীল ভূমিকা গ্রহণ করবে না। জনস্বার্থের

উপযোগী স্বষ্ট্ অর্থনৈতিক উন্নয়নের জন্ম তাঁর পার্টি People's Plan (১৯৪৪) নামক একটি পরিকল্পনা প্রচার করে। সেই সময়ে ভারতীয় পুঁজিপতিরাও যুদ্ধোত্তর অর্থনৈতিক উন্নয়নের জন্ম একটি পরিকল্পনা রচনা করে। 'বোস্বাই প্রাান' নামে খ্যাত সেই পরিকল্পনাকে মানবেন্দ্রনাথ পুঁজিবাদী একচেটিয়া স্বত্বের ফ্যাদিবাদী পরিকল্পনা বলে অভিহিত করেন।

বিয়াল্লিশের আগস্ট আন্দোলনকে মানবেন্দ্রনাথ নিন্দা করে বলেন যে জাতীয়তাবাদী নেতারা জাতিবিদ্বেষে এমনই জর্জর যে তাঁরা বোঝেন নি ইংরেজ পরাজিত হলে ফ্যাসিবাদ ছনিয়ায় আধিপত্য করবে। কংগ্রেস ও জাতীয়তাবাদী নেতৃবৃদ্ধকে তিনি ফ্যাসিবাদী বলতেও কুন্তিত হন নি। বিতীয় মহায়ুদ্ধে অক্ষণজ্ব (Axis Powers) পক্ষে অন্তকুল আচরণে তাঁরা সে-কথাই দৃঢ়ভাবে প্রমাণ করে দিয়েছেন। বিয়াল্লিশের আন্দোলনে ফ্যাসিবিরোধী য়ুদ্ধপ্রচেষ্টাকে বাধা দেওয়া হয়। তিনি দেখান যে রণক্ষেত্র যতদিন দূরে ছিল ততদিন ভারতীয় পুঁজিপতিরা য়ুদ্ধে মাল সরবরাহ করে ছ-হাতে পয়সা লুটেছে, আর রণক্ষেত্র যথন ঘরের পার্শে এসিয়ে এসেছে তথন তারা আপৎকালীন অধিক ত্যাগ ও ক্ষতির ভয় এবং বিজেতাদের সম্ভাব্য প্রতিশোধের আশঙ্কায় য়ুদ্ধ প্রচেষ্টা থেকে সরে এসে কংগ্রেসের পিছনে অবিলম্বে স্বাধীনতার দাবিকে সমর্থন জানায়। নিরক্ষর, মৃঢ়, ধর্মান্ধ দেশবাসীর আবেগ ও উন্মাদনার স্ক্রোগা নিয়ে ভারতীয় বুর্জোয়া শ্রেণী নিজেদের কাজ হাসিলে তৎপর হয়। মানবেন্দ্রনাথ ভারতীয় কংগ্রেসের বুর্জোয়া চরিত্র উদ্ঘাটনে তৎপর হন। তাঁর মতে ব্রিটিশ সরকার কংগ্রেসকে তোয়াজ করে প্রতিবিপ্লবের পথ স্থগম করে দেয়।

মানবেন্দ্রনাথ জাতীয় সরকারের পরিবর্তে জনগণের সরকার দাবি করেন। জাতীয়তাবাদের জিগিরকে তিনি ক্বন্তিম ও সর্বনাশা বলে মনে করতেন। ক্বন্তিম এই কারণে যে ভারত প্রকৃতপক্ষে ছটি— একটি ধনিকের, অপরটি দরিদ্রের। বুর্জোয়া নেতৃত্বে জাতীয় স্বাধীনতায় দরিদ্রের কোনও উন্নতি হবে না, হবে মৃষ্টিমেয় ধনিকের। জাতি প্রতায় গ্রহণ করলে জিন্নার দ্বিজাতি তত্ত্ব এদে পড়ে। জাতীয়তাবাদের ক্রন্তিমতায় ভারতীয় ঐক্যের বিনাশ ও দেশবিভাগের উ্ত্যোগ হবে অনিবার্য।

বিশ্বমহাযুদ্ধের গতি ক্রমেই মিত্রপক্ষের অতুকৃল হয়ে ওঠায় মানবেন্দ্রনাথের পূর্বপ্রত্যয় আরও দৃঢ় হয় যে যুদ্ধোত্তরকালে সাম্রাজ্যবাদী শক্তি উপনিবেশ ছেড়ে চলে যাবেই। কারণ দেশের উদ্ধন্ত মূলধন উপনিবেশে বিনিয়োগ করাই হল তার চারিত্রিক লক্ষণ; রাজনৈতিক শাসন তার লক্ষ্য নয়; বিশ্বযুদ্ধে ব্রিটেনের শিল্পবাণিজ্যের বিপর্যয় ও বিপুল দায়দেনা তাকে শক্তিহীন করে দেয়। পরিত্যক্ত শাসনক্ষমতা বুর্জোয়া শ্রেণীর পরিবর্তে যাতে জনগণের হাতে আসে তাই মানবেন্দ্রনাথ সেদিন ভারতের বামপন্থী দলগুলিকে ঐক্যবদ্ধ হবার জন্ম আহ্বান জানান এবং জনস্বার্থের উপযোগী Constitution of Free India (1944) নামে একটি থসড়া সংবিধান প্রচার করেন। মানবেন্দ্রনাথের আহ্বানে কোনও বামপন্থী দলই সেদিন কর্ণপাত করে নি। যুদ্ধোত্তর প্রথম সাধারণ নির্বাচনে মানবেন্দ্রনাথের পার্টি এককভাবে ভারতের সর্বত্র শক্তিশালী কংগ্রেস ও মুসলিম লীগের সঙ্গে প্রতিদ্বন্দ্বিতা করে। জাতীয়তা, অন্ধ ধর্মীয় বিশ্বাস ও রাজনৈতিক নিশ্চেতনার হ্বযোগে কংগ্রেস ও লীগই সেই নির্বাচনে জয়ী হয়। তাদেরই সম্মতিতে দেশকে ছভাগ করে ইংরেজ শাসক বুর্জোয়া শ্রেণীর হাতে শাসনক্ষমতা তুলে দিয়ে চলে যায়।

বিশ্বযুদ্ধের আগে থেকেই মানবেন্দ্রনাথের ভাবজীবনে চলেছিল এক বিরাট আলোডন। দীর্ঘদিনের অভিজ্ঞতায় তিনি উপলব্ধি করেছিলেন যে কী লিবা-র্যালিজম, কী মার্কদিজম কোনটিতেই মাত্র্য নিরঙ্কুশ মুক্তির আস্বাদ পায় নি— সংসদীয় গণতন্ত্র ও শ্রেণী একনায়কত্ব তুই-ই অচল। ফ্যাসিন্টদের মতো কমিউনিন্ট দেশেও রাষ্ট্রের বেদীমূলে ব্যক্তিমতা উৎসর্গীকৃত হয়েছে। পরিশেষে তিনি যে মোল সিদ্ধান্তে উপনীত হন তার দঙ্গে এযাবংকাল অন্তুস্ত মার্কসবাদী দর্শনের অসংগতি ফুটে ওঠে। মার্কদ-উত্তর শতাব্দীকালে সম্প্রদারিত জ্ঞানবিজ্ঞানের কষ্টিপাথরে তিনি প্রমাণ করে দেখান যে মার্কদবাদ অসম্পূর্ণ ও সে-কারণে বর্তমানে অন্তপ্রযোগী। মার্কস্বাদের বিরোধিতার পরিবর্তে মার্কসীয় দর্শনকে অতিক্রম করে মানবেন্দ্রনাথ 'র্যাডিক্যাল হিউম্যানিজ্ম' নামে এক নবাদর্শনের প্রবর্তন করেন— যার মৃল বিষয়-বৈশিষ্টা হল তিনটি: যুক্তি, নীতি ও মুক্তি। নতুন ইতিহাসতত্ত ও দার্শনিক পৃষ্ঠপটে ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য, বিকেন্দ্রিক রাষ্ট্রব্যবস্থা, সমবায়ী অর্থনৈতিক কাঠামো এবং শ্রেণী ও পার্টির আধিপতামুক্ত সমাজের একটি স্থম্পষ্ট চিত্র তিনি তুলে ধরেন। তাঁর মূল বক্তব্য তিনি দেরাছন নিদাঘ শিবিরে (১৯৪৬) উপস্থাপিত করেন। মানবেন্দ্রনাথ ও তাঁর সহকর্মীদের এই বার্ষিক রাজনৈতিক শিক্ষাশিবিরের আয়োজন ভারতীয় রাজনীতির ইতিহাসে একটি অন্য নিদর্শন। রাজনীতিকে যুক্তিবিবর্জিত চিন্তা ও মেঠো বক্তৃতার আবেগ থেকে উদ্ধার করে বিচারবিতর্কের মাধ্যমে বিজ্ঞাননির্ভর করার সাধনা এদেশে

মানবেন্দ্রনাথের একক বৈশিষ্টা। সেই বছরেই তিনি দেরাতনে 'ইণ্ডিয়ান রেনেসাঁদ ইনষ্টিটিউট' প্রতিষ্ঠা করেন। তাঁর সম্পাদনায় Marxian Way (পরে Humanist Way) নামে একটি ত্রৈমাদিক গবেষণামূলক পত্রিকা প্রকাশিত হয়। বাইশটি হতে বিধৃত 'র্যাডিক্যাল হিউম্যানিজ্ম' দর্শনের প্রয়োগকালে অহুভূত হয় যে প্রকৃত গণতন্ত্রী সমাজে পার্টি রাজনীতির প্রথা অচল। গতারুগতিক পার্টি-প্রথার মধ্যে দিয়ে মানবতন্ত্রী দর্শন ও রাজনীতির আন্দোলন সম্ভব নয়। কারণ তাতে পার্টির আধিপত্য ও ক্ষমতাদথলই একমাত্র লক্ষ্য হয়ে দাঁড়ায় এবং তাতে শুভলক্ষ্যে পৌছনোর তাগিদে অশুভ পথ অনুসরণেও আপত্তি থাকে না। ফলে সমাজ ও সাধারণ মানুষেরই হয় অকল্যাণ ও অধোগতি। তাই ১৯৪৮ সালের শেষ অধিবেশনে মানবেজনাথ প্রতিষ্ঠিত 'র্যাডিক্যাল ডেমোক্রেটিক পার্টি' ভেঙে দেওয়া হয়। সেই থেকে ঐ দর্শনে বিশ্বাদী ব্যক্তিরা কোনওরপ সাংগঠনিক নিয়মনিগড়ে আবদ্ধ না থেকে নানাভাবে সর্বক্ষেত্রে বহুমুখী কর্ম-তৎপরতার মধ্যে দিয়ে উক্ত আদর্শের প্রচারে উত্তোগী হন। অন্তরূপ প্রচেষ্টা যাতে অখ্যান্ত দেশেও বিস্তার লাভ করে দেই উদ্দেশ্যে তিনি আন্তর্জাতিক সংযোগেরও স্টুচনা করেন। আকস্মিক তুর্ঘটনায় মৃত্যু (১৯৫৪) হওয়ায় জীবনের শ্রেষ্ঠ কাজকে মানবেজনাথ স্থমপূর্ণ করে রেখে যেতে পারেন নি।

# ছুই: ইতিহাসচিন্তা

ইতিহাদকে মানবেজনাথ মাহুষের চিরন্তন মুক্তি-সংগ্রামরূপে দেখেছেন। তাঁর মতে মহুয়জীবনের সারবতা হল মুক্তির সন্ধান। পৃথিবীর বুকে মহুয়জীবনের উৎপত্তিকাল থেকেই মান্ত্র্য প্রথমে জৈব অন্তিত্বের তাগিদে পারিপার্শ্বিকের আধিপত্য থেকে মুক্ত হবার জন্মে নিরন্তর সংগ্রামে লিপ্ত থেকেছে; দেই জৈব সংগ্রাম-প্রবণতার ফলে মান্ত্র্য ক্রমে অজ্ঞানতার বন্ধন ছিন্ন করে জ্ঞান ও অভিজ্ঞতা সঞ্চয় করে এদেছে— মান্ত্র্যের শিল্প-সংস্কৃতি-বিজ্ঞান প্রভৃতি যাবতীয় সাধনার পিছনে আছে তার দেই মুক্তির প্রেরণা— পশ্চাতে ঐশ ও আধ্যাত্মিক কোনও নির্দেশ নেই। ১৪

মাত্র্যকে তিনি নিয়মনিয়ন্ত্রিত বিশের অঙ্গরূপে বিচার করেছেন। নিশ্চেতন

বিশ্ব হতে ক্রমবিবর্তনের আশ্রয়ে অবশেষে মান্ত্যের মনোজগতের বিকাশ-প্রক্রিয়ায় একটি জৈব-বিবর্তন ঘটেছে; জড় থেকে চেতনার উৎপত্তি ও উভয়ের মধ্যে অবিচ্ছেত্য সম্পর্ক থাকলেও পরিণামে চেতনা এক স্বাধীন ও স্বয়ংসম্পূর্ণ সত্তা অর্জন করেছে। পরিচিন্তন মান্ত্যের একটি জৈব ক্রিয়া হলেও, চিন্তা ও চেতনা সামাজিক বিবর্তন-নির্ভর না হয়ে নিজ পথে অগ্রসর হয়েছে— বস্তুতঃ পরিচিন্তন ও সমাজ-বিবর্তন যুগপৎ সমান্তরাল ধারায় বিকশিত হয়— একের দারা অপরে প্রভাবিত হয়েছে। সমাজ-বিবর্তন নিয়মনির্দিষ্ট হলেও সমাজের মন্ত্রা হল মান্ত্র এবং সমাজ-বিবর্তনকে অরান্বিত করার জন্ম মান্ত্র্য বিপ্লবের সাহায্য নেয়। চিন্তার বিকাশ সমাজ ও অর্থ নৈতিক বিবর্তনের নিয়ন্ত্রণ-সাপেক্ষ নয়। ১৫

মুক্তি ও সামাজিক অধিকার অর্জনের অন্তরায় অর্থ নৈতিক অসাম্য দূর করাই বিপ্লবের একমাত্র লক্ষ্য নয়। মান্তবের সহজাত সম্ভাবনার বিকাশে বাধাস্বরূপ যে-কোনও সামাজিক প্রতিবন্ধকতা নিমূল করাই বিপ্লবের আদর্শ। ইতিহাসের যাত্রাপথে দেখা যায় অনেক সময়ে প্রচলিত সমাজব্যবস্থা মান্তবের দৈহিক ও মানসিক বিকাশ ও স্বষ্টিশীল সন্তার প্রতিকূলতা করে। জৈব অন্তিত্বের সংগ্রাম-প্রক্রিয়ায় ক্রমবিকশিত প্রগতি ও মুক্তির আকাজ্জা মান্ত্যকে বিপ্লবের সাহায্যে ঐ সব অন্তরায়গুলিকে অপসারণের প্রেরণা যোগায়। নতুন দর্শনের আলোয় মান্তব নতুনতর সমাজব্যবস্থা গড়ে তোলে।

মৃক্তি ও স্ক্রনীশক্তির আবেগসম্পন্ন মান্নবের মনোভাবকে মানবেন্দ্রনাথ 'রোমান্টিক' আখা দিয়েছেন। বিপ্লব সেই অর্থে রোমান্টিক এবং যুক্তিসন্মতও বটে। যুক্তিপ্রবণতা মান্নবের সহজাত একটি জৈব ধর্ম। যুক্তিনির্ভর মন থেকেই মৃক্তির আবেগ ও স্থান্নপরায়ণতা উদ্ভূত হয়। স্থান্ননীতির পিছনে মানবেন্দ্রনাথ কোনও আধ্যাত্মিক অথবা দিব্য কারণের পরিবর্তে যুক্তিপ্রবণতাকেই উৎসক্রপে বিশ্লেষণ করেছেন। মানবেন্দ্রনাথের রোমান্টিক বিপ্লবের প্রত্যন্ন সম্পূর্ণ যুক্তিবহ ও নীতিসন্মত।

বস্তবাদী মানবেন্দ্রনাথের কাছে বৈদান্তিক ভাববাদ যে গ্রহণযোগ্য ছিল না সেকথা বলা বাহুল্য মাত্র। শংকর ও রামান্তজের ভাববাদকে তিনি মধ্যযুগীয় বন্ধধারণাপ্রস্থত এবং যুক্তিবিরোধী সক্ষ যুক্তিজাল (scholasticism) বলে অভিহিত করেছেন। মুক্তিপিয়াসী বৌদ্ধ মতবাদকে থর্ব করার জন্ম ব্রাহ্মণ্য প্রতিক্রিয়ায় তাঁদের উত্থান ঘটে। বৌদ্ধধর্মে তিনি বৈপ্লবিক সম্ভাবনা প্রত্যক্ষ করেন। তাঁর মতে বৌদ্ধরা পরাপ্রিত বিলাসবাসন পরিহারের মনোবৃত্তি নিয়ে উন্নত ও উজ্জ্বল জীবনযাত্রার পথ অন্থসরণ করেছিল। কিন্তু বৌদ্ধদের প্রয়াসকে দমন করে প্রতিক্রিয়াশীল রাহ্মণ্যধর্ম পুনরায় আধিপত্য অর্জন করে। ১৬.প্রাচীন ভারতীয় সমাজ সম্পর্কে প্রচলিত ধারণা যে তথনকার মৃনি-ঋষি পরিবেষ্টিত সমাজজীবনে কেবল উচ্চ আধ্যাত্মিক মনোভাবই শুধু বিরাজ করত। তাঁর মতে তা সন্থেও তথনকার সমাজে সাধারণ মাহুষেরও একটা বিশেষ স্থান ছিল, যারা ক্রিকে জীবনাচারকেই প্রাধান্ত দিত। ভারতীয়দের মনে সাধারণতঃ আর্য রক্তের গরিমা সম্পর্কে তিনি বলেন যে নৃতাত্ত্বিক বিচারে ভারতীয়দের সঙ্গে অনার্যদেরই মিল বেশি এবং আর্যদের আবির্ভাবের পূর্বে এখানকার অনার্য সভ্যতা অনেক বেশি উৎকর্ষ অর্জন করেছিল। সে-সভ্যতা পৃথিবীর অক্তান্ত প্রাচীন সভ্যতার ধারা থেকে বিচ্ছিন্ন ছিল না। ১৭

ইউরোপীয় রেনেসাঁসের পশ্চাতে শিল্প ও বাণিজ্যের প্রভাবের প্রচলিত ব্যাখ্যা খণ্ডন করে তিনি দেখিয়েছেন যে জেনোয়াতে ব্যবদাবাণিজ্যের চরমোৎকর্ম সাধিত হলেও সেখানে রেনেসাঁসের চিন্তাশীল কোনও মাহ্বরের উত্থান ঘটে নি, সেখানে মানবতন্ত্রী সাধনারও কোনও পরিচয় পাওয়া যায় না। একথা সেই য়ুগের শেষাশেষি ভিনিসের ক্ষেত্রেও প্রযোজ্য। অথচ যে-ক্লোরেসে রেনেসাঁসের মনীষীবর্গের জন্ম হয়েছিল, সেখানে ব্যবদাবাণিজ্যের তেমন বিকাশ হয় নি। স্কতরাং বলা যায় রেনেসাঁসে উভূত মানবতাবাদের সঙ্গে বুর্জোয়া অভ্যন্নতির কার্যকারণ সম্পর্ক ছিল না। তাই এ-য়ুগের একদল ঐতিহাসিক ইউরোপীয় রেনেসাঁসকে দামন্ততান্ত্রিক প্রতিক্রিয়ারপে অভিহিত করেছেন। মানবেন্দ্রনাথের মতে ইউরোপীয় রেনেসাঁসের প্রেরণার উৎস ছিল প্রাচীন গ্রীস ও রোমের সাংস্কৃতিক আদর্শ। সে-আদর্শ ছিল ঈশ্বরের বিরুদ্ধে মান্থ্যের বিন্তোহ— তাই ইউরোপীয় রেনেসাঁসকে তিনি আধুনিক সভ্যতা তথা মুক্তির দর্শন ও বস্তবাদের বোধনরূপে দেখেছেন; রেনেসাঁস থেকেই পেয়েছেন তাঁর প্রেরণা। ১৮

### তিন: দর্শনচিন্তার পরিপ্রেক্ষিত

দর্শন সাধারণতঃ ত্-শ্রেণীতে বিভক্ত; একটি ভাববাদী, অপরটি বস্তুবাদী। ভাববাদী দার্শনিকেরা মূলতঃ কল্পনাপ্রবণ; তাঁরা বিজ্ঞানসমত পরীক্ষানিরীক্ষার দিকে যান নি। বস্তুনিরপেক্ষ ভাববাদী দর্শনকে অধিবিতা (metaphysics) বা আধ্যাত্মিকতার গোত্রে বিবেচনা করা যায়। বস্তবাদী দর্শনে বস্তকেই (matter) সব কিছুর অগ্রবর্তী বলে মনে করা হয়। বিশ্বতত্ত্ব (cosmology) বিচারপ্রসঙ্গে বস্তবাদীরা আবার ছু-শ্রেণীতে বিভক্ত। এক শ্রেণীর বিশ্লেষণপদ্ধতি যান্ত্রিক (mechanistic) এবং অপরশ্রেণীর পদ্ধতি দ্বান্দ্বিক (dialectical)। যান্ত্রিক বিশ্লেষণে বলা হয়ে থাকে স্বয়ংসম্পূর্ণ বিশ্বজগৎ নির্দিষ্ট নিয়মে সরল কার্যকারণ ধারায় এগিয়ে চলে; তার দব রহস্থ অজ্ঞেয় নয়; কিন্তু তা জানা সময়সাপেক। এই বিশ্লেষণভঙ্গীর উৎপত্তি হয়েছিল প্রাচীন গ্রীক দার্শনিক এপিকিউরাস, ডিমোক্রিটাস ও জিনোর চিন্তায়। দ্বান্দ্বিক বস্তুবাদী বিশ্লেষণ পদ্ধতি স্বসংবদ্ধ রূপ পরিগ্রহ করে মার্কদের চিন্তায়। তিনি দ্বান্দিক পদ্ধতি ভাববাদী দার্শনিক হেগেলের চিন্তা থেকে গ্রহণ করেছিলেন। মার্কসীয় দ্বান্দিক বিশ্লেষণে law of opposites, law of negation এবং law of transformation-এর প্রতায় অনুযায়ী জগতের যাবতীয় বিষয় অন্তর্বিরোধের ফলে নয় (thesis), প্রতিনয় (antithesis) ও সমন্বয়ের (synthesis) প্রক্রিয়ায় ক্রমান্বয়ে অগ্রসর হয়। মান্বেজনাথ যথন মার্ক্সবাদী ছিলেন তথন দ্বান্দ্বিক বিশ্লেষণ প্রক্রিয়ায় বিশ্বাস করতেন। পরবর্তীকালে উক্ত পদ্ধতির অসম্পূর্ণতা উপলব্ধি করে প্রথমোক্ত যান্ত্রিক প্রক্রিয়ায় আস্থা স্থাপন করেন।

ভারতের আধুনিক চিন্তানায়কদের মধ্যে মানবেন্দ্রনাথই একমাত্র নিথাদ বস্তুবাদী ছিলেন। বস্তুবাদকে তিনি সর্বার্থে একটি দর্শন হিসাবে বিচার করেছেন। তাঁর মতে দর্শন বলতে বস্তুবাদকেই বোঝায়— কারণ দর্শন বিজ্ঞানের নিম্নর্য। বিজ্ঞান বিরহিত দর্শনচিন্তা অধিবিভারই নামান্তর। বস্তুবাদ সম্পর্কে 'থাও-দাও ক্ষ্তি কর'— প্রচলিত স্থুল ও বিকৃত এই ধারণার তিনি নিন্দা করেছেন। ১৯

বস্তু সম্পর্কে সর্বাধুনিক বৈজ্ঞানিক প্রত্যয় পরিবর্তিত হয়ে যা ওয়ায় বস্তবাদের উপযুক্ত নামকরণের প্রশ্ন একদিন দেখা দেবে বলে তিনি মনে করেন। কারণ তথাকথিত বস্তুই চূড়ান্ত বাস্তব দারবন্তা নয়। তাঁর কথায়: 'Matter as classically conceived, is not the ultimate physical reality; but that does not prove that ultimate reality as known today is immaterial or mental or spiritual'। ২°

মানবেন্দ্রনাথ বস্তবাদী দর্শনকে আরও উন্নত ও সম্প্রদারিত করেছেন। বস্তবাদে ভাব ও বৃদ্ধির অমুপ্রবেশ সাধন করে তিনি এক যুগান্তকারী পথ রচনা করেছেন। তার মতে: '...materialistic conception of history must recognise the creative role of intelligence. Materialism cannot deny the objective reality of ideas.... They are biologically determined; priority belongs to the physical being, to matter... once the biologically determined process of ideation is complete ideas are formed, they continue to have an autonomous existence, an evolutionary process of their own, which runs parallel to the physical process of social evolution'।

সামাজিক, ঐতিহাসিক, রাজনৈতিক ও সাংস্কৃতিক বিবর্তন-প্রক্রিয়ায় ভাব ও চিন্তার ভূমিকাকে যথোচিত স্থান দেবার জন্ম বস্তুবাদকে তিনি যান্ত্রিক পদ্ধতিতে নতুনভাবে ব্যাখ্যা করেছেন। অতীন্দ্রিয় ভাববাদ তাঁর কাছে যে পরিত্যাজ্য তা বলাই বাহুল্য। শারীরবিভার নবতম আবিদ্ধিয়ার আলোকে তিনি দেথিয়েছেন যে পদার্থবিভা ও মনোবিভার মধ্যে এক সেতুবদ্ধ রচিত হয়েছে। পরীক্ষিত ও স্প্রতিষ্ঠিত না হলেও physico-chemical substance-এ গঠিত দেহের বিকারেই তিনি প্রাণের সন্ধান দশিয়েছেন। জৈব বিবর্তনধারায় প্রাণ ও মস্তিক্রের পরিণত অবস্থায় পরিচিন্তন এক বস্তুনিরপেক্ষ সত্তা অর্জন করেছে।

চিন্তা মন্তিকেরই ক্রিয়া; কিন্তু তা স্বাধীন গতিতে অগ্রসর হয়। পরিবেশ তাকে প্রভাবিত করে, কিন্তু নিয়ন্ত্রণ করে না। উভয়ের যুগপৎ ও সমান্তরাল গতি ইতিহাদের জৈব প্রক্রিয়ার (organic process) বিচারপদ্ধতি স্কলন করেছে। জড় ও চেতনাকে মানবেন্দ্রনাথ অন্বয় (monistic) সন্তায় সমন্বিত করেছেন; পক্ষান্তরে মার্কদ্রাদী দৃষ্টিতে তা দৈতরূপে বিশ্লেষিত হয়েছে। স্টালিনের ব্যাখ্যাত্মসারে: 'Marxist materialist philosophy holds that matter, nature, being, is an objective reality existing outside and independent of our mind'। ২২

বস্তুবাদী দর্শনকে মার্কদ সমাজ ও ইতিহাসে প্রয়োগ করে এই মত প্রকাশ করেছেন যে উৎপাদন-সম্পর্কের উপর প্রতিষ্ঠিত অর্থ নৈতিক ব্যবস্থার আশ্রয়ে উদ্ভূত শ্রেণী-সংঘর্ষের প্রতিফলনস্বরূপ রাষ্ট্র ও সমাজচেতনা গড়ে ওঠে। মার্কসের কথায়: 'The mode of production of material life determines the social, political and intellectual life process in general. It is not

the consciousness of men that determines their being, but on the contrary, their social being that determines their consciousness' ? \*\*

মানবেন্দ্রনাথের মতে বস্তবাদের এই অর্থ নৈতিক বিশ্লেষণ একদেশদর্শিতার সামিল— কারণ তাতে চিন্তন-প্রক্রিয়ার গুরুত্বকে উপেক্ষা করে তাকে কেবল অর্থ নৈতিক ব্যবস্থার প্রতিবিদ্বরূপে দর্শানো হয়েছে। চিন্তন ও অর্থ নৈতিক সমাজকাঠামোর মধ্যে কার্যকারণ সম্পর্ক ঘেটুকু আছে দেটা এই অর্থে ই যে 'action is always motivated by ideas'। ইতিহাসকে মানবেন্দ্রনাথ অর্থনৈতিক উৎপাদন-ব্যবস্থার ছকেবাঁধা অপরিহার্য ঘটনা-পরম্পরা হিসাবে মানতে অম্বীকার করেছেন। তাঁর মতে ইতিহাসের পথ রচনায় স্ক্রনশীল মান্ত্র্যের ভূমিকাই প্রধান। মানবেন্দ্রনাথের বস্তবাদে চিন্তন 'objective reality' হিসাবে বিশ্লেষিত হয়েছে। ইতিহাস বিশেষতঃ সমাজেতিহাস চিন্তনের দ্বারাই নির্দেশিত। তাকে শুধুমাত্র অর্থ নৈতিক দৃষ্টিতে বিশ্লেষণ করা ভূল। তাঁর মতে ইতিহাস নির্দেশিত— কিন্তু সেই নির্দেশ্যবাদের কারণ শুধু একটিই নয়— অনেক আছে। ২৪

মানবেজনাথ তাঁর বস্তবাদী মত প্রতিষ্ঠা করতে গিয়ে দেখিয়েছেন যে ইতিহাদে যুগান্তকারী ঘটনার বহু পূর্বেই চিন্তা তথা ভাববিপ্লব অগ্রণী হয়েছে। তার কারণ ব্যাখ্যা করতে গিয়ে বলেছেন: '...at no point of history, ideas were divinely inspired. From any point of their history, ideas can be traced back to their biological origin, which is embodied in the background of physical universe'। ২৫

মানবেন্দ্রনাথ তাঁর Science and Philosophy প্রন্থে বিজ্ঞানের বিভিন্ন তত্ত্বকে বস্তুবাদের অন্তর্কুলে ব্যাখ্যা করেছেন। আইনস্টাইন, প্ল্যান্ধ প্রমুথ পদার্থবিদদের বক্তব্য বিশ্লেষণ প্রদঙ্গে বলেন যে, পদার্থবিছার দাম্প্রতিক চিন্তাভাবনা বস্তু দম্পর্কে দংকীর্ণ ধারণা ভেঙে দিয়েছে। Reality-র ব্যাখ্যায় দ্বান্দ্রিক প্রণালীই একমাত্র পথ নয় বলে তিনি স্কম্পন্ত অভিমত ব্যক্ত করেছেন। প্রদঙ্গতঃ উল্লেখ্য স্থায়-বৈশেষিকের বস্তুবাদী ব্যাখ্যা করতে গ্রিয়ে তিনি বলেন যে স্থায়-বৈশেষিক দর্শনে আধ্যাত্মিকতার অন্ধ্রপ্রবেশ উত্তর্কালে ঘটে।

#### न व भा न व छा वा न

মানবেন্দ্রনাথের আজীবনকাল অর্জিত অনগ্য অভিজ্ঞতা ও পাণ্ডিত্যের চ্ড়ান্ত পরিণতি হল তাঁর 'নবমানবতাবাদ' দর্শন। স্বাধীন চিন্তার নিরস্কুশ প্রকাশে তিনি বিশ্বাদী ছিলেন। মূলতঃ এই কারণেই তাঁর কমিউনিস্ট জীবনের পরিসমাপ্তি ঘটে। কমিন্টার্নে অবস্থানকালের শেষ পর্যায়ে এই নব্যজীবন-দর্শনের বীজ তাঁর মনে অংকুরিত হয়েছিল।

মানবতা কথাটি নতুন নয়। প্রাচীন গ্রীক দার্শনিক এবং এদেশের বৈঞ্চব ও দস্ত দার্শনিকদের চিন্তায় এ-আদর্শের প্রভূত পরিচয় পাওয়া যায়। তার আলোচনা অন্ত পরিচ্ছেদে ইতিপূর্বে করা হয়েছে। একমাত্র মানবেন্দ্রনাথই এদেশে আধুনিক-কালে মানবতাবাদকে বিজ্ঞানসম্মত দৃষ্টিতে দেখেছেন। বিজ্ঞানের অগ্রগতি মানুষের ব্যক্তিত্বের ও সজনশীলতার প্রতিকূল সমৃদয় বাধা অপসারিত করেছে। বিজ্ঞানের কল্যাণেই মানুষের স্ক্টিসত্তা মৃক্তি পেয়েছে, বিদ্রিত হয়েছে যাবতীয় কুসংস্কারমূলক ভ্রান্তি ও ভীতি। অতীন্দ্রির চিন্তার আধিপত্য ও আধ্যাত্মিকতার শৃঞ্জল থেকেও মানুষ মৃক্তি পেয়েছে।

ইউরোপীয় ব্যক্তিস্বাতন্ত্রা ও উদার্বতন্ত্রী আদর্শে তিনি অন্থপাণিত হন।
উদার্বতন্ত্রী ব্যক্তিস্বাতন্ত্রাবাদকে মার্কস বুর্জোয়া মনোভাব বলে বর্জন করেন।
মানবেন্দ্রনাথের বিশ্লেষণ অন্থপারে নীতিতত্ত্বের ঐতিহাসিক বিকাশ সম্পর্কে
মার্কসের যথোচিত অভিজ্ঞতার অভাব ছিল। তাঁর মতে মানবসভ্যতার সামনে
নৈতিক ও সাংস্কৃতিক যে সংকট দেখা দিয়েছে তার স্থরাহা হতে পারে একমাত্র
মানবতন্ত্রী মূল্যবোধের পুনরুজ্জীবনে। আন্ত কার্যকারিতা (pragmatism) ও
স্থবিধাসন্ধানী চিন্তার প্রাবল্যে মান্থ্যের সহজাত যুক্তি ও নীতিবোধ উমেষিত হচ্ছে
না, ফলে সারা বিশ্বেরই নৈতিক ধারা নিম্বথাতে প্রবহ্মান; বাস্তবে নৈতিক
মূল্যবোধ আজ বিলীয়মান।

মানবেন্দ্রনাথ প্রত্যক্ষ করেন যে সারা পৃথিবীর চিন্তাশীল বাক্তিরা অনভিপ্রেত ও নৈরাগ্যজনক এই গতিকে রোধ করতে চাইছেন; অন্বেষণ করছেন স্থায়ী ও কল্যাণকর পরিবেশ। ভারতে গান্ধী, রবীন্দ্রনাথ, শ্রীঅরবিন্দ আধ্যাত্মিক পথে অতীন্দ্রিয় শুভশক্তির বোধন চেয়েছেন। মানবেন্দ্রনাথ বস্তুবাদ ও বিজ্ঞানের উদ্গাতা— তাঁর কাছে অতিলোকিক আধ্যাত্মিক পথের অনুসরণ অচিন্তনীয়; তিনি চেয়েছেন বিজ্ঞানের আশ্রয়ে যুক্তিমুখী নীতিতত্ত্বের প্রতিষ্ঠা। তাঁর মতে মানুষের যুক্তিপ্রবাতা ঐশ ইচ্ছায় উদ্ভূত হয় নি— হয়েছে জৈব বিবর্তনধারায়। সহজাত যুক্তিবোধই মানবতন্ত্রী যুক্তিতত্ত্বের ভূমিষ্টভূমি— বিবেক যুক্তিরই বিষ। আধ্যাত্মিকতার পরিমিশ্রণহীন এবং স্বভাবগত যুক্তিবোধসাপেক্ষ নীতিতত্ত্বের উপর মানবেন্দ্রনাথের 'নবমানবতাবাদ' দর্শন প্রতিষ্ঠিত। স্বষ্টি-স্থিতির বস্তুবাদী

ব্যাথ্যা অহ্যায়ী একমাত্র যুক্তিনির্ভর মানবতন্ত্রী নীতিতত্ত্বে আলোকিত পথই মাহুষের নিকট অন্নুমরণীয়। ২৬

বিবর্তনতত্ত্বের সাহায্যে মানবেন্দ্রনাথ বলেন যে, বিশ্ব-বিবর্তনের শেষ ধাপ হয়েছে মান্নুষ; নিজস্ব নিয়মে নিয়ন্ত্রিত বিশ্বজগতের সে এক অবিচ্ছেত্র অংশ। নিয়মশৃদ্ধালে আবদ্ধ বিশ্বজগতের কোলেই যুক্তিপ্রবণ মান্নুষের জন্ম। মনুয়ার ও ব্যক্তিত্বের প্রকাশ যেন যুক্তিব্বহ স্থশৃদ্ধাল জগতেরই এক প্রতিধ্বনি। যুক্তিপ্রবণতা আধ্যাত্মিক বা দিব্য কোনও সন্তা নয়— বিবর্তনধারার শেষ পর্যায় মাত্র; এই যুক্তির ভূমিতেই হয় নীতির জন্ম। সামাজিক সামঞ্জন্ম এবং সহিষ্কৃতার তাগিদেই মানবমনে নীতিবোধ উন্মেষিত হয়। ২৭

মান্ত্র বিশ্বচরাচরের একটি অবিচ্ছেত্ত অঙ্গ। তাই মানবিক সন্তায় ধরা-ছোঁয়ার উর্ধ্বে বিমূর্ত ব্যঞ্জনা আরোপ করা অসম্পত। 'নবমানবতাবাদ' দর্শনে মাতুষ্ট সব কিছুর একমাত্র মাপকাঠি হিনাবে বিবেচিত; মানুষের মধ্যে কোনও এশ সত্তার স্বীকৃতি নেই তাতে। আধ্যাত্মিক মানবতাবাদে মান্ত্ৰ্যকে বিমূৰ্ত কল্পনায় বিশ্বাতীত মহত্ব দান করা হয়। পক্ষান্তরে বৈজ্ঞানিক মানবভাবাদে প্রাকৃতিক বিবর্তনের অংশ হিদাবে জৈব দৃষ্টিতে মানুষ বিবেচিত হয়েছে। কি ইউরোপ কি ভারতের পূর্বতন মানবতাবাদের সঙ্গে মানবেজনাথের 'নবমানবতাবাদ' দর্শনের এইটাই মৌল পার্থক্য। তাঁর দর্শন সম্পূর্ণরূপে মাহুষের জ্ঞান ও গবেষণার উপর প্রতিষ্ঠিত — তার পৃষ্ঠপট একাধারে বস্তবাদী ও গতিসম্পন্ন। সর্বার্থে বিজ্ঞানভিত্তিক এই দর্শন মান্নবের দং, শুভ ও স্ঞ্জনশীল জৈবধর্মে আস্থাবান — তার ভিতর শাস্ত্রীয় নির্দেশ অথবা পরম বৈভব বলে কিছু নেই। মানবেন্দ্রনাথ তাঁর দর্শনে পার্থক্যের চিহ্নস্বরূপ 'New' কথাটি যুক্ত করেছেন এই বলে যে তাতে মান্ত্রকে নতুনভাবে দেখা হয়েছে— যে-দেখার পিছনে আছে ইতিহাস ও বিজ্ঞানের মনোভাব। জীববিহার আধুনিকতম আবিষ্কারে মহয়-প্রকৃতির নতুন রূপ নির্ণীত হয়েছে। তাতে একথা স্পষ্টভাবে দেখা গেছে যে বিশ্ব-বিবর্তনধারায় উদ্ভত জীবের শেষ ও শ্রেষ্ঠ পরিণতি হল মান্ত্র। মান্ত্র তার শ্রেষ্ঠ্র কোনও বিশ্বাতীত অতীন্ত্রিয় শক্তি থেকে অর্জন করে নি— করেছে তার সহজাত স্বজনীশক্তির সাহায্যে প্রকৃতিকে জেনে ও জয় করে। প্রকৃতির নিয়মনিগড়ে নিয়প্পতি হলেও সে প্রকৃতিতে নিমজ্জিত নয়। প্রকৃতির মধ্যেও যেমন নিয়মশৃঙ্খলা আছে তেমনি মাতুষের সহজাত স্বভাবেও অন্ত্রূপ নিয়মান্ত্বর্তিতা থাকায় মান্ত্র মূলতঃ যুক্তিবাদী ও স্থায়পরায়ণ। জৈব বিবর্তনধারাতেই মান্ত্র্য প্রকৃতির কাছ থেকে তার সহজাত

গুণগুলি অর্জন করেছে। মানবেন্দ্রনাথ তাঁর এই দর্শনকে নবতম জ্ঞানের সমন্বয় স্বরূপ অতিরিক্ত 'Integral' শব্দটি দিয়েও তার পার্থক্য চিহ্নিত করেছেন। ২৮

নবমানবতাবাদ দর্শন দ্রকল্পী (speculative) অথবা কারণ বিচারপূর্বক কার্য নির্ণায়ক পদ্ধতির (deductive) পরিবর্তে ঐতিহাদিক বিবর্তনে লক অভিজ্ঞতার সমন্বয়ে রচিত। এই দর্শনের মর্ম হল যুক্তি, নীতি ও মুক্তি। স্বতম্ব অভিজ্ঞতার সমন্বয়ে রচিত। এই দর্শনের মর্ম হল যুক্তির প্রত্যয় এই দর্শনের পরিপন্থী। মানবেন্দ্রনাথের দৃষ্টিতে নির্মনিয়ন্ত্রিত বিশ্বে মান্থবের অবস্থানকে আশ্রম করেই যুক্তির উদ্ভব ঘটে। মান্থব মূলতঃ যুক্তিবাদী জীব হলেও অনেক সময়ে তার অপরিশীলিত আদিম মনোর্ত্তি ফুটে ওঠে। সেজত্যে চাই মানবমনের মথোচিত কর্মণ। তার নীতিতত্ত্ব স্বজ্ঞা সঞ্জাত যেমন নয়, তেমনি তা বিশাতীত পরম সন্তার অভিব্যক্তিও নয়। মান্থবে-মান্থবে সম্বন্ধ ও সামাজিক বিবিব্যবস্থায় যুক্তির স্বষ্ঠু প্রয়োগ থেকেই নীতিনিষ্ঠা গড়ে ওঠে। তার লক্ষ্য সমাজবন্ধ মান্থবের সামাগ্রিক কল্যাণসাধন। মানবেন্দ্রনাথ যুক্তিকে অগ্রাধিকার দিয়ে নীতিতত্ত্বে প্রবেশ করেছেন। কোনও অতীন্দ্রিয় ভাবাবেগ বা শান্ত্রীয় নির্দেশ তার দর্শনে অবর্তমান।

'নবমানবতাবাদ' দর্শনে যুক্তিনির্তর নীতিতত্ব ও সর্বাঙ্গীণ মুক্তিকে স্বতঃ দিন্ধরূপে গ্রহণ করা হয়েছে। আত্মার প্রতায় অথবা জগতের ইষ্টহেতুক পরিণামবাদ তাতে নেই। 'আত্মা' শলটি মানবমনের সর্বাঙ্গীণ মুক্তির অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। ইউরোপীয় রেনেদাঁনেও রাজনৈতিক দামাজিক ও অর্থ নৈতিক বন্ধন থেকে আত্মার মুক্তির দাবি ঘোষিত হয়েছিল। 'নবমানবতাবাদ' যুক্তি, নীতি ও মুক্তি এই তিন মূল্যবতার তিত্তিতে দমন্বিত। প্রকৃতির প্রতিকৃল পরিবেশে আত্মরক্ষা ও আত্মবিকাশের জৈব সংগ্রামেই মুক্তির প্রত্যায় নিহিত। মুক্তিই মালুষের অবাধ বিকাশ ও সামাজিক প্রগতির মানদও। মুক্তি আর মোক্ষ এক কথা নয়। ধরা-ছোয়ার এই পৃথিবীতেই মুক্তি চাই। অতীক্রিয় দৃষ্টিতে বহির্বন্ধন দত্বেও আত্মা দদাই মুক্ত এ প্রতায়ের সঙ্গে তাঁর চিন্তার কোনও দাদ্ভ নেই। তেমনি পূর্বনির্দিষ্ট ও নির্বারিত সমন্বয়-প্রতায়ও যথার্থ মুক্তির পরিপন্থী; পরমকারণজনিত উদ্দেশ্তবাদ (Teleology) ও এমনকি মার্কদের অর্থ নৈতিক উদ্দেশ্তবাদেও মুক্তি অনুপন্থিত। শ্রীঅরবিন্দের দৃষ্টিতে মুক্তি মালুষের একটি দিব্যসতা। মানবেন্দনাথের মতে ডারউইনের ক্রমবির্বর্তন তত্বাহুসারে অন্তিত্বের সংগ্রাম ও আত্মসংরক্ষণেই মুক্তির আকাজ্যা দেখা দেয়। শের। শের। শ্রুর আবেগ সমাজ ও সভ্যতার গতিসঞ্চারক।

মানবেজনাথের বস্তবাদী বিশ্বতত্ত্বে মৃক্তিকে জৈব বিবর্তনের প্রেক্ষাপটে দেখা হয়েছে, বিমৃর্ত মানসের বিশ্বাতীত বিষয়রপে নয়। মৃক্তির আবেগ প্রতি মানুষের অন্তরে নিহিত থাকে। মান্ধাতা আমলের আধ্যাত্মিক ও অতিপ্রাকৃত সংস্কারবন্ধন ছিন্ন করলে মানুষের আত্মিক মৃক্তি ঘটবে; মৃক্তি অর্জনের শ্রেষ্ঠ উপাদান অন্তর্নিহিত স্বষ্টিশক্তিময় সম্ভাবনার উপলব্ধি। আত্মিক বন্ধনমৃক্ত মানুষই কেবল নতুন ও স্বাধীন সমাজ গড়ে তুলতে সক্ষম। সামাজিক ও রাজনৈতিক বন্ধনমুক্তি একমাত্র সংস্কারমৃক্ত মানুষের উপর নির্ভর করে। মানবেজ্রনাথের যুক্তিবাদী নীতিতত্ব তাঁর বন্ধবাদী বিশ্বতত্ত্বেরই অন্ধ। তাঁর সকলকথার মূলে একটি স্কর সদাই যেন অন্থরণিত— সেটি হল আধ্যাত্মিক, অর্থনৈতিক, সামাজিক ও রাজনৈতিক করেদখানা থেকে মানবতার মৃক্তিসাধন। মানবতা, ব্যক্তিস্বাতন্ত্রা ও যুক্তিনির্ভর নীতিতত্ত্ব মৃক্তির তিন প্রধান স্তম্ভ । ৩০

'নবমানবতাবাদ' দার্বভৌম মানুষের জয়গান করেছে। মানুষের দেই মৌল দত্তা হরণ করার কোনও অধিকারই সমাজের নেই। এই দাবি কোনও কাব্যিক ভারাবেগ কিংবা অতীন্ত্রিয় আবেগ সভ্ত নয়। তা হল সামাজিক ও জৈব বিবর্তন সম্পূ্ক্ত মানবমনের চরমোৎকর্ষের উপাদান। মানবতা এখন এক সংকটের সম্মুখীন; ব্যস্তিকে সমস্তিতন্ত্রের দানব গ্রাদ করতে চলেছে; ব্যক্তিস্বাধীনতা অস্তমিত। আর্থিক সংকটম্ক্তি মানবতার প্রয়োজনে অবশ্রুই প্রয়োজন, কিন্তু সামাজিক ও রাজনৈতিক নিম্পেষণে এখন ব্যক্তিমানুষের প্রাণ ওঠাগত।

'নবমানবতাবাদ'-এর আদর্শ যে বিশ্বজনীন সেকথা উল্লেখের অপেক্ষা রাথে না। জাতীয়তাবাদ সমাজ-বিবর্তনের একটি নীচের পর্যায়মাত্র—শেষ ও সর্বোন্নত পর্যায় নয়। মৃলতঃ জাতিবিদ্বেষে স্বষ্ট জাতীয়তাবাদ যে প্রতিক্রিয়াশীল দে-বিষয়ে সন্দেহ নেই; তার দীর্ঘস্থায়িত্ব ব্যক্তি ও সমাজকল্যাণের অন্তরায়। জাতীয়তাবাদের পরিবর্তে চাই বিশ্বভাত্ত্ব। মাহুবে-মাহুবে সাহুচর্যপূর্ণ সোহার্দ্যের কথা গান্ধী, রবীন্দ্রনাথ ও প্রীঅরবিন্দের মতো মানবেন্দ্রনাথের কণ্ঠেও ধ্বনিত হয়। তার দৃষ্টিতে সংস্কারম্ক্ত ব্যক্তিমান্থবের মনই হল উন্নত সমাজ, বৈশ্বিক মৈত্রী ও মৃক্ত বিশ্বের বনিয়াদ। এই আদর্শে পৌছনোর জন্ম সর্বাত্রে চাই মৃক্তির আদর্শ ও প্রগতির মন্ত্রে দীক্ষা। 'নবমানবতাবাদ' এই মৃক্ত ও মিত্রতাবদ্ধ বৈশ্বিক সংঘের আদর্শে প্রতিষ্ঠিত। মানবেন্দ্রনাথ ঐকান্তিকভাবে যে-বিশ্বসংঘ গঠনের প্রস্তাব করেন দেখানে দেশগত সীমানার প্রশ্ন গৌণ— পুঁজিবাদী, ক্যাদিবাদী, সাম্রাজ্যবাদী, সাম্যবাদী প্রভৃতি সকল রাষ্ট্রই ক্রমে একদিন বিশ শতকের নবজাগ্রত

মান্তবের তাড়নার লুগু হয়ে যাবে। বিশ্বজনীনতা ও আন্তর্জাতিকতাকে তিনি ভিনার্থে বিচার করেছেন। আন্তর্জাতিকতার প্রতায়ে বিভিন্ন রাষ্ট্রের অন্তিম্ব স্বতরই থাকে। কিন্তু প্রকৃত বিশ্বরাষ্ট্র গঠন জাতীয় রাষ্ট্রগুলিকে একত্রীকরণের মাধ্যমেই একমাত্র সন্তব। তিনি চেয়েছেন বিশ্বমানবতার ভিত্তিতে আত্মিক বন্ধনে সংযুক্ত মানবদমাজ। ৬১

মানবেন্দ্রনাথের মতে অর্থ নৈতিক সামাজিক ও রাজনৈতিক পুনর্গঠনের একমাত্র উপায় হল মান্নথের মননশীলতার নবজাগরণ, আর সেইসঙ্গে মানবতা-বাদের মৌল আদর্শের রূপায়ণ।

# চার : রাষ্ট্রদর্শন

সমাজের উৎপত্তি প্রসঙ্গে চুক্তিতত্ত্বর পরিবর্তে জৈব প্রয়োজন ও স্বার্থের তাড়নায় এবং পারম্পরিক স্থবিধা ও সহযোগিতার তাগিদে সমাজবদ্ধনের উদ্ভব হয়েছিল বলে তিনি অভিমত প্রকাশ করেছেন। তি সমাজ মামুঘেরই স্বাষ্টি; তার পিছনে কোনও এশ নির্দেশ নেই। ব্যক্তিমামুঘই রাষ্ট্রীয় সার্বভৌমত্বের উৎস। বিবর্তনধারার প্রথমাবস্থায় জৈব অন্তিত্বের জন্ম মানুঘ সংগ্রাম করে এসেছে; জুমে বৃদ্ধি, চেতনা, স্জনীশক্তি প্রভৃতি মানবিক সন্তার বিকাশে সেই সংগ্রামের মান ও ধারা বিকশিত ও উন্নত হয়। জৈব প্রয়োজন নির্ভির পরে অপরের মানবিক সন্তার স্কুরণ অব্যাহত রেথে ব্যক্তিমামুঘ নিজ সন্তার পরিপৃতির জন্ম সমাজবদ্ধনের তাগিদ অন্থভব করে। ব্যক্তিমামুঘর নিরঙ্গুশ স্বাধীন প্রয়াসের সঙ্গে সমাজবদ্ধনের তাগিদ অন্থভব করে। ব্যক্তিমামুঘের নিরঙ্গুশ স্বাধীন প্রয়াসের স্বাধীনতা অবর্তমান সেখানে সমাজবদ্ধতার উদ্দেশ্য ব্যর্থতায় পর্যবস্থিত। বিভিন্ন ব্যক্তির মধ্যে বিকাশের তারতম্য হেতু বিরোধের সন্তাবনা দেখা দেয়। সেজন্মে স্বিধি বৈষ্ম্য দূর করে একের দ্বারা অপরের পীড়ন ও পদানত রাথার অবকাশ নিমুল করাই রাষ্ট্রের কাজ।

মাত্মবের সহজাত যুক্তি ও নীতিপ্রবর্ণতায় মানবেন্দ্রনাথ বিশ্বাসী ছিলেন। তাই বলেছেন যে শুভ ও স্থন্দর সমাজ তার অধিবাসীদের শুভবুদ্ধির উপর নির্ভর করে। যেক্ষেত্রে সেইবোধের অভাবে সমাজে মালিক্য ফুটে ওঠে সেখানে আইনের দাহায়ে স্থরাহা হয় না। চাই মাস্থ্রের চেতনা ও শুভবুদ্ধির উন্মেষ। ১৯

### ব্য ক্তি স্বা ত হ্রা

ব্যক্তি ও দমাজের সম্পর্ক কী তা নিয়ে হুটি মত প্রচলিত। এই ছুটি মতের ভিত্তিতেই রাষ্ট্রতত্ত্বের যা কিছু আলোচনা হয়ে থাকে। প্রথম মতাহুদারে দমাজের অন্তিছকে ধরে নিয়ে তার দঙ্গে ব্যক্তিকে থাপ থাইয়ে নেওয়া হয়; তদহুযায়ী ব্যক্তি দমাজেরই একটি অংশ এবং দমাজে দে বাদ করে মাত্র। দমাজকে অগ্রাধিকার দিয়ে তার দঙ্গে ব্যক্তির দংগতি বজায় রাখা এবং তার জীবনাচার নিরূপণই এই মতাহুদারীদের লক্ষ্য। যাঁরা মনে করেন ঈশ্বর দব কিছুব শ্রষ্টা ও নিয়ন্তা এবং এশ ইচ্ছায় বিশ্বচরাচর ও মাহুষের ক্রিয়াকলাপ নিয়ত্তিত হয় তাঁরাও দমাজকে ব্যক্তির উপর স্থান দিয়ে থাকেন।

দ্বিতীয় মতাত্মণারে মাত্র্যই সমাজের স্রষ্টা; দেজন্তে সমাজের উপরে অধিষ্ঠিত মাত্র্যই সব কিছুর মাপকাঠি। মাত্র্য নিজের স্থাস্থবিধার তাগিদে সমাজ স্বষ্টি করেছে; তাই সমাজের রাজনৈতিক, অর্থ নৈতিক প্রভৃতি সব কিছু বিষয়কে ব্যক্তিমাত্র্যের জীবন ও প্রয়োজনের দিক থেকে নিরূপিত করাই কাম্য। শেষোক্ত মতের সমর্থক মানবেন্দ্রনাথ ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্যকে (Individualism) বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিতে সম্প্রসারিত করেছেন।

তাঁর মতে জৈব বিবর্তনধারায় উভূত ও বিকশিত আদিম মাত্রব অন্তিবের শংগ্রামে সমবায়ী সম্পর্কে গংঘবদ্ধ উপায়ে যাবতীয় প্রতিকূলতা থেকে আত্মরক্ষার জন্তে সমাজবদ্ধ হয়। চুক্তি করে মাত্রব সমাজ স্পষ্ট করেনি, করেছে জৈব তাড়নায়। প্রশ্ন হতে পারে যে সেই জৈব তাড়নার ভিত্তিভূমি বা প্রকৃতি কী ছিল; অর্থাৎ মানবজীবনের প্রাথমিক ও চরম লক্ষ্য কী? তত্ত্ত্বে মানবেক্রনাথ বলেছেন প্রথমাবস্থায় আদিম মাত্র্যর অন্তিবের সংগ্রামে প্রকৃতির সঙ্গে যান্ত্রিক সামঞ্জন্ত ও প্রাকৃতিক নির্বাচন (mechanical adjustment and natural selection) প্রক্রিয়ায় লিপ্ত ছিল; ত্রু ক্রমে উন্নত পর্যায়ে এসে ইচ্ছা ও বৃদ্ধির অধিকারী হওয়ায় যান্ত্রিক সামঞ্জন্তের পরিবর্তে বৃদ্ধির সাহায্যে জীবন সংগ্রামের পথনির্বাচন করে। ক্রমে তার পিছনে বিচার ও বিবেকবোধ স্বস্ত হওয়ায় মাত্রবের মনে নীতিবোধের উল্লেষ ঘটে। মাত্রবের পূর্বাপর জীবনসংগ্রামের পিছনে আছে সর্ববিধ প্রতিকূলতা থেকে মৃক্তির বাসনা। এই মৃক্তির আকাজ্যাই সমাজস্বির

প্রকৃত উৎস। জৈব বিবর্তনধারাতেই ক্রমে মানুষের মন বুদ্ধি, চেতনা এবং বছবিধ স্ষ্টের সম্ভাবনায় ভরে ওঠে। সমাজ ও তার অঙ্গ রাষ্ট্রের কাজ হল প্রথমতঃ মানুষের জৈব অস্তিত্বকে যথোচিত বজার রাথা এবং দ্বিতীয়তঃ মানুষের মননশীল বিকাশ ও বিচিত্র স্ক্টেসতাকে যাবতীয় বাধাবিপত্তি থেকে রক্ষা করা। সমাজে পরস্পারবিরোধী নানা মত ও দ্বন্দের উদয় হওয়া স্বাভাবিক। সেথানে রাষ্ট্রের ভূমিকা হল সামঞ্জস্তা বিধান করা, কারও অবদমন নয়। জীবতত্ব অনুসারে যদি একথা স্বতঃসিদ্ধ বলে মেনে নেওয়া হয় যে মানুষ মূলতঃ যুক্তিপ্রবণ তাহলে মৃক্তির ধারক ও পরিপোষক সমাজের লক্ষ্য হওয়া উচিত সেই প্রবণতার উন্মেষদাধন; সেই কারণে ব্যক্তি ও সমাজের মধ্যেও কোনও বিরোধের প্রশ্ন ওঠে না। তি

ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্যকে তিনি গণতন্ত্রের বনিয়াদ বলে মনে করতেন। শুধু পরিবারেই নয়— সমাজে সবার আগে ব্যক্তির স্থান ও অধিকার বর্তায়। তিনি বলেন যে সমাজের উৎপত্তি ব্যক্তিমাত্র্যের স্বতঃপ্রণোদিত সংঘবদ্ধতার তাগিদেই ঘটে। তাই তিনি ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্যের দৃষ্টিতে রাজনৈতিক, সামাজিক ও দার্শনিক চিন্তার ভিত্তিভূমি রচনা করেছেন।

#### জা তীয় তা বা দ

মানবেন্দ্রনাথ জাতীয়তাবাদকে একটি 'antiquated cult' হিসাবে অভিহিত করেছেন। তাঁর মতে সামাজিক বিবর্তন-প্রক্রিয়ায় মাছ্রবের গোট্ঠামন এক সময়ে ঐ আবেগ অর্জন করে। গোট্ঠামন নিশ্চল নয়, তারও আছে বিকাশ ও পরিবর্তন। বিগত তু-শতক যাবৎ সামাজিক আবেগের আবর্তনকেন্দ্র ছিল জাতীয়তাবাদ। সেটা চিরন্তন নয়। মানবসমাজের বিবর্তনধারায় একটি স্তরে জাতীয়তাবাদ প্রগতিম্লক ছিল— কিন্তু এখন তা অচল ও নিপ্রয়োজন। নতুনতর সামাজিক, অর্থ নৈতিক ও অত্যাত্ত কারণে জাতীয়তাবাদী মনোভাব ক্রমবিস্তৃত হয়ে সমগ্র মানবসমাজে লীন হয়ে গেছে।

জাতীয়তাবাদের উৎস হল হৃদয়াবেগ। ভারতের স্বাধীনতা সংগ্রাম বিজ্ঞানসম্মত সমাজদর্শনের ভিত্তিতে গড়ে ওঠে নি। জাতীয় স্বাধীনতার তাগিদে মাহুষের
মনে অন্ধ দেশহিতৈষা ও জাতিবিদ্বেষ দেখা দেওয়ায় স্বাধীন চিন্তাশক্তিও লুগু
হয়ে গেছে। জাতীয় স্বাধীনতার প্রকৃত লক্ষ্য অর্থাৎ মাহুষের অর্থ নৈতিক,
রাজনৈতিক ও সাংস্কৃতিক মৃক্তিসাধন উপেক্ষিত হয়েছে।

জাতীয়তাবাদ মূলতঃ সমষ্টিবাদী। তাতে ব্যক্তিম্বাধীনতার স্থান নগণ্য।

'জাতি' শব্দটিতে আধ্যাত্মিক প্রমত্ব আরোপ করা হয়— যার বেদীমূলে নিজেকে আছতি দেওয়া মন্থাজীবনের এক প্রম আদর্শ। জাতীয়তাবাদেই ফ্যাসিবাদের বীজ নিহিত থাকে। জাতীয়তাবাদের চরিত্র বিশ্লেষণ প্রসঙ্গে মানবেন্দ্রনাথ বলেন: '...human being of flesh and blood, must sacrifice everything to make the nation great and glorious. That is the essence of Nationalism...The nation could not claim an undivided loyalty unless Nationalism was of the order of monotheistic religion: there can be no other God, and nobody can claim any share in the sacrifice'। তেওঁ

পরমন্থের বাঞ্চনায় দেশ ও জাতিকে মাতৃরপে বন্দনা করা হয়। তার অধিবাসীদের একমাত্র আন্থগতা হল ধোঁয়াটে আবেগদর্বস্থ এই 'জাতি' প্রত্যয়ের কাছে। ধর্ম ও রাজনীতির সংমিশ্রণে স্বষ্ট 'জাতি' প্রত্যয় দমষ্টিবাদী হতে তাই বাধ্য। ভারতের জাতীয়তাবাদী উন্নাদনায় অসহিফুতা, একাধিপত্য ও এক-নায়কত্বের প্রবণতা ক্রমেই প্রবল হয়ে উঠছে।

#### रेव छा निक ता ज नी छि

প্রথম জীবনে মানবেন্দ্রনাথ ছিলেন জাতীয়তাবাদী, তারপর হন মার্ক্সবাদী। এই দময় থেকেই তাঁর মনে র্যাভিক্যালিজমের চিন্তাধারা দেখা দেয়; নেই চিন্তা উত্তরচল্লিশে স্থাপ্টর রূপ পরিগ্রহ করে। পরিশেষে তাঁর দারা জীবনের অভিজ্ঞতা ও জ্ঞানের দাহাযে। রচিত হয় বৈজ্ঞানিক মানবতাবাদ। Scientific Politics গ্রহের (১৯৪৭) ভূমিকায় তিনি বলেছেন: 'Seven years ago, I still spoke as an orthodox Marxist criticising deviations from, or faulty understanding of the pure creed. Nevertheless, the tendency to look beyond Communism was already there in a germinal form. While still speaking in terms of class struggle, I laid emphasis on the cohesive factor in social organisation. Already then I appreciated Marxism as something greater than the ideology of a class. I understood it as the positive outcome of earlier intellectual efforts to evolve a philosophy which could harmonise the processes of physical nature,

social evolution and the will and emotions of individual man' | 99

ঐ গ্রন্থে তিনি বলেছেন যে রাজনীতির পশ্চাতে একটা স্বস্পষ্ট জীবনদর্শন থাকা আবশ্যক। রাজনীতিকে বিজ্ঞানাশ্রয়ী করাই ছিল তাঁর দাধনা। তবে হব্দ, স্পিনোজা প্রম্থ রাষ্ট্রদার্শনিকদের বৈজ্ঞানিক রাজনীতি থেকে তাঁর চিন্তা ছিল স্বতন্ত্র। তাঁরা চাইতেন একটি বৈজ্ঞানিক পদ্ধতি মাত্র; হব্দের মতে জাগতিক গতি ও প্রাকৃতিক পরিবেশে মান্থ্যের প্রতিক্রিয়া সঞ্জাত আচরণকে একটা জ্যামিতিক ছকে বিচার-বিশ্লেষণই হল রাজনীতির কাজ। মান্থ্যের ক্রিয়াকলাপকে স্পিনোজাও জ্যামিতিক প্রণালীতে বিশ্লেষণের প্রয়াসী হন। পক্ষান্তরে মানবেশ্রনাথ সামাজিক দৃষ্টিতে বৈজ্ঞানিক রাজনীতির প্রয়োগবিধি নির্ধারণ করেন। বৈজ্ঞানিক রাজনীতি বিশ্লেষণ করতে গিয়ে তিনি বলেছেন : '...it (philosophy) is the sum total of the entire human knowledge which makes some sense out of politics and which induces noble and pure, detached and unselfish men and women to take to politics as a profession. Their political activity is motivated by the realisation that there are laws governing human life, as they govern the physical universe'। তিল

সেইসঙ্গে তিনি একথাও অহুভব করেছেন যে, রাজনীতিকে যথার্থ বিজ্ঞান-সন্মত করে তুলতে হলে কমিউনিজম ও স্থাশস্থালিজমের সংস্কার কাটিয়ে উঠতে হবে।৩৯

বিভিন্ন গ্রীক দার্শনিক এবং পরবর্তীকালের স্পেনসার, হোয়াইটহেড প্রম্থ দার্শনিকদের মতো মানবেন্দ্রনাথও এই মত পোষণ করতেন যে, দর্শন বিজ্ঞানেরই নিম্বর্ধ। অধিবিত্তা ও অধ্যাত্মবাদসাপেক্ষ অতীন্দ্রিয় ভাববাদের পরিবর্তে একমাত্র বিজ্ঞানের সমন্বয়েই তিনি আস্থাবান ছিলেন। বিশ্বতত্ত্বের বস্তবাদী বিশ্লেষণের সাহায্যে তিনি রাজনীতিকে বিজ্ঞাননির্ভর আদর্শে প্রতিষ্ঠা করেন। তাঁর মতে দর্শনের কাজ যেমন বিজ্ঞানের বিভিন্ন বিভাগকে সমন্বিত করা, তেমনি রাষ্ট্রদর্শনের কাজ হওয়া উচিত বিভিন্ন সমাজবিজ্ঞানের সমন্বর্ম সাধন করা।

ব্যাবহারিক দিক থেকে বিচার করে তিনি বলেছেন যেহেতু কর্ম চিন্তার অনুগামী, সেজন্মে রাজনৈতিক কর্মের পিছনেও স্থসংবদ্ধ চিন্তার প্রয়োজন আছে। কার্যতঃ রাজনীতি স্বার্থায়েষী, স্থবিধাবাদী বাউপুলেদের মেঠো বক্তৃতা হিসাবে পরিগণিত। অনেকের দৃষ্টিতে রাজনীতি একটা নোংরা বিষয়। তিনি এই মনোভাবের ছটি কারণ দেখিয়েছেন: ১. যেহেতু সমাজের সমগ্র পরিবেশই কল্মিত, তাই তার অগ্যতম অঙ্গ রাজনীতিও দৃষিত হয়ে পড়েছে; ২. রাজনীতিকে একটি বিজ্ঞান হিসাবে না দেখার ক্রটি।

অনেক ক্ষেত্রে রাষ্ট্রদর্শনের প্রয়োজন স্বীকৃত হলেও তা যথোচিত পালিত হয় না। কার্যকারিতার দিক থেকে বা স্থবিধাবাদী আচরণের ফলে তত্ব ও প্রয়োগের মধ্যে আকাশ-পাতাল পার্থক্য থেকে যায়। 8°

মানবেজনাথ এই স্থবিধাবাদী রাজনীতির নিন্দা করেছেন। তিনি চেয়েছেন তত্ত্ব ও প্রয়োগের সামঞ্জন্ত ; দর্শনকে অধিবিতা ও অতীন্দ্রির চিস্তার কুন্দি থেকে মুক্তি দিতে। তাহলেই তাঁর মতে বিজ্ঞান ও রাজনীতির মধ্যে সেতৃবন্ধ রচিত হবে। তাঁর কাছে রাষ্ট্রবিদ একজন বিজ্ঞানী, যাঁর দৃঢ় প্রত্যয় থাকা দরকার যে জাগতিক প্রক্রিয়া অতিপ্রাক্ত কোনও সন্তার দ্বারা নিয়ন্ত্রিত নয়— সমাজ ও ইতিহাসের রপকার হল মান্ত্র্যই স্বয়ং। সামাজিক বিবর্তন-ধারায় বহু কিছু রীতিনীতি রচিত হয়েছে, যেগুলি আপাতদৃষ্টিতে বিমৃত্র্ (abstract) বলে মনে হলেও, প্রক্রতপক্ষে তা সমাজবদ্ধ মান্ত্র্যের প্রাতাহিক জীবনের তাগিদেই রচিত। দেগুলি যথন অচল প্রতিপন্ন হয় তথন স্বতঃই তার পরিবর্তনের প্রয়োজন দেখা দেয়। তার আগে এইটুকু আত্মপ্রতায় থাকা চাই যে ঈল্পিত পরিবর্তনসাধনের ক্ষমতা আছে একমাত্র মান্ত্র্যেরই— এবং দে-বিশ্বাস অর্জন একমাত্র বিজ্ঞাননির্ভর দর্শনেই সম্ভব। এই বিশ্বাস দৃঢ় হলে রাজনীতিতে মান্ত্র্যের রুচি দেখা দেবে; রাজনীতি হবে হৃদয়গ্রাহী এবং স্বাধীন মনোভাবাপন্ন মান্ত্র্যর নিঃস্বার্থ মনে রাজনীতিতে অংশ নেবে। রাজনীতিকেরা স্থবিধাবাদ ত্যাগ করে কার্যকারিতার প্রতি দৃষ্টি নিবদ্ধ না রেথে তত্ত্ব ও তার সঠিক প্রয়োগে উৎসাহী হবে। ৪১

ব্যাবহারিক দিক থেকে রাজনীতির কাজ অনেকের মতে ক্ষমতা দখল করা, যার উদ্দেশ্য আদর্শ সমাজের প্রতিষ্ঠা; স্পষ্টতঃই এ-প্রত্যয় তুটি পরস্পারবিরোধী। কার্যতঃ ক্ষমতা দখল তুভাবে সম্ভব— একটি যেন-তেন প্রকারেণ এবং অপ্রটি জ্ঞানের হাতিয়ার অবলম্বন করে। মানবেন্দ্রনাথ দ্বিতীয় পদ্ধার অন্তরাগী ছিলেন। ১২

তাঁর মতে প্রকৃতিবিজ্ঞানের সাহায্যে মাত্ম্য বিশ্বপরিবেশকে যেমন জয় করেছে তেমনি সমাজবিজ্ঞানের সাহায্যে সে সমাজের গঠন ও নিয়ন্ত্রণের অধিকারী হয়েছে। সত্য সদাই জ্ঞানবিজ্ঞানের উপর নির্ভর করে। সত্যাগ্নসন্ধান প্রকারাস্তরে কর্মক্ষেত্রে সার্থক পরিণতি লাভ করে। রাজনীতির ক্ষেত্রে কথাটির উপযোগিতা এই যে সত্যের খাতিরে রাজনৈতিক কাজে ফলাফল উপেক্ষা করে মান্নুষ নির্ভয়-চিত্ত্বে সত্যের উদ্ঘাটনে প্রবৃত্ত হয়। সত্য নিচ্ছিন্ত ও অখণ্ডনীয়। প্রাতাহিক জীবনে চিন্তা ও কাজের মধ্যে চাই সত্যের প্রতিষ্ঠা। এই আদর্শকেই মানবেন্দ্রনাথ প্রবর্তন করতে চেয়েছেন।

নীতিগত দৃষ্টিতে জ্ঞান নিরপেক্ষ— অর্থাৎ জ্ঞানের সং ও অসং ছ্রকম ব্যবহারই হতে পারে। রাজনীতিকে স্থথবহ করে তুলতে হলে তাই শুধু জ্ঞাননির্ভর সত্য নয়— তাতে নীতিরও সংযোগ চাই। আবার রাজনীতির লক্ষ্য (end) কেবল শুভ হলেই চলবে না— পদ্ধতির (means) সঙ্গেও তার সামঞ্জ্ঞ থাকা চাই। এখানে মার্কসের সঙ্গে মানবেজ্রনাথের পার্থক্য স্থাপষ্ট। মার্কস মনে করতেন সামাজিক বিবর্তনধারা নিয়মনিদিষ্ট এবং স্বভাবতঃই তা প্রগতিশীল; সেই প্রগতিকে ত্বান্থিত করার জন্ম যে-কোনও পদ্ধার অবলম্বন নীতিসঙ্গত (end justifies the means)। মার্কস শ্রেণীহীন স্থেন্থ সমাজ গড়তে চেয়েছেন— এটা যে শুভ তাতে দ্বিমত নেই। কিন্তু শ্রেণী-সংগ্রামের প্রয়োজনে তিনি নীতিকে করেছেন আপেক্ষিক; ফলে লক্ষ্য ও লক্ষাভিম্থী পথের মধ্যে অসংগতি থেকে গিয়েছে। ৪৩

মানবেন্দ্রনাথ রাজনৈতিক লক্ষ্য ও পদ্ধতির মধ্যে সংগতি সাধনের পক্ষপাতী ছিলেন। ক্ষমতা দখলের পরিবর্তে তিনি ঘণার্থ মানবিক মঙ্গলবিধানে গুরুত্ব আরোপ করেছেন। তাঁর সঙ্গে গান্ধীর পার্থক্য এই যে তিনি গান্ধীর মতো বিশ্বাতীত অতীন্দ্রির উৎদে নীতিতত্ত্বের সন্ধান করেন নি; বিজ্ঞাননির্ভর দৃষ্টিতে জৈব যুক্তিপ্রবণতার উপর মানবেন্দ্রনাথ তাঁর নীতিতত্ত্বকে স্থাপন করেছেন।

তাঁর মতে সামাজিক সংঘাত ও প্রতিদ্বন্দিতার পরিবর্তে সহযোগিতা ও সমবায়ী সম্পর্কের কার্যকারিতা স্থায়ী ও স্থানুরপ্রসারী। রাজনীতিকে মানবেজনাথ অর্থনৈতিক শ্রেণী-সম্পর্কিত কাঠামোর ছায়ারূপে দেখেন নি। তাঁর দৃষ্টিতে রাজনীতি সমাজের স্থাংবদ্ধতা ও সোষ্ঠবদাধনের একটি বিজ্ঞানবিশেষ।

### मानव जा वा नी बा ज नी जि

বস্তুবাদী বিশ্বতত্ত্বে স্বাভাবিক বা যুক্তিসঙ্গত ধারায় যেমন নবমানবতা দর্শনের উদ্ভব হয়েছে তেমনি স্থাঠিত গণতন্ত্র, বিকেন্দ্রিক পরিশাসন ও পার্টি বিহীন রাজনীতি উক্ত দর্শনের সামাজিক বিষয়রূপে প্রাধান্ত লাভ করেছে। মানবেজনাথ বহু পূর্বেই স্থাঠিত গণতত্ত্বের (organised democracy) আদর্শে অন্প্রাণিত হয়েছিলেন। তাঁর মতে সংসদীয় গণতত্ত্বের ক্রটি অশেষ। ছটি নির্বাচনের অন্তর্বতাঁকালে ভোটদাতা সম্পূর্ণ অসহায় হয়ে থাকে। সংকটাবস্থায় সাংবিধানিক আইনকান্থনও মান্থৰকে নিরাপত্তার আখাস জানায় না। তাই মানবেজনাথ স্থগঠিত গণতত্ত্বের কথা বলেছেন, যেখানে শীর্ষাসীন 'Leviathan' মান্থ্যের ভাগা নিয়ে ছিনিমিনি থেলবে না। স্থানিক গণসমিতিই হবে যাবতীয় বিধিব্যবস্থার নিয়ন্তা। বর্তমান গণতান্ত্রিক ব্যবস্থায় নিরাচকেরা মৃঢ় ও অসহায়। একমাত্র স্থগঠিত গণতন্ত্রই রাষ্ট্রশক্তিকে যথাযথক্ত্রপে নিয়ন্ত্রণ করতে সক্ষম। গণতান্ত্রিক কেন্দ্রাভিগতার বিরুদ্ধে তিনি মান্থ্যকে সতর্ক করে দেন। তিনি এমন এক সমাজ-ব্যবস্থার কল্পনা করেছেন যেখানে মান্থ্যের মৃক্তিবোধ, জ্ঞানশক্তি ও কর্মনৈপুণা ব্যক্তির মৃক্তি, সামাজিক মঙ্গল তথা মানব-প্রগতিকে বেগবান করে তুলবে। ই হ

কেন্দ্রভিগ রাষ্ট্রশক্তির বিরোধী মানবেন্দ্রনাথ চাইতেন সর্বাত্মক বিকেন্দ্রিক ব্যবস্থা। তাঁর মতে কেন্দ্রভিগতার মাহ্নবের কর্মোগ্রম ও স্বাধিকার থর্ব হয়। রাজনৈতিক দলগুলি তাদের দেশব্যাপী সংগঠন ও আর্থিক শক্তির সাহায্যে দেশকে কেন্দ্রাভিগতার পথেই ঠেলে দেয়। রুশ দেশে সোভিয়েত প্রথা প্রবর্তিত হলেও দেখানকার monolithic কমিউনিস্ট পার্টির কেন্দ্রাভিগ আধিপত্যে রাশিয়ার রাজনৈতিক ও অর্থনৈতিক কাঠামো বজ্রকঠিন ব্যবস্থায় আবদ্ধ। সোভিয়েত রাষ্ট্রের বিভিন্ন প্রদেশে স্বায়ন্ত্রশাসনের সাংবিধানিক অধিকার থাকলেও পার্টিশক্তিই সে-দেশকে কেন্দ্রাধীনে একই স্কর ও ছলে চলতে বাধ্য করে।

গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রকাঠামোর মর্মই এই যে তাতে জনসাধারণ প্রত্যক্ষভাবে যুক্ত হয় এবং সামাজিক, অর্থ নৈতিক ও রাজনৈতিক বিধিব্যবস্থার বজ্পতাঁটুনিকে শিথিল করার মধ্যে দিয়েই ব্যক্তিস্বাধীনতা প্রতিষ্ঠা লাভ করে। সেজন্তে সমাজ-ব্যবস্থার আমূল পরিবর্তনকল্পে প্রারম্ভিক নীতিস্বরূপ ব্যক্তিস্বাধীনতাই হবে মৌল আদর্শ। একনায়কতন্ত্র, ফৌজি নিয়মনিগড় ও সংঘবদ্ধ দাপট থেকে ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য ও স্বাধীনতার সংরক্ষণ একান্তই প্রয়োজন। সে-কাজকে সফল করে তুলতে হলে চাই গণ-উল্লম। \*

রাজনৈতিক দলের ভূমিকা মানবেন্দ্রনাথের দৃষ্টিতে গৌণ ও নিপ্পয়োজন। সমাজব্যবস্থার পরিবর্তনকল্পে রাষ্ট্রশক্তির দখল ছাড়া গত্যস্তর নেই এই মনোভাব থেকে তিনি নিজেকে মৃক্ত করেন। অভিজ্ঞতায় দেখা যায় প্রতিশ্রুত সামাজিক বিপ্লব রাষ্ট্রণক্তি দখল দরেও অদাধিত খেকেছে। কাজেই দেটা লক্ষ্যে পৌছনোর একমাত্র পথ নয়। তিনি মনে করতেন যে কলকারখানা বা ক্ষেত্থামারে দমাজ-বিপ্লবের কার্যক্রম পার্টিবাঙ্গী ও ক্ষমতাদখল প্রচেষ্টা অপেক্ষা অধিক ফলপ্রস্থা।

মানবেন্দ্রনাথের স্থগঠিত গণতন্ত্রের আদর্শ পূর্ণাঙ্গ রূপ লাভ করেছে পার্টি-বিহীন রাজনৈতিক প্রত্যয়ে। তাঁর মতে পার্টি-প্রথায় গণতন্ত্রী আদর্শ স্ববিরোধী হতে বাধ্য। কারণ পার্টি বলতে জনদাধারণের একটি অংশকেই মাত্র বোঝায়; অথচ গণতন্ত্র দমগ্র জনদাধারণের দ্বারা পরিচালিত শাদনব্যবস্থা। কাজেই অংশ যেমন দমগ্রের দমতুল্য হতে পারে না, তেমনি পার্টি-গণতন্ত্রও অদম ও স্ববিরোধী হয়ে পড়ে। পার্টি-দরকারের পরিচালনা জনদাধারণের জন্ম হতে পারে, জনদাধারণের দ্বারা নয়। পার্টি-দরকার যদি গণতান্ত্রিক আথ্যা পায় তাহলে সহ্বদয় স্বেচ্ছাচারিতাও (benevolent despotism) দেই গণতন্ত্রের নামান্তর। ৪৬

বিশাল দেশে পরিশাদন প্রত্যক্ষভাবে পরিচালিত হয় না; প্রতিনিধিত্ব মূলক অর্থাৎ জনসাধারণ কর্তৃক নির্বাচিত ও সংখ্যাগরিষ্ঠ পার্টির মনোনীত ব্যক্তিরা জনসাধারণের হয়ে সরকার পরিচালনা করে। ফলে জনসাধারণের দার্বভৌম ক্ষমতা কতিপয় রাজনৈতিক ক্ষমতাদম্পন্ন ব্যক্তির কাছে হস্তান্তরিত হয়ে যায়। সেইদর নেতারা জনগণের প্রতি অনুগত না হয়ে নিজ নিজ পার্টির কাছে অনুগত থাকেন। সাধারণতঃ মনে করা হয় যে প্রত্যক্ষ গণতন্ত্র কার্যকর নয়, বিশেষ করে যেক্ষেত্রে জনসাধারণ অশিক্ষিত। সেজতো জনসাধারণকে recall, referendum ইত্যাদি স্থ্রিধাও দেওয়া হয় না। জনসাধারণের অভিভাবকর্মণে বৃহত্তম পার্টি প্রতিনিধিত্বমূলক সরকারের শাদনকার্য নির্বাহ করে। সংসদীয় গণতান্ত্রিক ব্যবস্থায় সাধারণ মান্তবের কর্মস্বর নিমজ্জিত থাকে; সেখানে তারা সত্যই বড় অসহায়।

উপরম্ভ পার্টি-রাজনীতি ক্ষমতার কাড়াকাড়ি ছাড়া আর কিছু নয়, পার্টি-গুলি চায় ক্ষমতা দথল। তাই তারা নির্বাচনদ্বদ্বে অবতীর্ণ হয়। যে-কোনও দব্দেরই একটা নিজস্ব ধারা থাকে— যেথানে নীতির স্থান শৃষ্য। সেই দ্বদ্ধর পথে যেতে গিয়ে পার্টিগুলিকে ধাপ্পারাজি, ঘৄয়, ছনীতি, জোচ্চুরি, গুণ্ডামি ইত্যাদির আশ্রয় নিতে হয়। জনদাধারণের পশ্চাৎপদতা ও অশিক্ষাই রাজনীতিকদের শ্রেষ্ঠ ম্লধন। পার্টির আদর্শ ও পার্টির নেতারা দর্বক্ষেরে মন্দ না ছলেও ম্লতঃ পার্টি-রাজনীতি এবং তার দক্ষে অবিচ্ছেয়তাবে জড়িত পরিশাদন-

ব্যবস্থার গলদ এই অনভিপ্রেত পথকে প্রশস্ত করে তোলে। তাই মানবেন্দ্রনাথ পার্টিবিহীন রাজনীতির পথ উদ্ভাবন করেছেন।<sup>৪৭</sup>

তাঁর দৃষ্টিতে পার্টি মাত্রেই মূলতঃ সমষ্টিবাদী; পার্টির কার্যক্রমে শ্রেণী, জাতি, দেশ, ধর্ম ইত্যাদি যুথবাদী আদর্শ প্রাধান্ত লাভ করে; সেথানে ব্যষ্টির স্থান নগণ্য। পার্টি-রাজনীতির পদ্ধিল আবর্তে ঘূর্ণায়মান মান্ত্রকে উদ্ধারের উপায়- স্বরূপ তিনি শিক্ষার উপর গুরুত্ব আরোপ করেছেন— যে-শিক্ষা মান্ত্রের দৃঢ় আত্মপ্রত্যয়, যথোচিত সমাজচেতনা এবং মানবিক বিকাশসাধনে সক্ষম।

পার্টি-প্রথায় উপর থেকে সবকিছু আরোপ করা হয়। জনসাধারণ পার্টির হাতে পুতুল হয়ে থাকে। মানবেন্দ্রনাথ স্থানিক গণতান্ত্রিক ব্যবস্থার অন্তর্গত গণ-সমিতির ভিত্তিতে নীচে থেকে উপরে বিশুস্ত কাঠামোর দাহায্যে যাবতীয় নীতি-নির্ধারণ ও পরিশাসনের প্রস্তাব করেছেন। স্থানিক গণতন্ত্রের আদর্শেই তিনি বাইকাঠামোর এক স্বস্পষ্ট চিত্র তুলে ধরেছেন। স্থানিক সংগঠনের অক্সতম কাজ হবে সংশ্লিষ্ট অধিবাদীদের চিত্তরতিকে পরিশীলিত করা এবং জনজীবনকে যথোচিত পথে অগ্রসর হতে সাহায্য করা। অক্তান্ত কাজের সঙ্গে স্থানীয় নাগরিকদের দায়িত্ব, কর্তব্য ও অধিকার সম্পর্কে সক্রিয় চেতনার চাই উন্মেষ সাধন। নির্বাচিত প্রতিনিধিদের পরিশাসনকর্মে যাতে নির্বাচকদের প্রত্যক্ষ গণতান্ত্রিক পদ্ধতিতে সজাগ দৃষ্টি থাকে তার অত্যুক্তল ব্যবস্থা রাথা চাই। প্রয়োজনে প্রতিনিধিদের ফিরিয়ে আনা (recall) ও গণভোটের (referendum) সুযোগ থাকা চাই। নির্বাচনে স্থানিক সমিতিই প্রতিনিধি মনোনয়ন করবেন। উপর থেকে চাপিয়ে দেওয়া অথবা পার্টিবিশেষের প্রার্থী মনোনয়ন-প্রথা নির্বাচনের মানদণ্ড হবে না। জনসাধারণ দলীয় রাজনীতির সংস্কার থেকে মুক্ত হয়ে স্বাধীন ইচ্ছা ও আত্মনির্ভরতায় সৎ ও গুভবুদ্ধিসম্পন্ন প্রার্থীদের সরাসরি নির্বাচিত করার স্থযোগ পাবে। স্থানিক কর্মপদ্ধতি স্তায়নিষ্ঠ ও মানবিক মূল্যে নিরূপিত হবে। পার্টি-প্রথার মধ্যস্থতা ব্যতিরেকেই এই গণতান্ত্রিক প্রক্রিয়ার স্থফল হল নির্বাচক-মওলীর চেতনা ও মননশক্তির বিকাশ। প্রস্তাবিত এই গণতান্ত্রিক ব্যবস্থায় বয়স্ক প্রতি ব্যক্তিরই থাকবে প্রত্যক্ষ সংযোগ। এই প্রণালীর সঠিক রূপায়ণ ও সাফল্য নীতিনিষ্ঠ ও উন্নত মননশীল ব্যক্তিদের স্বতঃস্ফূর্ত উচ্চোগের উপর নির্ভর করে। স্থানিক সমিতির কাজ হবে মানুষের যুক্তি ও নীতিবোধকে জাগিয়ে তুলে জন-কল্যাণকর কাজে নিরন্তর নিযুক্ত থাকা। মুক্ত ও মননশীল মাহুষের এই সংগঠন রাষ্ট্রীয় ক্ষমতা দখলের চেষ্টা থেকে বিরত থাকবে। 8 b

স্থাঠিত গণতত্ত্বের আশু রূপায়ণের সম্ভাবনা যে নেই সে-সম্পর্কে মানবেন্দ্রনাথ সচেতন ছিলেন। তাই তিনি অন্তর্বর্তীকালীন এক সহজসাধ্য পদ্মা দর্শিয়েছেন— যেসময়ে বর্তমান বাবস্থাই বলবং থাকবে। তথন একটি রাজ্য পর্যদের উপর অর্থ নৈতিক পরিকল্পনা থেকে শুরু করে স্থন্থ সমাজ-গঠনের সর্ববিধ বিধিবাবস্থা রচনার দায়িত্ব গ্রস্ত থাকবে। চিকিৎসক, বৈজ্ঞানিক, অর্থনীতিক, ঐতিহাসিক, দাহিত্যিক প্রভৃতি বিভিন্ন পেশাদার গোষ্ঠীর প্রতিষ্ঠান উক্ত পর্যদে প্রতিনিধি প্রেরণ করবেন। পর্যদের অধ্যক্ষ তদতিরিক্ত আরও কিছু কর্মকুশল নির্দলীয় ব্যক্তিকে পর্যদে অন্তর্ভুক্ত করবেন। ৪৯

### का निवान म न्य र्क म स्ना जा व

ভারতীয় রাজনীতিকদের মধ্যে ফ্যাদিবাদের বিরুদ্ধে কাজে ও কথায় মানবেন্দ্রনাথই দর্বাপেক্ষা অধিক নিষ্ঠার পরিচয় দিয়েছেন। ইউরোপের একদল রাষ্ট্রদার্শনিক মনে করেন যে ফ্যাদিবাদের কোনও দার্শনিক বনিয়াদ নেই। ম্যাকাইভার,
মেয়ার, ল্যান্ধি, নিউম্যান প্রমুখ দার্শনিকেরা ফ্যাদিবাদের দর্শনগত অস্তিম্বকে
অস্বীকার করেছেন। তাঁদের মতে হেগেলের 'machpolitic' প্রত্য়য় ও রাষ্ট্রের
আধিপত্যা, নীটশের অতিমানব প্রত্য়য় ও কান্টের নীতিতত্ব থেকে ফ্যাদিবাদ
তাত্ত্বিক উপকরণ সংগ্রহ করেছে মাত্র। এবং মার্টিন লুথারের রাষ্ট্রের কাছে
আত্মন্মর্পণ প্রত্যয় এই মতবাদকে পুষ্ট করেছে।

মানবেন্দ্রনাথের মতে ক্যাদিবাদের একটা স্থল্পন্ত দার্শনিক বনিয়াদ আছে। কমিউনিজমের নিছক বিরোধী শক্তি হিদাবে তার উৎপত্তি ঘটে নি। এবিষয়ে মানবেন্দ্রনাথ তাঁর Fascism গ্রন্থে বিস্তারিত আলোচনা করেছেন। তাঁর দৃষ্টিতে ফ্যাদিবাদের অভ্যুদয় আকস্মিক নয়। দীর্ঘকাল পূর্বেই তার দার্শনিক ভিত্তি রচিত হয়েছিল। জাগতিক গ্রায়নীতি, বিচারবিবেক ও মুক্তির আবেগকে বর্জনকরে ক্যাদিবাদ দিব্য প্রেরণার আশ্রয় নেয়। রেনেসাঁদের আমলে মায়্র্যুষ্ যেবাজনৈতিক মৃক্তি ও চিস্তার অবাধ স্বাধীনতার আস্বাদ পায় তা হরণ করার জয়েই এই দর্শনের উত্তব ঘটে। যুক্তিবোধ ও স্বাধীন চিস্তা থেকে মায়্র্যুষকে প্রতিনিত্ত করে ঐশ্রবিক অছিলায় আত্মতাগে ও সর্বশক্তিমান পরমেশ্বরের ক্রীড়নকর্নদের অভিসন্ধিমূলক কাজে মায়্র্যুক্ত প্রস্তুক্ত করানোই এই দর্শনের উদ্দেশ্ত। ক্রম্বরের অভীক্সা ও আদেশরূপেই (Contemplation of God) হিংসা ও বর্বরতা ঘটে চলে। ফ্যাদিবাদী অধিনায়কের দৃষ্টতে 'জনগণ রাষ্ট্রের কাছে

অন্ত্রগত, রাষ্ট্রের আত্মগত্য আমার কাছে এবং আমিই ঈশ্বরের প্রতিভূ'। এথানে হিন্দু অবতারবাদের সঙ্গে তার সাদৃশ্য লক্ষণীয়। সকলকে বঞ্চিত করে মোরসিম্বত্ব ভোগ করেন যে ফ্যাসিন্ট নেতা তিনি ঈশ্বরেরই প্রতিনিধি এবং এক মহামানব বিশেষ।

হেগেলের দান্দিক দার্শনিক পদ্ধতিকে বিক্তরূপে প্রয়োগ করে ইতালির ফ্যাসিবাদী মতবাদের দর্শনগুরু যোতানি জেন্তিলে বলেন: 'God and thought (respectively) represent the two opposite poles of life, both necessary and both essential, yet opposed to and contradictory to each other' ৷ ৫০ তাঁর মতে ঈশর ও মানুষ হল: 'Flexible unity in the eternal movement of self-realisation—a living and therefore restless unity, always dissatisfied with itself' ৷ ৫১

মানবেজনাথের মতে এই চিন্তাধারার সঙ্গে হিন্দু অতীজিয়বাদের মিল ফুশ্ণাষ্ট। তিনি বলেন: 'What is mysticism after all, but mental confusion which takes refuge in obscurantism to reject experimentally demonstrated scientific truths and rationally established philosophical concepts? Fascist philosophy as expounded by Gentile is a classical specimen of mysticism'। <sup>৫ ২</sup>

অতীন্দ্রিরাদীরা মনে করেন ঐশ ইচ্ছায় মান্ত্র্য চিস্তা করে, এবং কাজ করে; তার স্বাধীন সত্তা বলে কিছু নেই। হেগেলীয় প্রভাবে অংকুরিত ফ্যাদিবাদী রাষ্ট্র ধর্ম ও আধ্যাত্মিক মূল্যবতার আশ্রয় নেয়। তদন্ত্র্যায়ী অন্তের দার্বভৌমতার স্বীকৃতি আত্মহত্যার সামিল। যাকিছু আধ্যাত্মিক তার অস্তিত্ব স্বাধীন, কিন্তু স্বাকিছুই আধ্যাত্মিক রাষ্ট্রের অধীন।

ফ্যাসিবাদী চিন্তার অগ্যতম প্রবর্তক নীটাশের গুরু ছিলেন শোপেনহাভয়ার,
যিনি প্রভাবিত হয়েছিলেন ভারতের সনাতন ভারধারায়। মানবেন্দ্রনাথের মতে
ভারতীয় আধ্যাত্মিকতা ফ্যাসিবাদের পক্ষে যথেষ্ট উর্বর। ভারতীয় অধিবিভার ও
ফ্যাসিবাদের উৎস একই স্থানে, যেখানে য়ুক্তি ও বিচারবুদ্ধির অগম্য অতীন্দ্রিয়
সতা চরম ও পরম জ্ঞানরূপে বিবেচিত। জীবনবিমুখ আধ্যাত্মিকতার সঙ্গে পুল
বস্তবাদ ফ্যাসিবাদে সমন্বিত হয়েছে। এবিষয়ে শ্রেষ্ঠ অবদান বের্গস্থান এবং তাঁর
শিক্ষ জর্জ সোরেলের। ফ্যাসিবাদী দর্শনের দৈত প্রক্রিয়ায় একদিকে বিরাজ
করেন স্বাষ্টিকর্তা ঈশ্বর স্বয়ং এবং অপরদিকে ভাঁরই একমাত্র প্রতিভূ এক

মহামানব; তিনি বাষ্ট্রের রক্ষক ওপালনকর্তা এবং সার্বভৌম ক্ষমতার অধিকারী; তাঁর সকল কাজের পিছনে থাকে দিবা আদেশ ও অন্ধ্যাদন। মহামানব-তত্ত্বর মূর্ত প্রতীক ছিলেন ম্পোলিনি, হিটলার প্রমুথ রাষ্ট্রীয় কর্ণধারেরা। বিগত দিনের দেব দির ও রাজার স্থান নিয়েছেন আধুনিক যুগের বিপ্লবী বুর্জোয়াশ্রেণীর ঐসব ডিক্টেটরেরা। ফ্যাদিবাদী দর্শনের প্রেরণায় তাঁদের আচরণে হিংসা, বর্বরতা, নিপীড়ন, অত্যাচার প্রভৃতি যাবতীয় অমাকৃষিক সত্তা পরাকাষ্ঠা লাভ করেছে। এঁদের আদর্শে রাষ্ট্রই হল সব, মাক্ষম কেবল তার থেলার পুতৃল। ভন প্যাপেনের ভাষায়: The function of woman is to bear children to be soldiers. There is no more glorious ideal life than to die on the field of battle. রণাঙ্গণে বীরের মৃত্যুতেই মন্থয়জীবনের দার্থকতা। ফ্যাসিবাদীরা ধনতন্ত্র-বাদের সমালোচনা করে— শোষণমূলক সমাজব্যবস্থার জন্যে নয়; ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য ও উদারনৈতিকতার বিরুদ্ধার্থে। নিরঙ্কশ ক্ষমতা প্রয়োগের জন্যে ফ্যাসিন্টরা পার্লামেন্টারি গণতন্ত্রেরও বিরোধী। তাদের জাতীয় সমাজতন্ত্রবাদের জিগির সোনার পাথর বাটির মতো।

ভারতের বহু রাষ্ট্রনেতার আদর্শ ইতালির জাতীয়তাবাদী দার্শনিক মাৎদিনিকেও মানবেন্দ্রনাথ ফ্যাসিবাদের পুরোধারপে দেখিয়েছেন। মাৎসিনি ধর্মের
যুগকাঠে নীতিকে উৎদর্গ করার পক্ষপাতী ছিলেন; স্বাধীনতার নামে তিনি
চেয়েছেন দাসত্বেরই পুনর্বহাল; দেখানে মানুষের দায়দায়িত্ব আছে অনেক,
নেই কেবল অধিকার। ৫০ ভারতীয় জাতীয় কংগ্রেদের মধ্যেও ফ্যাসিবাদী
চিন্তা ও আচরণ প্রবল বলে তিনি এদলের তীর সমালোচনা করেন।

অধুনা কমিউনিজমের দক্ষে ফ্যাদিজমের আংশিক দাদ্গ রবীন্দ্রনাথের মতো মানবেন্দ্রনাথও প্রত্যক্ষ করেন। তাঁর মতে বস্তবাদী যুক্তির উপর প্রতিষ্ঠিত হলেও আধুনিক বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিতে বহুলাংশে অচল মার্কদীয় তত্ত্বের প্রতি কমিউনিস্টদের অন্ধ আবেগ ও আহুগত্য শাস্ত্রে অহুরক্তির সামিল; ঐতিহাদিক নির্দেশ্যবাদ, সর্বহারাদের একচেটিয়া বিপ্লবী চেতনা ও একনায়কত্ব ছাড়াও কমিউনিস্টদের উদারতত্ত্বে ও গণতত্ত্বে অনাস্থা ফ্যাদিস্টদেরই সমগোত্তে তাদের নিয়ে গেছে; শ্রেণী ও দলের একনায়কত্বে বিশ্বাদী কমিউনিস্টদের চিস্তায় ব্যক্তিশ্বাতন্ত্রোর স্থাননেই; ফ্যাদিস্টদের মতো যুথবন্ধ, রাষ্ট্রসর্বস্থ ও ফোজি (collective, totalitarian and regimented) সমাজবাবস্থায় মাহুষের সহজাত মৌলিক সত্তা—
মৃক্তির আবেগ, স্ক্টির প্রয়াদ এবং যুক্তির প্রতি নিষ্ঠাকে অবরুদ্ধ করা হয়েছে। ৫৪

মানবেন্দ্রনাথ ও ল্যাস্কি ফ্যাসিবাদকে প্রতিবিপ্লবের আধার এবং সমাজতন্ত্র-বিরোধী এক শক্তিরূপেও প্রত্যক্ষ করেন। মানবেন্দ্রনাথ বলেন যে প্রথম বিশ্বযুদ্ধে জার্মানির অর্থ নৈতিক কাঠামো বিপর্যস্ত হয়ে যাওয়ায় দেখানকার মৃম্যু পুঁজিপতিরা আত্মরক্ষার জন্মে ফ্যাসিবাদের আশ্রয় নেয়। ক্ষয়িষ্ণু ধনতন্ত্রবাদকে বাঁচিয়ে তোলার তাগিদে জার্মানিকে মধ্যযুগে ফিরে যেতে হয়। প্রতিবিপ্লবী ও প্রতিক্রিরাশীলদের হরগোরী মিলন ঘটে ফ্যাদিবাদের রঙ্গমঞ্চে। মধ্যযুগীয় চিন্তা ও পূর্বের লুপ্ত সাংস্কৃতিক ধারাকে ফ্যাসিবাদ পুনরুজ্জীবিত করে। মানবেন্দ্রনাথ দেখিয়েছেন যে ধনতন্ত্রবাদের চূড়ান্ত বিকাশ ও পরিণতি সামাজ্যবাদী পথে যথন নিঃশেষ হয়ে পড়ে তথন তা ফ্যাসিবাদের আত্রয় নেয়।<sup>৫৫</sup> ধনতন্ত্রবাদের শিল্পোলয়ন প্রক্রিয়ায় সমাজোনতি শিথিল হয়ে যায়। মাতৃষ হয়ে পড়ে নিঃস্ব ও নিঃসহায়। তুর্বল হীনবীর্য মান্তবের কাছে ফ্যাদিবাদ টোটালিটাবিয়ান জাতি-প্রত্যয়ের সাহায্যে ভাবাবেগ স্বষ্টি করে; এবং এমন এক রঙীন স্বপ্ন দেখায় যেটা সাধারণতঃ তাদের আয়তের অতীত। একচেটিয়া পুঁজিপতিদের দাপটে লোকে যতই নিরাপত্তার অভাব বোধ করে ফ্যাসিবাদী শাসনতন্ত্র ততই ধৌয়াটে ভাবাবেগ ও উন্নাদনার দাহায্যে নিজ শক্তি বর্ধন করে; Struggle for existence তত্ত্বের সাহায্যে উগ্র জাত্যভিমানকে খুঁচিয়ে তোলা হয়; জাতির আধিপত্য ও অগ্রাধিকারকে স্থপ্রতিষ্ঠিত করার জন্মে হিটলারী প্রণালীতে নৃতত্তকে রাজ-নৈতিক ব্যাপ্তনা দান করা হয়। ৫৬

# পাঁচ: আর্থনীতিক চিন্তা

মানবেজনাথের নবমানবতাবাদী দর্শন সম্পূক্ত আর্থনীতিক চিস্তাও যথেষ্ট অভিনব।
দর্শন ও রাজনীতির মতো অর্থ নৈতিক বিষয়েও তিনি এক নতুন পথের সন্ধান
দিয়েছেন। তাঁর চিন্তা প্রধানতঃ সমসাময়িক ভারতীয় অর্থ নৈতিক অবস্থা ও
প্রয়োজনের পৃষ্ঠপটে উদ্ভূত। অর্থনীতি সম্পর্কে মোল চিন্তা ও দূরদৃষ্টির পরিচয়
তাঁর অনেক গ্রন্থেই পাওয়া যায়। রাজনীতির ক্ষেত্রে তিনি যেমন সংসদীয়
গণতন্ত্রের বিকল্প হিসাবে একনায়কতন্ত্রী শাসনব্যবস্থার পরিবর্তে তৃতীয় পথস্করপ
স্থগঠিত গণতন্ত্রের পথ উদ্ভাবন করেছেন, অর্থনীতির ক্ষেত্রেও তেমনি ধনতন্ত্র ও

সমাজতন্ত্রের কোনোটিকেই না নিয়ে তৃতীয় বিকল্পরূপ সমবায় অর্থনীতির পথ রচনা করেছেন। দর্শন ও রাজনীতির মতো অর্থনৈতিক বিষয়েও তাঁর মৃত্তির আদর্শ প্রাধান্ত লাভ করেছে। তিনি বলেন; "The economy of the new society also requires to be clearly defined. It will be planned with the purpose of promoting the freedom and well-being of the individual. It will, on the one hand, eliminate production for profit and, on the other hand, avoid unnecessary concentration of control. It will not allow individual freedom to be jeopardised by considerations of technical efficiency. As such, the economy will be neither capitalist nor socialist, but co-operative'। <sup>৫ ৭</sup>

তাঁর আর্থনীতিক চিন্তাভাবনার আন্তপূর্বিক একটি রেথাচিত্র আঁকা যাক। দেশের প্রাক-স্বাধীন কালে গঠিত তাঁর আর্থনীতিক চিন্তা স্বভাবতই কার্য-কারিতার দিক থেকে দানা বাঁধে। মার্কসবাদী জীবনে মার্কসীয় অর্থনৈতিক তত্ত্বের প্রভাবাধীনে থাকলেও ঐ-সময়কার চিন্তায় তাঁর স্বাধীন মনের পরিচয় বহু স্থ্রে ফুটে ওঠে। ভারতের অর্থনৈতিক উন্নয়ন প্রসঙ্গে কৃষি, শিল্প ও অর্থনৈতিক পরিকল্পনায় তিনি যে ভিন্ন দিকের নিশানা দেন তা আজও অনুসরণীয়।

তাঁর মতে ভারতের শিল্পোনয়নকে যথার্থ কার্যকর করে তুলতে হলে কৃষিরই উপর অধিক গুরুত্ব দেওয়া চাই। কৃষিনির্ভর দেশের গরিষ্ঠ জনসংখ্যা অন্তর্মত থাকলে সকল প্রচেষ্টাই ব্যর্থ হবে। দেশের অর্থ নৈতিক উন্নয়নের প্রারম্ভিক পদক্ষেপ্যরূপ তিনি তৃটি পদ্বার উল্লেখ করেন: 'Firstly, labour must be released from the primitive social function of producing food for a bare existence. For that purpose, it must be freed from the bondage of decayed feudal relations. And secondly, it must be more fruitfully employed through the introduction of modern means of production both in agriculture and industry'। <sup>৫৮</sup>

যুদ্ধোত্তর অর্থ নৈতিক ব্যবস্থার পুনর্গঠনকল্পে মানবেন্দ্রনাথের নেতৃত্বে কয়েকজন বিশিষ্ট অর্থনীতিবিদ কর্তৃক রচিত People's Plan (1944) গ্রন্থে এই কথাটিকে স্বস্পষ্টরূপে বলা হয়। ভারতের প্রথম পঞ্চবার্ষিক যোজনা এই চিন্তার প্রভাবে অনেকাংশে ফলদায়ক হয়েছিল। প্রাক-স্বাধীন কালে জাতীয়তাবাদী অর্থনীতি-

বিদরা মনে করতেন যে ভারতের ক্রত শিল্পোন্নয়ন ঘটলেই তার অর্থ নৈতিক সমস্থার স্থবাহা হবে। তাই তাঁরা জাতীয় শিল্পকে বিদেশী আমদানির হাত থেকে সংরক্ষণের জন্ম উপযোগী বিধিব্যবস্থা চাইতেন। তাতে একচেটিয়া পুঁজিবাদের কায়েমী স্বার্থে সাধারণ মান্থবের প্রাণ ওষ্ঠাগত হয়ে উঠবে বলে মানবেন্দ্রনাথ ভবিষ্যবাণী করেছিলেন। ১৯৬৮ সালে কংগ্রেদের উল্যোগে 'ন্যাশন্থাল প্রানিং কমিটি' গঠনের সময়ে দেশে ক্রত শিল্পোন্নয়ন ও ভারী শিল্পকে প্রাধান্য দেওয়া হয়েছিল। তারই বেশ টেনে পরবর্তীকালে ভারতীয় পুঁজিপতিরা 'বোম্বাই পরিকল্পনা' রচনা করে।

মানবেজনাথ কৃষিকে অগ্রাধিকার দিলেও শিল্পোন্নয়নকে উপেক্ষা করেন নি। তবে তাঁর শিল্পনীতির দৃষ্টিভঙ্গী ছিল ভিন্ন; প্রশ্নটিকে তিনি নিছক মূলধনের বিনিয়োগ ও মূনাফার দৃষ্টিতে দেখেন নি। তাঁর মতে জনদাধারণের ভোগ্যবস্তর উৎপাদন ও অধিক কর্মসংস্থানের প্রয়োজনে শিল্পোন্নয়ন হওয়া উচিত; শিল্পোন্নয়নের প্রাথমিক উপাদান তিনটি: 'Firstly, an abundant supply of labour; secondly, accumulated wealth could be converted into productive capital; and thirdly, a sufficiently large internal market'। "

ভারতে প্রথম তৃটির অভাব নেই। তৃতীয়টি আছে স্বপ্ত অবস্থায়। দেশ-বাদীর জীবনমানের উন্নতিদাধন প্রধান লক্ষ্য হওয়া উচিত; তাই দেশের চাহিদা মিটিয়ে বহির্বাজারে পণ্য রপ্তানি হওয়া বাঞ্চনীয়। দেজতো দরকার উৎপাদনকে আশু ভোগ্যবস্তুর চাহিদার দঙ্গে যুক্ত করা এবং দেইদঙ্গে মুনাফার নিয়ন্থব। People's plan-এ ভোগ্যবস্তুর উৎপাদনকে অগ্রাধিকার দেওয়া হয়।

কৃষি ও শিল্পোৎপাদনের মধ্যে একটা সামঞ্জন্ম বা ভারদাম্য থাকা চাই।
চাহিদার পশ্চান্ভূমি হল দেশের বৃহত্তর গ্রামীণ জনসংখ্যা। গরিষ্ঠ জনসংখ্যা
পশ্চাৎপদ থাকলে শিল্পোন্ধরন হবে নিক্ষল। ভারতের দ্বিতীয় পঞ্চবার্ষিক
যোজনায় কৃষিকে অবহেলা করে শিল্পকে অনর্থক প্রাধান্য দেওয়ায় দেশের অর্থনৈতিক সংকট ঘটেছে।

অন্তদেশের অত্বকরণে ভারতের অর্থনৈতিক পুনর্গঠনের পরিবর্তে মানবেন্দ্রনাথ ভারতের প্রকৃত সমস্থা ও প্রয়োজনের দিকে তাকিয়ে স্বতন্ত্র নীতি-নির্ধারণের পক্ষপাতী ছিলেন। ধনতান্ত্রিক ও সমাজতান্ত্রিক উভয় গোষ্ঠীই মনে করে যে ভারতের অর্থনৈতিক তুর্গতি নির্মূল করার একমাত্র উপায় বুঝি ক্রুত শিল্পোন্নয়ন। প্রভেদ এই যে প্রথম গোষ্ঠী চায় ব্যক্তিগত মালিকানা ও মোটা ম্নাফার অঙ্ক; পক্ষান্তরে রাষ্ট্র বা সমাজের মালিকানায় শিল্পোন্নয়ন হল দ্বিতীয় গোষ্ঠীর কামা।

মানবেন্দ্রনাথ দেশের জত বর্ধমান জনসমস্থাকে ভারতের অর্থ নৈতিক উরতির প্রধান অন্তরায় বলে মনে করতেন। প্রস্তাবিত ভারী শিল্পের বিস্তাবে কৃষি থেকে বড় জোর কোটি খানেক উদ্বৃত্ত মান্থ্যের কর্মসংস্থান হওয়া সম্ভব। কিন্তু কৃষিকে অবহেলা করার ফলে খাতের অনটন ও মূলাবৃদ্ধির সঙ্গে শিল্পের উৎপন্ন বস্তু লোকের ক্রয়ক্ষমতা ও চাহিদার অভাবে জমে থাকবে। মূনাফার হ্রাস ঘটলে পুঁজিপতিরা উৎপাদন কমাবে। সেই অবস্থাই ভারতে এখন দেখা দিয়েছে। দেশীয় শিল্পকে বাঁচানোর জন্মে সরকার এগিয়ে আদে; সাধারণ মান্থ্যের উপর করের বোঝা বাড়ে। সীমিত মূনাফা, মালের কাটতি না হওয়া ইত্যাদি অছিলায় ভারতীয় মূলধন সংকৃচিত হয়েছে; তাই প্রস্তাব উঠেছে আরও বিদেশী মূলধন আমদানি করার। বলা বাছলা বিদেশী মূলধন মানে মার্কিন মূলধন ও সেইসঙ্গে রাজনৈতিক প্রভাব-বিস্তাবের সম্ভাবনা। ভং

অপরদিকে সমাজতন্ত্রীরা চাইছেন শিল্পের জাতীয়করণ। শিল্পে অন্থরত দেশে এই নীতি বিপজ্জনক। মার্কস ধনতন্ত্রবাদের সংকট সীমানায় সমাজতন্ত্রের উন্থব ঘটবে বলেছিলেন; তার প্রধান পরিপূরক হল উন্নত শিল্প ও পরিণত শ্রমিক শ্রেণী। অন্থরত দেশের শ্রমিক শ্রেণী জীবিকায় অর্ধ-কৃষক। কাজেই অধুনা সমাজতন্ত্রীদের মনোভাবের দঙ্গে মার্কদের বৈজ্ঞানিক চিন্তার মিল নেই। ৬১

ভারী শিল্পের আশু প্রবর্তনের মতো প্রচলিত আর একটি ধারণা এই যে কৃষিকার্যে যান্ত্রিক আধুনিকীকরণ কৃষিসমন্তার সমাধান করবে। এবিষয়েও মানবেন্দ্রনাথ ভিন্ন মত পোষণ করতেন। তাঁর মতে এদেশে কৃষিক্ষেত্রে বৃহৎ যন্ত্রের রাপক ব্যবহার নিপ্রায়োজন। তাতে বেকার সমস্তাকে অনর্থক বাড়িয়ে তোলা হবে। যেদেশে জনসংখ্যা অন্ধ অথচ কর্ষণীয় জমি বিশাল সেখানেই যন্ত্রের প্রয়োজন হয়। ভারতে জমির অন্থপাতে চাষীর সংখ্যা অধিক। যন্ত্রের ব্যাপক প্রচলন ঘটলে বর্তমান কৃষিজীবী জনসংখ্যার শতকরা দশ জনকে দিয়ে সমগ্র কাজ করানো যাবে। ফলে উদ্ভ জনসংখ্যাকে তখন সর্বোন্নত শিল্পেও নিয়োগ করা যাবে না। তাছাড়া কৃষিতে বৃহৎ যন্ত্রের ব্যবহারস্থ্রে বিদেশী সাহায্য বা মূলধনের প্রয়োজন হবে অনিবার্য। ৬২

মানবেন্দ্রনাথের মতে অত্যধিক জনসংখ্যা ও খণ্ড-খণ্ড কৃষিক্ষেত্র এদেশের সবচেয়ে বড় সমস্থা। উৎপাদনের পরিমাণ বৃদ্ধির জন্মে টুকরো-টুকরো জমি- গুলিকে একত্র করা, সার হিসাবে গোময় ব্যবহার ও পুকুর, ইদারা ইত্যাদির সাহাযো সেচব্যবস্থার কার্যকারিতায় তিনি অধিক গুরুত্ব দিয়েছেন। তাঁর মতে যন্ত্রের চেয়েও বেশি প্রয়োজন সংগঠিত প্রয়াস ও উন্নত পদ্ধতি। বিভিন্ন অঞ্চলের মধ্যে সংযোগের স্থবিধার্থে রাস্তাঘাটেরও উন্নতি হওয়া দরকার। স্থানীয় চাহিদা ও বেকার সমস্তা সমাধানের জন্তে ছোট ছোট শিল্প, পশুপালনের প্রতিষ্ঠান ইত্যাদির বিস্তার হওয়া উচিত। ৬৩

মোটের উপর কৃষিনির্ভর ভারতে মাস্থবের ক্রয়ক্ষমতা ও জীবনমান উন্নয়নের প্রধান উপায় কৃষির যথোচিত উন্নতি সাধন। তাতে মাস্থবের ভাতকাপড়ের সমস্যা যেমন একদিকে মিটবে, অপরদিকে তেমনি শিল্পে উৎপন্ন মালের সম্ভাব্য বাজারও প্রসারিত হবে।

নবমানবতাবাদী অর্থনীতিতে পরিকল্পিত উত্তমকে বর্জন করা হয় নি। কিন্তু সমাজতল্পী ব্যবস্থায় অর্থ নৈতিক পরিকল্পনা সরকারি আধিপতা, কেন্দ্রাভিগ আমলাতন্ত্র ও শোষণে আবদ্ধ থাকে। অথচ তারই বিনিময়ে মাত্রবকে দিতে হয় এক মন্ত মূল্য— তা হল ব্যক্তিস্থাধীনতা। সেজত্তে মানবেন্দ্রনাথ বলেছেন: 'State ownership and planned economy do not by themselves end exploitation of labour; nor do they necessarily lead to an equal distribution of wealth...planned economy under political dictatorship disregards individual freedom on the pleas of efficiency, collective effort and social progress. Consequently a higher form of democracy in the socialist society, as it is conceived at present becomes an impossibility. Dictatorship defeats its professed end'। \*\*

নবমানবতাবাদী অর্থনীতিতে উৎপাদনের লক্ষ্য মান্থ্যের ব্যবহার, মুনাফা নয়। তেমনি অর্থ নৈতিক সাম্যের প্রলোভন দেখিয়ে ব্যক্তিস্বাধীনতা হরণও তার অভিপ্রায় নয়। এই ব্যবস্থায় সমবায় সংগঠনের ব্যাপক বিস্তারের কথা বলা হয়েছে। সমবায় সমিতির মাধ্যমে যৌথ কৃষিকর্ম, ক্রয়বিক্রয় ইত্যাদি কাজ চলবে। বিভিন্ন অঞ্চলের সমবায় সমিতিগুলির মধ্যে সংযোগ ও সহযোগিতার সম্পর্ক থাকবে এবং সেগুলিনীচে থেকে উপরে ক্রমান্থয়ে পিরামিড আকারে বিশুস্ত হবে। উৎপাদন, বিনিময় ও বন্টনের স্কর্ষ্ঠ ব্যবস্থার পরিচালক হবে এই সমিতিগুলি: 'It will consist of a network of consumers' and producers'

co-operatives and the economic activities of the society shall be conducted and co-ordinated by the people through these institutions. The co-operative economy shall take full advantage of modern science and technology and effect equitable distribution of social surplus through universal social utility services' | 8 a

অর্থ নৈতিক মৃক্তি না ঘটলে মান্নবের গণতান্ত্রিক আচরণতো দ্রের কথা তার মন্নগ্রুত্বের উন্মেষও যে অসম্ভব তা তিনি ঘার্থহীন ভাষার বলেছেন। তাঁর মতে সমাজতন্ত্র ও গণতন্ত্রের নিম্বর্ধে রচিত সমবায়ী পদ্ধতিতে মান্নবের বৈষয়িক উন্নয়ন সাধিত হবে। Managerial Socialism-এর মতো Managerial Democracy-ও তাঁর আদর্শের পরিপন্থী। তিনি চেয়েছেন গাছের ডগার পরিবর্তে গোড়ায় বারি সিঞ্চন করতে। তাই রাজনৈতিক প্রশাসনের মতো অর্থ নৈতিক বিধিব্যবস্থাকেও তলা থেকে গড়ে তুলতে চেয়েছেন। সমবায়ী অর্থনীতির যে-চিত্র তিনি তুলে ধরেছেন তার রূপায়ণ ও পরিচালনার দায়িত্ব দেশব্যাপী স্থানিক গণস্মিতিগুলির উপর নির্ভর করবে। স্থানিক সমিতির অবর্তমানে সমবায় সমিতিই তার কর্মভার বহন করবে।

### फिक लां नि कि म न थि ७ ति

মানবেন্দ্রনাথের বহু কিছু মৌলিক ও স্বদ্রপ্রদারী দৃষ্টিপ্রস্থত চিন্তার মধ্যে তাঁর যুগান্তকারী 'ভিকলোনিজেশন থিওরি' তাঁকে বিশ্বের রাজনীতির ইতিহাসে বৈশিষ্ট্য দান করেছে। ১৯২০ দালে কমিণ্টার্নের দ্বিতীয় কংগ্রেসে লেনিনের সঙ্গে উপনিবেশিক নীতি সম্পর্কিত মতভেদ থেকে শুরু করে দ্বিতীয় মহাযুদ্ধের শেষে ভারতের স্বাধীনতা প্রাপ্তির অনিবার্যতা সম্পর্কে তাঁর ভবিম্বদ্রাণী অবধি এই তত্ত্বের স্বর্থ বিস্তারিত।

লেনিনের সঙ্গে উক্ত বিতর্কে মানবেন্দ্রনাথের বক্তব্য ছিল যে ঔপনিবেশিক দেশগুলিতে বুর্জোয়া শ্রেণী কোনও বৈপ্লবিক ভূমিকায় অবতীর্ণ হবে না। লেনিন ও মানবেন্দ্রনাথ উভয়ের ভিন্ন ঘৃটি থিসিস সেই কংগ্রেসে গৃহীত হয়েছিল। তথন থেকে মানবেন্দ্রনাথের চিস্তায় এই তম্বটি ক্রমশ বিস্তৃতি লাভ করে।

'ভিকলোনিজেশন' কথাটি প্রথমে নিকোলাই আইভানোভিচ বুথারিন (১৮৮৮-১৯৬৮) ব্যবহার করেছিলেন এবং বহু বিতর্কিত এই বিষয়ে একটি কমিশন নিয়োগের প্রস্তাব তোলেন। প্রবন্ধাকারে লিখিত একটি খসড়া প্রস্তাব রচনার দায়িত্ব চীন থেকে ফেরার পর মানবেন্দ্রনাথের উপর অর্পিত হয়। পরে উৎসাহ থিতিয়ে যাওয়ায় সে-প্রস্তাব কমিন্টার্নে উত্থাপিত ও গৃহীত হয় নি। কিন্তু তারই ভিত্তিতে মানবেন্দ্রনাথকে 'lackey of imperialism' আখ্যা দিয়ে কমিন্টার্ন থেকে অপসারিত করা হয়।

তন্ত্রটি আলোচনার পূর্বে দামাজ্যবাদ বলতে কি বোঝায় তার দামান্ত উল্লেখ প্রয়োজন। লেনিন তাঁর Imperialism: the highest stage of capitalism প্রন্থে বলেছেন যে আভ্যন্তরীণ চাহিদা মেটানোর পর শিল্পে উন্নত দেশগুলি উন্ধৃত্ত মূলধন অধিক মূনাফার জন্তে উপনিবেশে বিনিয়োগ করে, যেথানে মূলধন অপ্রত্কল, জমির দাম সন্তা, শ্রমমূল্য নিম্ন এবং কাঁচামাল স্থলত। ৬৬ দেদিক থেকে দেখলে এই সিদ্ধান্তে উপনীত হওয়া যায় যে অর্থ নৈতিক মূনাফার জন্তেই দামাজ্যবাদ উপনিবেশগুলিতে শাদনাধিকার বজায় রাথে— রাজনৈতিক জাধিপত্যের জন্তে নয়।

ডিকলোনিজেশন তত্ত্বের সারাংশ এই যে প্রথম বিশ্বমহাযুদ্ধের পর বিটেনের উদ্বৃত্ত মূলধনের রপ্তানি ক্রন্ত হ্রাস পেতে থাকে; যুদ্ধের ক্ষয়ক্ষতি ও দায়দেনার ফলে বিটেনের আভ্যন্তরীণ উৎপাদন-শিল্প বিপর্যন্ত হয়ে পড়ে; পণ্যের বহিবাজার ক্রমেই বেহাত হতে শুরু করে; আভ্যন্তরীণ শিল্পবাণিজ্যকে গুছিয়ে তোলাই তথন এক মন্ত দায় হয়ে দাঁড়ায়; যুদ্ধের দক্রন দেনাও তথন বিপুল, বাণিজ্যিক এই শূক্তাতা অর্থাৎ রপ্তানিযোগ্য মূলধনের অভাব মেটাবার জন্তে বিটেন ভারতীয় পুঁজিপতিদের নানাবিধ রাজনৈতিক ও অর্থনৈতিক স্থযোগস্থবিধা দিতে শুরু করে— যাতে ভারতীয়দের মূলধনে সাম্রাজ্যবাদের ক্ষয় রোধ করা যায়। সেজতে ক্রমে ভারতে অবাধ বাণিজ্যের পরিবর্তে শিল্পের সংরক্ষণ, আমদানি শুক্ষের হার বৃদ্ধি ইত্যাদি ব্যবস্থা প্রবৃত্তিত হয়। ক্রমে ক্ষয়িফু সাম্রাজ্যবাদের স্থান পূরণ করে ভারতীয় পুঁজিপতিরা। মানবেন্দ্রনাথের Our Differences গ্রন্থে এই তত্ত্বের বিস্তারিত পরিচয় পাওয়া যায়।

এই প্রদক্ষে ভারতে ইংরেজের তদানীন্তন রাজনৈতিক নীতি ও মনোভাবের পরিবর্তন লক্ষণীয়। মানবেজ্ঞনাথ বলেছিলেন যে রপ্তানিযোগ্য মূলধনের অভাবে মৃমূর্ দামাজ্যবাদ পরাধীন ভারতকে ডোমিনিয়ন স্টেটাসের দিকে এগিয়ে নিয়ে যাবে, যেথানে শাসন-ক্ষমতা দখল করবে ভারতীয় বুর্জোয়া শ্রেণী। তাই তিনি মনে করেছিলেন ভারতীয় বুর্জোয়া শ্রেণীর বৈপ্লবিক ভূমিকার কোনও সম্ভাবনা নেই, একদিন যেটা ইউরোপের ক্ষেত্রে প্রবল ছিল। তিনি লিথেছেন: 'No

compromise (however far-reaching) between the Indian bourgeoisie and the British Imperialists will give real freedom to the Indian people' 189

ক্ষয়িষ্ণু দামাজ্যবাদ ভারতীয়দের সঙ্গে একটা রফা করার উদ্দেশ্যে ১৯১৯ সালে মণ্টফোর্ড শাসনসংস্কার এবং ১৯২২ সালের পর থেকে ফিসক্যাল, কারেন্সি, ইণ্ডাঙ্কী, এগ্রিকালচার প্রভৃতি বিষয়ক কমিশন নিয়োগ, সাইমন কমিশন প্রেরণ (১৯২৭), রাউণ্ড টেবল বৈঠকের ব্যবস্থা ইত্যাদি পন্থা অবলম্বন করে। অন্যদিকে তেমনি ভারতে ১৯২০-২১ দালের পর থেকে বৈপ্লবিক গণদংগ্রাম বানচাল হয়ে যাওয়া, বয়কট নীতির ক্রমিক বর্জন, স্বাধীনতার পরিবর্তে ডোমিনিয়ন কেঁটাসের দাবি প্রভৃতি বিষয় তথনকার ক্রমবর্ধমান ভারতীয় পুজিপতিদের ক্ষমতালিপ্স ও জনবিরোধী মনোভাবেরই পরিচয় দেয়। ব্রিটিশ ও ভারতীয় পুঁজিবাদের মধ্যে এই বোঝাপড়ার সময়ে কোনও সংঘাত যে ছিল না তা নয়— তবে দেটা ভারতীয় পুঁজিপতিদের স্বার্থে অধিক হুযোগস্থবিধা আদায়ের উদ্দেশ্যই প্রণোদিত ছিল। ক্রমিক পর্যায়ে এভাবে স্থযোগস্থবিধা পাওয়ায় ভারতীয় বুর্জোয়াশ্রেণী বৈপ্লবিক কর্মপন্থার বিরোধিতা করে। ভারতের পূর্ণ স্বাধীনতা এবং জনকল্যাণমূলক রাষ্ট্রগঠনের আদর্শে মানবেন্দ্রনাথ দে-সময়ে দেশীয় বুর্জোয়া শ্রেণীর চরিত্র উদঘাটিত করে দেন এবং চাষী-মজুর-মধ্যবিত্তের নেতৃত্বে জাতীয় কংগ্রেসকে গণআন্দোলনের উপযোগী ভরে তোলার প্রয়াসী হন। মানবেন্দ্রনাথের এ-তত্ত্ব ভারতীয় অবস্থার পটভূমিকায় রচিত হলেও অত্নরূপ সকল দেশের ক্ষেত্ৰেই প্ৰযোজ্য ছিল।

দিত্তীয় মহাযুদ্ধের প্রাকালে মানবেজনাথ এই তত্ত্বের ভিত্তিতেই দৃচপ্রত্যয় নিয়ে বলেছিলেন যে ঐ যুদ্ধ সাম্রাজ্যবাদী যুদ্ধ নয়— ফ্যাসিবিরোধী যুদ্ধ; ফ্যাসিবাদ বনাম গণতন্ত্র তথা মানব সভ্যতার আত্মরক্ষার যুদ্ধ। যুদ্ধে ফ্যাসিবাদী অক্ষশক্তি জয়ী হলে মানব সভ্যতার হবে চরম বিনাশ; অপরদিকে ফ্যাসিবাদের পরাজয় শুধু যে তার সমাধি রচনা করবে তাই নয়— উপরস্ক ছনিয়ার প্রতিক্রিয়াশীলতা অর্থাৎ ব্রিটিশ সাম্রাজ্যবাদেরও সমাধি রচিত হবে। তার অর্থ নৈতিক শক্তি হবে থব্ এবং রপ্তানিযোগ্য উদ্ভূত মূল্ধন থাকবে না। ফলে ব্রিটেনকে তার উপনিবেশ-গুলি ছেড়ে চলে যেতে হবে। ফ্যাসিবিরোধী সেই মহাযুদ্ধে তিনি মিত্রশক্তিকে সমর্থনের জন্মে কংগ্রেস ও দেশবাদীকে আহ্বান জানান। মানবেজনাথের সেই ঐতিহাসিক ভবিয়্বদাণী গণিতের মত নির্ভূল প্রমাণিত হয়। যুদ্ধনীতিস্থ্রেই তাঁকে

কংগ্রেস থেকে বেরিয়ে আসতে হয়েছিল। তাঁকে উপহাস করেছিল তথনকার বামপন্থী দলগুলি। স্বাধীনতার প্রাকালে প্রদন্ত মানবেন্দ্রনাথের একটি বক্তৃতা তাই স্থারণীয়: 'The British are quitting India neither under the pressure of the Congress resolution nor for any particular goodness of heart. They simply do no longer possess the power, financial as well as military, to hold this country. Since they can no longer rule, they have no other alternative than to quit. The already shaken foundation of British Imperialism has been blasted by the war'। अ

### ছয়: শিক্ষাচিন্তা

সাধারণ অর্থে মানবেন্দ্রনাথ শিক্ষাবিদ ছিলেন না এবং কোনও শিক্ষালয়ের সঙ্গে যুক্ত থাকেন নি। সেই দিক থেকে কোনও শিক্ষাতত্বও উপস্থাপিত করেন নি। কিন্তু তাঁর চিন্তায় শিক্ষা দ্র্বাধিক গুরুত্ব পেয়েছে। প্লেটোর আদর্শে শিক্ষাকেই তিনি গণতন্ত্রের বনিয়াদ বলে মনে করতেন। তিনি চাইতেন শিক্ষকদের শিক্ষিত করে তুলতে। কারণ শিক্ষকদের উপরেই আজকের অপরিণত তরুণ ছাত্রদের ভবিশ্বৎ নির্ভর করছে। কিন্তু শিক্ষকেরা প্রচলিত শিক্ষাব্যবস্থার ফলে তাঁদের গুরুদায়িত্ব সম্পর্কে অবহিত ও যত্নবান নন। আত্মশক্তি ও সামর্থেও তাঁদের বিশ্বাদের অভাব দেখা যায়। গতাত্তগতিক ধারায় তাঁরা ছোটদের কলের পুতুলে পরিণত করেন; ফলে তাদের সহজাত অহুসন্ধিৎসা, স্বাধীন চিন্তা ও স্বজনসত্তা বিকশিত হয় না। মান্ত্র গড়ার এই মহান কারিগর সম্প্রদায়কে তাঁদের সামাজিক ভূমিকা সম্পর্কে সচেতন ও সচেষ্ট করে তোলাই ছিল মানবেন্দ্রনাথের লক্ষ্য। কার্যত সারা জীবনে তিনি তাই করেও এসেছেন। কমিন্টার্নের অধীনে তাস্থলে প্রাচ্য বিশ্ববিভালয়ের অধ্যক্ষতা, দেরাগুনে বার্ষিক রাজনৈতিক শিবিরের আয়োজন, রেনেসাঁস ইনষ্টিটিউটের প্রতিষ্ঠা ইত্যাদি তার পরিচায়ক। রাজনৈতিক কর্ম-তৎপরতায় জীবন অতিবাহিত করলেও শিক্ষকতার প্রতি তাঁর বিশেষ আকর্ষণ ও প্রবণতা ছিল।

ব্যক্তিত্বের যথোচিত উল্নেখনাধনই তাঁর মানবতন্ত্রী শিক্ষার আদর্শ— নিছক অক্ষরাশ্রায়ী লেথাপড়া নয়। স্বাধীন চিন্তা ও বিজ্ঞানসমত দৃষ্টিতে মানুষের স্ক্রন্সভার নিরন্ধুশ বিকাশ ও গণতান্ত্রিক চেতনার জন্মে চাই উপযুক্ত শিক্ষার ব্যবস্থা। তাঁর ভাষায়: 'Education for democracy does not consist in teaching just reading and writing, but in making the people conscious of their humanness, to make them conscious of their right to exist as human beings, in decency and dignity. Education means to help them to think, to apply their reason'। ১৯

মানবতন্ত্রী জীবনাচারের বনিয়াদ হল শিক্ষা। বিজ্ঞানের আলোয় একথা প্রমাণিত যে মান্ত্র্য মাত্রেই যুক্তিপ্রবণ ও মননশীল চিন্তাশক্তির অধিকারী। দীর্ঘ অনভ্যাস এবং সামাজিক ধারায় ও প্রথায় মাতৃষকে ভুলিয়ে দেওয়া হয়েছে যে তারও বিচারক্ষমতা আছে; জ্ঞানবিভার একচেটিয়া অধিকারীদের সাহায্য ছাড়াও সাধারণ মাতুষ ভালমন্দ, উচিতাত্তচিতের তারতম্য নিরূপণে সক্ষম। সমান হুযোগ পেলে রুগ্ন ও পন্ধু মানুষ ছাড়া স্বাই একই সম্ভাবনার অধিকারী। বিভিন্ন মান্তবের মধ্যে নিজস্ব বৈশিষ্ট্য ও গুণগত তারতম্য যাই থাকুক না কেন সকলেরই মধ্যে আছে মৌল মানবিক সত্তা যার সাহাযো সকলেই আত্মর্যাদা, আত্মনির্ভরতা ও আত্মস্বাতস্ত্রোর গৌরব অর্জন করতে পারে। কিন্তু প্রচলিত শিক্ষাব্যবস্থায় তার স্কুযোগ যে অবর্তমান দে-কথারও তিনি উল্লেখ করেছেন: 'Education as a precondition of democracy is not just primary education; it is not even the conventional higher or scientific education. It is the process of raising the intellectual and cultural level of a people. So long as it cannot be maintained on the strength of scientific knowledge that every man, by virtue of being a human being, is capable of rising to the highest heights of human attainments, a humanist philosophy cannot be propounded, a humanist social doctrine cannot be advanced, a humanist political practice will not be possible' |9º

ছাত্ররা স্কুলকলেজে যায় প্রধানতঃ অর্থকরী শিক্ষার তাগিদে। তাতে দোষের কিছু নেই। কিন্তু সেই সঙ্গেই নাগরিক দায়দায়িত্ব ও কর্তব্যপালনে তাদের অবহিত করা যায়; তাদের মধ্যে আত্মবিশ্বাস, আত্মনির্ভরতা ও আত্ম-সম্ভাবনার চেতনা জাগিয়ে তোলার সেটাই প্রকৃষ্ট সময়।

পূর্বতন মানবতাবাদী শিক্ষায় কাব্যিক ও আধ্যাত্মিক চিন্তাই প্রাধান্ত পেয়েছে। পক্ষান্তবে মহুস্থ-প্রকৃতি ও বিশ্বতত্ত্বের বিজ্ঞানসম্মত বিশ্লেষণে বচিত নবমানবতা দর্শন দঠিক বিজ্ঞানচর্চার উপর অধিক গুরুত্ব আবোপ করেছে; বলা বাহুল্য প্রচলিত অর্থে নয়। মানবেন্দ্রনাথের মতে: 'Scientific knowledge as learned in schools and colleges is not enough to make a Humanist. You may learn something about physics and yet not be a scientist. There may be even recognised scientists who have not necessarily imbibed the scientific spirit. Knowledge in our days has become departmentalised. But true scientific knowledge presupposes an understanding and co-ordination of all the departments of science'। (১)

অভিজ্ঞতায় দেখা গেছে যে অক্ষরজ্ঞান ও তথাকথিত উচ্চশিক্ষায় উন্নত দেশেও গণতন্ত্র নিরাপদ হয় নি। তার কারণ সরকারি কর্তৃপক্ষের প্রতিবন্ধকতা। কোনও সরকারই চায় না যে জনসাধারণ নিজ সম্ভাবনায় ও চেতনায় স্বাধীন চিন্তা ও বিচারবোধে বিকশিত হয়ে উঠুক। সরকারি রীতিনীতি ও ক্রিয়াকলাপের নির্বিচার ঐকতান স্বষ্টই কর্তৃপক্ষের লক্ষ্য; ফৌজি নিয়মনিগড়ে ছোটবেলা থেকেই মাহুষের মন গঠিত হয়। তাই শিক্ষায় সরকারি উত্যোগ ও হস্তক্ষেপকে মানবেন্দ্রনাথ বিপজ্জনক বলে মনে করেছেন। কারণ: 'Democracy will not be possible until people are taught to remember precisely their critical faculties which governments naturally fear, and apply them for the administration of their community. And this is not taught under government-sponsored systems of national education'। 12

মানবেজ্ঞনাথ মনে করতেন ইট কাঠ বালির মতো উপাদানের সাহায্যে সমাজের বিভিন্ন সম্প্রদায় সামাজিক ইমারত নির্মাণে সহায়তা করে। কিন্তু গৃহনির্মাণের প্রধান উপাদান স্বরূপ সামাজিক সিমেণ্ট যুগিয়ে থাকেন শিক্ষকেরা। অথচ শিক্ষকেরাই সমাজে সবচেয়ে বেশি অনাদৃত; তাঁরা না পান যশের ভাগ, না পান স্থায়সঙ্গত পারিশ্রমিক। তাঁর দৃষ্টিতে শিক্ষকেরাই সমাজের প্রকৃত

শ্বপতি। সমাজ একদিন তাদের যথোচিত মানমর্যাদা দিতে বাধ্য হবে; শিক্ষক সম্প্রদায়কে নিজেদের সামাজিক ভূমিকা পালনের মধ্যে দিয়েই তা অর্জন করতে ছবে। দে-ভূমিকা কলের পুতৃনম্বরূপ আগামী দিনের নাগরিক স্বষ্টি করা নয়; মাত্র্য ও সমাজ সম্পর্কে সঠিক চেতনার উল্লেখনাধন ও তার ভিত্তিতে জীবনাচারের নিশানা জানানোই শিক্ষকদের সামাজিক ভূমিকার আদর্শ। ১০

বিনাবেতনে বাধ্যতামূলক শিক্ষার অবশ্যই প্রয়োজন আছে। বাধ্যতামূলক ছওয়ার সঙ্গেই সরকারি আধিপত্য দেখা দেয়। বর্ণপরিচয়ের আগেই ছোটরা শেখে বিশেষ কোনও ছবি বা পতাকাকে দেলাম জানাতে; নির্ধারিত পাঠ্য-বইয়ের বাইরের গ্রন্থজগৎ অগম্য। এ-ধরণের শিক্ষার ফল হয়ে দাঁড়ায় চিন্তার নিঞ্জিয়তা, অন্ধ বিশ্বাদ এবং প্রচলিত রাষ্ট্র ও সমাজ ব্যবস্থার প্রতি নির্বিচার আফুগতা। কাজেই দার্বিক (totalitarian) রাষ্ট্রেতো বটেই, অফুনত দেশের সংস্থীয় ব্যবস্থাতেও মান্তবের রুদ্ধ চিস্তাশক্তি ও মননশীলতা সাংস্কৃতিক বিকাশের অন্তরায় হয়ে দাঁড়ায়। সরকারের প্রত্যক্ষ ইচ্ছা অথবা অজ্ঞাতসারে যেখানে এই ধরণের অবস্থা বিরাজ করে নেখানে মাতুষের সহজাত যাবতীয় সতার উন্মেষ ও গণতন্ত্রী চেতনা সঞ্চারকল্পে ব্যক্তিবিশেষের স্বতঃপ্রণোদিত-ভাবে শিক্ষাদানের কাজে এগিয়ে যাওয়া ছাড়া পথ নেই। তাই তিনি সরকারি শিক্ষার সঙ্গে বেদরকারি ব্যবস্থার সংস্থান থাকা আবশ্যক বলে মনে করতেন। তাতে হয়তো অর্থের অনটন দেখা দেবে। দেজন্মে চাই দহদয় বিত্তবান ব্যক্তির পৃষ্ঠপোষকতা। এ বিষয়ে অনেক সময়ে তাঁদের থেয়ালথুশি ও উদ্ভট মনোভাব বাধা হয়ে দাঁড়ায়। তাই বেদরকারি ব্যবস্থার সাফল্য নির্ভর করে দেইসব লোকের উপর যাঁরা উপলব্ধি করেন যে সকল সামাজিক সমস্তার সমাধান ব্যক্তিমান্থ্যের সার্বভৌমত্বের প্রতিষ্ঠায় নির্ভরশীল, যার ভিত্তি হল নতুন আদর্শে শিক্ষার ব্যবস্থা। १° মানবেন্দ্রনাথের প্রস্তাবিত স্থগঠিত গণতান্ত্রিক ব্যবস্থায় স্থানিক গণ-मिश्रिके माञ्चरवत साधीन निकात नांत्रिय शहन कत्रत्व।

## দাত: মার্কদ ও মানবেন্দ্রনাথ

মূলত মার্কসের ভারভূমিতে ভূমিষ্ঠ মানবেজনাথ মার্কস-উত্তর বিশ্বে মাহুষের জ্ঞান ও অভিজ্ঞতার অভূতপূর্ব বিকাশের আলোয় মার্কসীয় দর্শনের বছবিধ ক্রটি ও অন্থপযোগিতা উপলব্ধি করেন। বিরোধিতার পরিবর্তে তিনি মার্কসবাদকে অতিক্রম করে 'নবমানবতাবাদ' দর্শনে উপনীত হন। মার্কসের প্রতি তাঁর সম্রাক্ষ মনোভাব বিন্দুমাত্র বিনষ্ট হয় নি। সামাজিক অন্তায় ও অবিচারের বিকদ্ধে মার্কসকে তিনি শ্রেষ্ঠ প্রবক্তারপে অভিহিত করেছেন। এবং মার্কসকে মূলত মানবতার পূজারী ও মৃক্তির অন্থরাগী হিসাবে দেখেছেন। তাঁর মতে মার্কসীয় চিন্তাতেই নবমানবতাবাদের বহু উপকরণ ইতন্তত নিহিত রয়েছে। মার্কসবাদকে মানবেজনাথ নবরূপ দিয়েছেন এই বলে: 'Freed from the falacy of economic determinism, the humanist, libertarian, moralist spirit of Marxism will go into the making of the new faith of our time'। 1%

মার্কদবাদের অধিকাংশ তম্বকে তিনি হয় পরিবর্তন নয়তো বর্জন করেছেন। মার্কদের সঙ্গে তাঁর মিল ও অমিল কী কী বিষয়ে তার দামান্ত আলোচনা করা যাক:

### हे जि शं म उ ख

মানবেন্দ্রনাথের মতে মার্কদের ইতিহাসতত্ত্ব নির্ভুল নয়। কারণ তাতে সমাজ-বিকাশের প্রক্রিয়ায় মানবমনের ভূমিকাকে আদে গুরুত্ব দেওয়াহয় নি। ইতিহাসকে শুধুমাত্র বস্ত্ববাদী বিষয়ম্থিতার দ্বারা বিশ্লেষণ করা অর্থহীন। সমাজবিকাশের পিছনে মান্থষের মন ও বৃদ্ধির স্থান এবং তার পুঞ্জীভূত ক্রিয়াক্ষমতা নগণ্য নয়। মার্কদের ইতিহাসতত্ত্ব চেতনাকে জড়ের বিকার ও তার পশ্চাদগামী মনে করা হয়। মানবেন্দ্রনাথ মার্কদবাদকে নতুনরূপে দেখেছেন— তাতে বস্তু ও ভাব উভয়েরই স্থান সমান। প্রাকৃতিক ও জৈব বিবর্তনধারায় ভাবের উৎপত্তি সম্পর্কে তাঁর দ্বিমত নেই। তবে তাঁর মতে নিজরূপ পরিগ্রহ করে ভাব একটা নিজস্ব বিবর্তনপথে অগ্রসর হয়। বিষয়টি তিনি তাঁর Reason Romanticism and Revolution নামক যুগান্তকারী গ্রন্থে বিস্তারিতভাবে আলোচনা করেছেন। বস্তু ও ভাব সম্পর্কে লিথেছেন: 'Philosophically, the materialist conception

of history must recognise the creative role of intelligence. Materialism cannot deny the objective reality of ideas...they are biologically determined; priority belongs to the physical being, to matter, if the old fashioned term may still be used. But once the biologically determined process of ideation is complete, ideas are formed, they continue to have an autonomous existence, an evolutionary process of their own, which runs parallel to the physical process of social evolution. The two parallel processes, ideal and physical, compose history' 1<sup>3,9</sup>

মানবীয় বিবর্তনের নির্দিষ্ট কোনও ক্ষেত্রে ভাবের গতি ও ঐতিহাসিক ঘটনার কারণযুক্ত (causal) সম্পর্ক দেখা যায় না। ইতিহাসকে মার্কস যে অর্থ-নৈতিক নির্দেশ্যবাদী প্রতায়ে (Economic Determinsm) বিশ্লেষণ করেন মানবেজনাথ তা বর্জন করেছেন। তাঁর মতে মান্তবের স্থাস্থাচ্ছন্য খোঁজার আদিম প্রবৃত্তির পিছনে অর্থনীতি অপেক্ষা জীববিভাই প্রযোজ্য। নৃতাত্ত্বিক গবেষণায় দেখা যায় মাতুষ যে-সংগ্রাম সর্বপ্রথম শুরু করেছিল সেটা ছিল প্রকৃতির বিরুদ্ধে; তথন তার আকৃতি ও ক্রিয়াকলাপ ছিল জৈবতাড়না প্রস্ত। বস্তবাদী ইতিহাস-ব্যাখ্যায় আদিম মানবমনের প্রতি বিশেষ শ্বীকৃতি দেওয়া হয় নি ; পরেও মাহুব অনেক কিছুতে স্বাচ্ছন্দা পেয়েছে যা অর্থনৈতিক নির্দেশ্যবাদে বিশ্লেষিত হয় নি। তাই অর্থ নৈতিক নির্দেশ্যবাদকে বস্তুবাদী দর্শনে অঙ্গীভূত করা যায় না। তাঁর কথায়: 'Economic determinism in social evolution and cultural history does not necessarily follow from Materialism ...it is an error to conceive Historical Determinism as purely economic. History is determined, but there are more than one determining factor...Determinism is inherent in Materialism. But Economic Determinism, being a dualist concept, cannot be necessarily related to Materialism' 195

বস্তবাদী হয়েও ভিন্ন নির্দেশ্যবাদ গ্রহণ করা যায়। যেমন রাষ্ট্রশক্তির নির্দেশ্য-বাদ, জলবায়ুর নির্দেশ্যবাদ, শারীরতাত্ত্বিক নির্দেশ্যবাদ— যা নিঃসন্দেহে বস্তু-ভিত্তিক। কাজেই বস্তবাদী দর্শনে অর্থ নৈতিক নির্দেশ্যবাদ আদৌ অপরিহার্য

#### न र्ज न

মার্কদের দান্দিক (Dialectic) বস্তুবাদী বিচারপদ্ধতিকে মানবেন্দ্রনাথ গ্রহণ করেন নি। তাঁর মতে দান্দিক পদ্ধতি ভাববাদী এবং তা তর্কশান্ত্রের যুক্তিজাল-মাত্র। বিশ্বতত্ত্বের ব্যাখ্যার দান্দিক পদ্ধতি অপেক্ষা যান্ত্রিক (Mechanistic) বিশ্লেষণ পদ্ধতি অধিক উপযোগী। তাঁর দৃষ্টিতে ইতিহাস ও দর্শনের অর্থ নৈতিক নির্দেশ্যবাদ ও দান্দ্রিক বিচার পদ্ধতি দ্বারা মার্কস ঈশ্বরকে হটিয়ে মান্তবের অধিকার প্রতিষ্ঠা করেছেন বটে, কিন্তু সমগ্র বিচারে মান্ত্র্য উৎপাদনকারীর পরিবর্তে উৎপাদনকলে পরিণত হয়েছে। প্রগতির প্রবক্তা মার্কস তাঁর দর্শনে উদ্দেশ্যবাদ (Teleology) সঞ্চারিত করেছেন। ১৯

বস্তু সম্বন্ধে মার্কসের ধারণা তাঁর পরবর্তীকালে বৈজ্ঞানিক গবেষণা ও আবিষ্কারের ফলে অচল হয়ে গিয়েছে। জড় ও চেতনার দৈত অস্তিত্ব প্রত্যয় বর্তমানে অপসারিত হয়েছে। শারীরবৃত্ত ও মনস্তব্বের মাঝে সেতৃবন্ধ রচিত হওয়ায় মানবেজনাথ জড় ও ভাবের অদ্বয় প্রত্যয়ে নতুন দৃষ্টিতে বস্তুবাদকে দেখেছেন; তাকে তিনি 'Physical Realism' বলে উল্লেখ করেছেন। ৮°

মার্কসীয় দর্শনে নীতিতত্ব উপেক্ষিত হয়েছে বলে মানবেন্দ্রনাথ অভিমত প্রকাশ করেছেন। মার্কসের দৃষ্টিতে নীতি আপেক্ষিক; সংগ্রামকালে মান্থ্য তার নৈতিক আচরণকে থাপ থাইয়ে নেয়; স্থায়ী ও চিরস্তন বলে কিছু নেই। তদমুসারে মন্থ্যপ্রকৃতিকে ছাঁচে ঢালা যায়। পক্ষান্তরে মানবেন্দ্রনাথ অষ্টাদশ শত্কের বস্তুরাদীদের মতো বিশ্বাস করতেন যে মন্থ্যচরিত্রে বহু কিছু গুণ আছে যা চিরস্তন। মানবমনের স্থায়ী প্রবণতাগুলির স্বীকৃতি ব্যতিরেকে সর্বজনগ্রাহ্ম কোনও রীতিনীতি গড়া যায় না। তাঁর মতে অধিকার ও দায়িত্ববোধের পশ্চাদ্ভূমি হল দৃঢ় ও স্থায়ী মূল্যবোধ। উৎপাদক শক্তি-নিচয়ের অধীনে (মার্কসীয় মতামুসারে) মানুষকে শৃদ্ধালিত রাখলে তার স্থাধিকার ও স্থজনসত্তা ক্ষুণ্ণ হয়; নৈতিক চেতনা অর্থ নৈতিক বিধিব্যবস্থায় উদ্ভূত হয় না। ৮০ মানবেন্দ্রনাথের নীতিতত্বে মানুষই স্বকিছুর মাপকাঠি। মার্কসীয় দর্শনে মানুষ্ অর্থ নৈতিক ব্যবস্থার অংশ বিশেষ। মার্কস যেথানে শ্রেণীসংগ্রামের দৃষ্টিতে নীতিতত্বকে বিচার করেছেন মানবেন্দ্রনাথ সেক্ষেত্রে মানুষের কতকগুলি স্থায়ী নৈতিক মূল্যবত্তাকে প্রাধান্ত দিয়েছেন।

### রা ষ্টু ত ত্ত্ব

মার্কদের রাষ্ট্রচিন্তায় সর্বাধিক গুরুত্বপূর্ণ বিষয় শ্রেণী-সংগ্রামেরও মানবেন্দ্রনাথ সমালোচনা করেছেন। তিনি বলেন যে শ্রেণী-সংগ্রাম মার্কদবাদের যুক্তিবিম্থ এক অন্তর্বিরোধ। মার্কদের দান্দ্রিক বিশ্লেষণ অন্তর্দারে শ্রেণী-সংগ্রামের প্রক্রিয়ায় প্রগতি ও সভ্যতার পথ রচিত হয়; শ্রেণী-সংগ্রামের শেষ পর্যায়ে বুর্জোয়া ও সর্বহারা শ্রেণীদয়ের দ্বন্দ্র অনিবার্ধ। তারপর গড়ে উঠবে শ্রেণীহীন সমাজব্যবন্থা। এই বিশ্লেষণ যদি মেনে নেওয়া হয় তাহলে সামাজিক গতি নিশ্চল হয়ে পড়বে। কারণ তথন অর্থাৎ শ্রেণীহীন সমাজে সংগ্রামের দ্বান্দ্রিক পরিস্থিতি থাকবে না।৮২

মধ্যবিত্ত শ্রেণী সম্পর্কে মার্কসীয় দৃষ্টিভঙ্গী পরিহার করে মানবেন্দ্রনাথ বলেছেন যে পুঁজিপতি ও শ্রমিকদের মাঝখানে মধ্যবিত্ত শ্রেণীর সংখ্যা ও সামাজিক শুরুত্ব বৃদ্ধিই পেয়েছে— মার্কদের মতামুদারে তারা লুপ্ত হয়ে যায় নি; ধনিকদের শোষণে নিষ্পিষ্ট হলেও তারা দর্বহারাদের মধ্যে অঞ্চীভূত হয় নি; বিশেষ করে শিক্ষা ও সংস্কৃতির ক্ষেত্রে তারা স্বাতন্ত্র্য ও প্রাধান্ত বৃদ্ধিই করেছে। মার্কস মধ্যবিত্ত শ্রেণীকে প্রতিক্রিয়াশীলরূপে অভিহিত করেছেন। পক্ষান্তরে মানবেন্দ্রনাথ দেখিয়েছেন যে প্রচলিত সমাজব্যবন্ধার বিকন্ধাচরণ তারাই করেছে সবচেয়ে বেশি, তারাই যুগিয়ে থাকে মননশীল ও বৈপ্লবিক নেতৃত্ব। দত্ম মানবেন্দ্রনাথের দৃষ্টিতে সমাজে বিভিন্ন শ্রেণী আছে; বিশেষ কোনও শ্রেণীর একনায়কত্ব কাম্য নয়। শ্রেণী-সংগ্রাম ও সামাজিক সংঘাত ছাড়াও সমাজের ভিতরে সমন্বয় ও অচ্ছেত্য বন্ধনও আছে; তাই দেখা যায় সমাজ পরম্পরবিরোধী শ্রেণীভিত্তিক শিবিরে বিভক্ত হয়ে সংঘর্ষে লিপ্ত হয় নি।

বিপ্লবতত্ত্ব সম্পর্কেও মার্কস ও মানবেন্দ্রনাথের দৃষ্টিভঙ্গী পৃথক। মার্কস ছান্দ্রিক প্রক্রিয়ার বিপ্লবকে অবশুস্থাবী বলে মনে করতেন। পক্ষাস্তরে এবিষয়ে মানবেন্দ্রনাথের বক্তব্য হল যে বিপ্লবের পশ্চাতে মান্থবের স্বতঃপ্রণোদিত স্কর্নশীল এক রোমান্টিক আবেগ থাকে। সকলের সমষ্টিগত আবেগ বিপ্লবের পথে চূড়াস্ত রূপ পরিগ্রহ করে। পিছনে থাকে সামাজিক নবরূপায়ণের স্কর্জনধর্মী আদর্শ। মার্কসবাদী ইতিহাসতত্ত্বের এটা একটা স্ববিরোধ যে সামাজিক বিবর্তনকে ছককাটা পথে স্থানিদিষ্ট করে দেওয়া সত্তেও সেই বিবর্তন প্রস্থৃত সমাজ ব্যবস্থার বিক্লব্রে বিপ্লবকে ছাড়পত্র দেওয়া হয়েছে। বস্তুবাদী নির্দেশ্যবাদের সঙ্গে পরমকারণবাদী বিপ্লবের সঙ্গতি নেই। মার্কসের বিপ্লবতত্ব শ্রেণী সংগ্রাম ও অর্থ নৈতিক

তত্ত্বের ভিত্তিতে রচিত। মানবেন্দ্রনাথ বিপ্লবকে মান্নুষের সর্ববিধ বন্ধনম্ব্রির দিক থেকে দেখেছেন। ৮৪

প্রচলিত বৈপ্রবিক কর্মপন্থা অর্থাৎ সশস্ত্র অভ্যুত্থান সম্পর্কেও মানবেন্দ্রনাথ সংশয় প্রকাশ করেছেন। তাঁর মতে বর্তমানে শক্তিশালী রাষ্ট্রের বিরুদ্ধে সশস্ত্র বিপ্লব-প্রচেষ্টা অসম্ভব হয়ে দাঁড়িয়েছে। ৮৫ কমিউনিস্টরা পশ্চাৎপদ নিপীড়িত বিশেষ কোনও শ্রেণীর স্বার্থে সংগ্রাম করে, যাদের অর্থ নৈতিক ছর্গতিই প্রাধান্ত পায়। কিন্তু সকল শ্রেণীর মান্থবের যুক্তিসম্মত শুভচেতনার ভিত্তিতে বিপ্লবের পথ রচিত হয় না। মানবেন্দ্রনাথের মতে নতুন জীবনদর্শনের আলোকে বিপ্লবের নিশানা দেখানো দরকার, যেথানে সর্বহারা শ্রেণীই শুধু নয়, সকল শ্রেণীর মান্থর একে অপরকে পদানত না করে সর্ববিধ প্রতিবন্ধকতা (অর্থ নৈতিক, রাজনৈতিক, সামাজিক, সাংস্কৃতিক) থেকে মুক্ত হয়ে স্বীয় সম্ভাবনার বিকাশসাধনে সমান স্থযোগ পারে। বৈপ্লবিক কর্মপন্ধতি রচিত হবে সংশ্লিষ্ট দেশ ও তার অবস্থা অনুযায়ী।

মান্থবের সমস্থাকে মানবেজ্ঞনাথ কেবলমাত্র শ্রমিক ও মালিকের দন্দ কিংবা বুর্জোয়া ও প্রলেটারিয়েটের সংঘাতরূপে দেখেন নি। তাঁর কাছে গণতন্ত্র বনাম ফৌজি একনায়কতন্ত্র, সর্বগ্রাসী যুথবাদী জাতি বা শ্রেণী বনাম মুক্তিকামী ব্যক্তি-মান্থবের বিরোধই বুহদাকারে প্রতিভাত হয়েছে।

রাষ্ট্রের বিলুপ্তিও মার্কসবাদী রাষ্ট্রচিন্তার অগ্যতম এক প্রধান অঙ্গ। মার্কস বলেছেন সর্বহারা একনায়কত্বে সাম্যবাদ স্থপ্রতিষ্ঠিত হয়ে যাবার পর রাষ্ট্রের আর কোনও প্রয়োজন থাকবে না; রাষ্ট্র নিপীড়নকারী একটি যন্ত্রবিশেষ। কী ভাবে রাষ্ট্র বিলুপ্ত হবে এবং তার পরবর্তীকালের অবস্থাই বা কী হবে সে-সম্পর্কে মার্কস দবিস্তারে কিছু বলেন নি। মানবেন্দ্রনাথ মার্কসের এই চিন্তাকে অলীক কল্পনা বলে মনে করেন। বিরোধী শক্তিকে দাবিয়ে রাখার জন্যে ভিক্টেরি শাসনের প্রশ্ন থাকবেই। মানবেন্দ্রনাথের দৃষ্টিতে রাষ্ট্র সমাজবদ্ধ মান্থ্রের কাছে একটি অত্যাবশ্যকীয় অঙ্গ। তার অবলুপ্তি অসম্ভব ও অকার্যকর। ৮৬

মার্কদ উদারতন্ত্রীদের ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্যবাদকে গ্রহণ করেন নি। এটি মানবেন্দ্র-নাথের নব্যদর্শনের একটি অঙ্গ।

### অৰ্থ নী তি

মার্কদের দৃষ্টিতে উদ্ভ মূল্যের (Surplus Value) উৎপাদন পুঁজিবাদের একটি প্রধান লক্ষণ। বস্তুত উৎপাদক অর্থাৎ শ্রমজীবীরা উদৃত্ত মূল্য থেকে শুধু যে পুজিবাদী সমাজেই বঞ্চিত হয় তা নয়, সমাজতান্ত্রিক রাষ্ট্রেও হয়। হওয়াটাই স্বাভাবিক। কারণ এই উদ্ভূত মূল্য একটি সামাজিক উদ্ভূত— তারই উপর নির্ভর করে সমাজের অগ্রগতি। উদ্ভূত ব্যতিরেকে রাশিয়ার ক্রত শিল্পোন্নয়ন ও অর্থ নৈতিক বিকাশ সম্ভব হত না। উদ্ভূত মূল্যই হল মূলধনের উৎস। মূলধনের সঞ্চয় বৃদ্ধি না পেলে উৎপাদনের সমৃদ্ধি ঘটে না। মার্কস মনে করতেন শ্রমিকদের বঞ্চিত করে উদ্ভূত মূল্য দঞ্চিত হয়; অতএব সমাজতন্ত্রে ঐ উদ্ভূত মূল্য শ্রমিকেরা পেলে তার যথোচিত নিষ্পত্তি হবে। তাঁর ভাষায় 'expropriation of expropriators' হওয়া চাই। কার্যত রাশিয়ায় তা ঘটে নি। সেজ্যে মনে হতে পারে যে রাশিয়াতে 'Revolution Betrayed' হয়েছে; এখন সেথানে রাষ্ট্রীয় ধনতন্ত্র চলেছে। মানবেন্দ্রনাথ এ-কথার বিরোধিতা করে বলেছেন যে উদ্ভূত মূল্যতত্ত্বের অসংগতি ও অসম্পূর্ণতা লেনিন ও ষ্টালিনের দ্রদ্শিতায় সংশোধিত হয়েছে। ৮৭

# আট : গান্ধী ও মানবেন্দ্রনাথ

মার্কদীয় পথ পরিমার্জনা করে যেহেতু মানবেন্দ্রনাথ বিকেন্দ্রিক রাষ্ট্রব্যবস্থা, পার্টিহীন রাজনীতি, সতা, নৈতিকতা ওমানবতার আন্দোলনে আত্মনিয়োগ করেছেন
দে-হেতু তাঁকে অনেকেই গান্ধীবাদী চিস্তার অনুসারী বলে মনে করেন। কিন্তু
সেটা ভ্রান্ত ধারণাপ্রস্থত। কারণ গান্ধীর ও মানবেন্দ্রনাথের দৃষ্টিভঙ্গী ও জীবনাদর্শ
তথা উভয়ের মানবতন্ত্রী দর্শনের মধ্যে রয়েছে এক হস্তর ব্যবধান। উভয়ের
দার্শনিক চিস্তার পশ্চাৎপট সম্পূর্ণ ভিন্ন ও পরস্পরবিরোধী।

গাদ্ধীদর্শন ভারতের সনাতন আধ্যাত্মিক ঐতিহ্ন ও জীবন সম্পর্কে বিশ্বাতীত প্রত্যয়ের ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত। গাদ্ধীর সত্য ও নীতির উৎস মহয়চরিতে নিহিত নয়; অতিপ্রাক্বত ও অতিমানবিক শক্তিই হল তার উৎস। মাহুষের স্থান সেথানে গোণ। দিব্য ইচ্ছা ও আদেশ থেকে গাদ্ধীবাদ প্রেরণা সঞ্চার করেছে। স্বভাবতই গাদ্ধীর সমাজদর্শনও সেই অতীন্দ্রিয় শক্তির নিগড়ে আবদ্ধ। গাদ্ধীর অহুগামী বিনোবা ভাবে যে-দলবিহীন রাজনীতির কথা বলেছেন তাও সেই শক্তিভেই অহুপ্রাণিত। গান্ধী রাজনীতিকে সত্যের উপর প্রতিষ্ঠিত করতে চেয়েছেন। কিন্তু তাঁর সত্য অতীন্দ্রিয় ও আধাাত্মিক— সেখানে একমাত্র 'ঈশ্বরই সত্য'। তাই যুক্তির পরিবর্তে তিনি স্বজ্ঞার (Intuition) সাহায়েে সত্যের সন্ধান করেছেন। সত্যকে প্রতিষ্ঠিত করার জন্যে তিনি যে 'সত্যাগ্রহ' পদ্ধতির সৃষ্টি করেছেন স্বভাবতই যুক্তি সেখানে অক্তপন্থিত। গান্ধীর যুক্তিনিরপেক্ষ নীতিনির্ভর রাজনীতিকে যুক্তিবাদী (Rational) বলা যায় না।

গান্ধীর দর্শন মূলত জীবনবিম্থ। জীবনের উপভোগ সেথানে উপেক্ষিত। কুচ্ছুসাধন ও কঠোর জীবননির্বাহ, পার্থিব স্থথ ও ভোগে নিস্পৃহা এবং বৈষয়িক ক্ষেত্রে নিম্নমানের সরল জীবনই ছিল তাঁর আদর্শ— এমনকি মননশীল (intellectual) জীবনযাপনেও তিনি বিশেষ উৎসাহী ছিলেন না।

পক্ষান্তরে মানবেন্দ্রনাথের বস্তুবাদী মানবতন্ত্রী দর্শন সর্বার্থে বিজ্ঞানের উপর প্রতিষ্ঠিত। সে-দর্শনে মান্নুষকেই স্বয়ংসম্পূর্ণ বলে মনে করা হয়— তার সত্য ও নীতিত্ব মান্নুষের সহজাত যুক্তিপ্রবণ মনেই নিহিত— তাতে অতীন্দ্রিয় ও আধ্যাত্মিক শক্তির কোনও স্থান নেই। এবিষয়ে ইতিপূর্বে বিস্তারিত আলোচনা করা হয়েছে।

যুক্তিপ্রবণতাকে সর্বোপরি স্থান না দেওয়ায় গান্ধীবাদে মান্তব হয়েছে থর্ব এবং মান্তব্যক্ত একমাত্র সভারপে ঘোষণা না করায় মান্তব্যর আত্মপ্রতায়ও বিনষ্ট হয়েছে। ছটি বিপরীতম্থী দৃষ্টিভঙ্গী থেকে গান্ধী ও মানবেন্দ্রনাথের মতবাদ রচিত— সেজন্তে ব্যাবহারিক ক্ষেত্রেও তাঁদের বৈপরীতা স্থপরিক্ষৃট। মানবেন্দ্রনাথ চাইতেন বাক্তিস্বাতস্ত্রাবাদ, যেটা গান্ধীর দিবা অভীপা বা গুরুবাদী বেদীমূলে উৎসর্গীকত। মানবেন্দ্রনাথ ব্যক্তিমান্ত্র্যকে সার্বভৌম ক্ষমতার অধিকারী করেছেন; পক্ষান্তরে গান্ধীর অছিবাদে (Trusteeship) ব্যক্তিমান্ত্রের অধিকার অপক্রত হয়েছে। গান্ধীর পার্টিহীন রাজনীতি তাই গণতান্ত্রিক নয়। রাষ্ট্রে বাক্তিমান্ত্র্যকে শক্তিশালী করার জন্যে মানবেন্দ্রনাথ পার্টিহীন রাজনীতির পথে অগ্রেসর হয়েছেন।

গান্ধী আধুনিক যন্ত্রশিল্পকে ভয় ও দ্বণার চোথে দেখেছেন। তিনি ছিলেন প্রাচীনপন্থী, তাই আধুনিক সবকিছুই তাঁর কাছে বিষবৎ পরিত্যাজ্য। গান্ধী জাতীয়তাবাদকে বর্জন না করেও বিশ্বজনীনতাকে গ্রহণ করেছেন। পক্ষান্তরে মানবেক্সনাথ রবীক্সনাথের মতো জাতীয়তাবাদের তীব্র নিন্দা জানিয়ে বৈশ্বিক মানব সম্প্রদায়ের আদর্শ প্রচার করেছেন।

# न्यः : त्वीलनाथ ७ मानत्वलनाथ

রবীন্দ্রনাথের সঙ্গে মানবেন্দ্রনাথের ব্যক্তিগত পরিচয় বা যোগাযোগের কথা জানা যায় না। উভয়ের কর্মক্ষেত্র এবং দার্শনিক চিস্তার পৃষ্ঠপট ভিন্ন হলেও সামাজিক বিচারবিশ্লেষণের মধ্যে তৃজনের বিস্তর মিল দেখা যায়।

রবীন্দ্রদর্শনের ভিত্তিভূমি আধ্যাত্মিক ও অতীন্দ্রিয়; মানবেন্দ্রনাথের দর্শন সম্পূর্ণ বস্তুবাদী। প্রাচীন ভারতীয় আদর্শে রবীন্দ্রনাথ প্রেরণা লাভ করেন; পক্ষান্তরে মানবেন্দ্রনাথের মনে ভারতের প্রাচীনত্ব অপেক্ষা পাশ্চাত্য দর্শনই অধিক প্রতিফ্লিত। উভয়ের দৃষ্টিতেই রাজনীতি ও নৈতিকতার সম্পর্ক অবিচ্ছেত্য।

রবীন্দ্রনাথের মানবতন্ত্রী দর্শন আধ্যাত্মিক বাঞ্চনায় রচিত হলেও দেখানে দিব্য আদেশাধীনে মানুষকে না রেখে তাকে সম্পূর্ণ মুক্তি দেওয়া হয়েছে। যুক্তিকে রবীন্দ্রনাথ উপেক্ষা করেন নি।

ববীন্দ্রনাথের 'স্বদেশী সমাজ'-চিন্তায় বাষ্ট্র ও সমাজের কর্মক্ষত্র ভিন্ন।
মানবেন্দ্রনাথের দৃষ্টিতে রাষ্ট্র সমাজদেহের অবিচ্ছেত্য অঙ্গ— রাষ্ট্রের কাজ কেবল
প্রতিরক্ষার ব্যবস্থা এবং আইন ও শৃঙ্খলা বজায় রাখা নয়, বিভিন্ন সামাজিক
কর্মতৎপরতার মধ্যে সংযোগ ও সামঞ্জশুবিধানও তার কাজ। প্রাচীনকালে
এখনকার মতো সমাজের এত জটিলতা ছিল না বলেই হয়তো জনজীবনে রাষ্ট্রের
ভূমিকা ছিল গৌণ; কিন্তু বর্তমান সমাজ নানাভাবেই এত জটিল হয়ে পড়েছে
যে রাষ্ট্রের প্রয়োজন অপরিহার্য বলেই মানবেন্দ্রনাথ অভিমত প্রকাশ করেছেন।
রাষ্ট্রকে অবশ্য মানবেন্দ্রনাথ অনাবশ্যক অগ্রাধিকার কিছু দিতে চান নি।

রবীন্দ্রনাথের পঞ্চায়েতী সমাজব্যবস্থার সঙ্গে মানবেন্দ্রনাথের গণসমিতির পরিপূর্ণ সাদৃশ্য আছে। উভয়েই বিকেন্দ্রিক শাসনব্যবস্থায় ব্যক্তিমান্থবের সক্রিয় উত্তম ও স্ক্রনীশক্তির অবাধ বিকাশ চেয়েছেন। রবীন্দ্রনাথ পরী পঞ্চায়েতগুলিকে কিছুটা পরস্পর-বিচ্ছিন্নভাবে ও স্বয়ংসম্পূর্ণরূপে গড়তে চেয়েছিলেন। সে বিষয়ে মানবেন্দ্রনাথ অনেকটা সোভিয়েত ধাঁচের পিরামিড আকারে ক্রমবিশ্রস্ত এবং স্ব্যংবন্ধ গণসমিতির কাঠামোকে পরিশাসনের ভিত্তিরূপে কল্পনা করেন।

অর্থ নৈতিক বিষয়েও তুজনের মিল যথেষ্ট। তুজনেই ছিলেন সমবায় প্রথার সমর্থক। আধুনিক যন্ত্রশিল্পকে রবীন্দ্রনাথ কিছুটা সমালোচনা করলেও মানবেন্দ্রনাথ ভা করেন নি।

ব্যক্তিস্বাতস্ত্রে বিশাসী উভয়েই ছিলেন নিখাদ বৈশ্বিক মনোভাবাপন।

জাতীয়তাবাদের উপর উভয়েই তীব্র কশাঘাত করেছেন। ফ্যানিজম ও কমিউ-নিজমের মধ্যে রবীন্দ্রনাথ যে সাদৃশ্য দেখিয়েছেন উত্তরকালে তার কিছুটা দার্শনিক সামঞ্জন্তের ব্যাখ্যা পাওয়া যায় মানবেন্দ্রনাথের রচনায়।

দেশের রাজনৈতিক ক্রিয়াকলাপের সংকীর্ণতা এবং চিস্তাহীনতাকে তৃজনেই তীব্র সমালোচনা করেন। চিস্তায় ও ব্যবহারে উভয়েই ছিলেন আধুনিকতার পক্ষপাতী।

## দশ: উপসংহার

ভারতীয় দমাজ ও সভ্যতা আবহমানকাল যাবৎ মূলত আধ্যাত্মিক চিন্তাধারা থেকে প্রাণরদ দঞ্চয় করে এদেছে। প্রাচীন ও মধ্যযুগে বস্তবাদী চিন্তার উৎকর্ম দেখা গেলেও তা জনমানদে স্থায়িত্ব ও বিভৃতি লাভ করে নি। আধুনিক কালেও এদেশের চিন্তানায়কদের প্রেরণার উৎস হয়েছে গীতা ও উপনিষদ। এ-যুগের ভারতীয় দাধনায় তাই বন্ধবাদী মানবেন্দ্রনাথও একজন নিঃসঙ্গ পথিক।

রামমোহনের বিশ্বজনীন আদর্শের শ্রেষ্ঠ পরিণতি দেখা যায় মানবেন্দ্রনাথের মানবতন্ত্রী দর্শনে। উনিশ শতকে নবাগত পশ্চিমী চিন্তার প্রভাবে বুদ্ধির স্বাধীন চর্চা, যুক্তিবাদী দৃষ্টিভঙ্গী ও মানবতন্ত্রী জীবনাদর্শে উদ্বুদ্ধ ডিরোজিও, নব্যবঙ্গদল, অক্ষয়কুমার, বিভাসাগর প্রমুখ চিন্তানায়কদের নেতৃত্বে এদেশে যে স্বল্পকালীন রেনেসাঁলের স্ট্রনা হয়েছিল প্রায় শতাব্দীকাল পরে প্রকারান্তরে তারই স্ক্র ধরে যেন মানবেন্দ্রনাথ অগ্রসর হয়েছেন।

অপরিণত প্রথম জীবনে তিনি বন্ধিমচন্দ্র ও বিবেকানন্দের আদর্শে অন্ধ্রপ্রাণিত হয়েছিলেন। সন্মাদবৈরাগ্য থেকে ক্রমে তিনি বস্তবাদী জীবনে প্রবেশ করেন; পর্যাক্রমে জাতীয়তাবাদ পরিহার করে বিশ্বজনীন আদর্শে আকৃষ্ট হন, মার্কসীয় দর্শনের প্রভাব কাটিয়ে নবমানবতা দর্শন উদ্ভাবন করেন। তাঁর এই মানসিক বিবর্তনের পিছনে ছটি আবেগ নিয়তই প্রেরণা সঞ্চার করত। একটি হল মৃক্তির আদর্শ এবং অপরটি হল মত্যের প্রতি অটল নিষ্ঠা। মৃক্তির আকাজ্ঞা ও সত্যের সন্ধান পরিশেষে তাঁর নবাদর্শনে সমন্বিত হয়েছে। এই ছটি প্রবণতার জল্যে তাঁকে আজীবনকাল অনেক তাাগ ও কষ্টমীকার করতে হয়েছে; তাঁর দম্পর্কে ভুল বোঝাবুঝির স্বষ্টি হয়েছে, দেইসঙ্গে তাঁর উপর বর্ষিত হয়েছে অশেষ কুৎসা।

এই তৃটি আবেগের তাড়নাতেই তিনি প্রথমজীবনে সন্ত্রাসবাদী হয়েছিলেন। পরে সেই আদর্শের সীমাবদ্ধতা উপলব্ধি করে উচ্চতর মানবিক আদর্শ ও মৃক্তির প্রেরণায় মার্কসীয় দর্শনে আরুষ্ট হন। মার্কসীয় দর্শনেও মৃক্তি ও সত্যের বিশেষ স্থান খুঁজে পান নি। এ-ধরণের ক্ষেত্রে মান্ত্র্য সাধারণত হতাশায় ও নৈরাক্তে পলায়নী মনোবৃত্তি গ্রহণ করে। কিন্তু তা না করে তিনি আজীবনকাল সঞ্চিত্ত অভিজ্ঞতার সাহায্যে ব্যাবহারিক দিকের প্রতি লক্ষ রেথেই মৃক্তির দর্শন রচনায় আত্মনিয়োগ করেন।

মার্কস ও মানবেন্দ্রনাথ উভয়েরই দর্শনচিন্তা বস্তুবাদী বিশ্বতত্ত্ব (materialistic cosmology) প্রতিষ্ঠিত। উভয়ের অন্তর্বর্তীকালে বৈজ্ঞানিক বিকাশ তাঁদের চিন্তার মাঝে ব্যবধান স্বষ্টি করে। মার্কসের আমলে পদার্থবিদ্যা ও মনস্তত্ত্বের ছিল শৈশব অবস্থা। পূর্বতন ভাববাদী দার্শনিক ধারাকে কাটিয়ে উঠতে গিয়ে মার্কস ভাবকে বস্তুর নিছক প্রতিফলনরূপে বিশ্লেষণ করেন। মার্কসের দৃষ্টিতে মান্ত্র্য অর্থনৈতিক নির্দেশনায় ইতিহাসের অমোঘ লক্ষ্যপথে এগিয়ে চলে। ফলে মান্ত্র্যের কোনও স্বাধীন সত্তা বলে কিছু থাকে না; মৃক্তির প্রয়োজন ঘটে বিশেষ শ্রেণীর স্বার্থে; নৈতিকতাও তাই সেই শ্রেণীস্বার্থের বিচারে আপেক্ষিক মাত্র; ইতিহাসের নির্দেশে যুক্তির সীমানাও স্থাচিহ্নিত; স্বাধীনসন্তাবিহীন ব্যক্তিমান্ত্র্য এই দৃষ্টিতে নিতান্তই অসহায়।

মানবেন্দ্রনাথ মার্কসের পূর্বকালীন ভাববাদী দর্শন গ্রহণ করেন নি; আবার মার্কসের বস্তবাদও তাঁর কাছে স্থুল বলে মনে হয়েছে। চিন্তনকে তিনি বস্তব নিছক প্রতিফলনস্বরূপ বিচার করেন নি। তাঁর দৃষ্টিতে যুক্তি ও নীতিসম্বত চিন্তার উৎস হল physical reality। তাঁর মতে চিন্তাশক্তির পিছনে যেমন বিশাতীত কোনও দিবা নির্দেশ নেই, তেমনি মান্ত্যের পরিচিন্তন লেনিনের বাাখা। অন্থযায়ী চলচিত্রের মতো নিজ্জিয় একটি প্রতিফলনমাত্র নয়— অর্থাৎ, ভাব ও বস্তুর মধ্যে পারম্পরিক প্রভাব দেখা যায়, কোনোটিই কারো অগ্রবর্তী নয়। বস্তবাদী বিশ্বতন্ত্বের সঙ্গে নৈস্থিক গতির যান্ত্রিক বিশ্লেষণভঙ্গী (mechanistic methodology) মানবেন্দ্রনাথের দর্শনচিন্তার তৃটি মৌলিক বৈশ্লিষ্টা।

মানবেন্দ্রনাথের দৃষ্টিতে প্রকৃতি, মান্ত্র্য এবং নৈতিকতা অচ্ছেগ্যবন্ধনে আবদ্ধ। এ-দৃষ্টি মূলত বস্তুবাদী। মান্ত্র্য প্রকৃতির অঙ্গ। যেহেতু প্রকৃতির গতিপথ যান্ত্রিক নিয়মে নির্দিষ্ট দেই কারণে মান্ত্র্যের চিন্তা, অন্তুভূতি ইত্যাদি যাবতীয় ক্রিয়াশীলতা নিয়মনির্নিষ্ট। প্রকৃতির ধারায় যেমন এক শৃঙ্খলা ও পারম্পর্য আছে মাহুবের অস্তিত্বেও তেমনি এক মৌল শৃঙ্খলা আছে।

মান্তবের যুক্তিপ্রবণতার নিশ্চয়তা প্রাকৃতিক নিয়মশৃঙ্খলায় স্থচিহ্নিত। যুক্তি নিয়মশৃঙ্খলিত প্রাকৃতিক পরিবেশেরই ঘেন এক প্রতিধ্বনি। যুক্তিপ্রবণতা অর্জন দাপেক্ষ নয়— মাতুষের তা একটা জৈব ধর্ম। যুক্তিবোধের তাগিদেই মাতুষ নীতিনিষ্ঠ এবং মুক্তির পিয়াসী হয়। কাজেই যুক্তি নীতি ও মুক্তির আবেগ মান্তবের একটা জন্মগত ধর্ম। তাই থেকে মানবেন্দ্রনাথ এই সিদ্ধান্তে উপনীত হন যে সারা বিশ্বের মান্ত্র্য একই মানবিক গুণসম্পন্ন হওয়ায় নিখিল বিশ্বভাত্ত্ব একটি স্বতঃসিদ্ধ পরিণতি। মান্তুষের নৈতিক আচরণের পিছনে কোনো আধ্যাত্মিক বা আইনগত বাধ্যবাধকতার প্রয়োজন নেই। বিজ্ঞানসম্মত বস্তবাদই নীতিতত্ত্বের একমাত্র উৎস। নীতিনির্ভর সমাজদর্শনই বর্তমান সভ্যতার সংকট থেকে মাতুষকে মুক্ত করতে পারে। বলা হয়ে থাকে যে মানবেন্দ্রনাথের নব্যদর্শনে বস্তু অপেক্ষা ভাবেরই বেশি আতিশযা এবং ব্যাবহারিক দিক থেকে তা অকার্যকর। তাতে মমুম্বপ্রকৃতির গুভদত্তার প্রতি অতি বেশি গুরুত্ব দেওয়া হয়েছে; মনুম্বপ্রকৃতির চুর্বলতা ও পরিবেশের প্রতিকূলতাকে যথোচিত বিবেচনা করা হয় নি। বস্তুত মানবেন্দ্রনাথ নিজেও এ-অভিযোগ সম্পর্কে অবহিত ছিলেন। জলটুঙ্গির ঘরে বসে কেবল পুঁথিগত বিছার সাহায্যে তিনি এই দর্শন উদ্ভাবন করেন নি। অসামান্ত পাণ্ডিতা ও বাস্তব বিশ্বের প্রতাক্ষ অভিজ্ঞতার সহযোগে তাঁর নবাদর্শন বচিত হয়েছে। দারা জীবনের অন্থপম অভিজ্ঞতাই মন্নয়প্রকৃতিতে তাঁর অটল আন্তা সৃষ্টি করে।

ইতিহাদে আর কোনো দার্শনিকের জীবনে এত বিপুল ও বিচিত্র অভিজ্ঞতা দেখা যায় না। অষ্ট্রেলিয়া আর আফ্রিকা ছাড়া বাকি মহাদেশগুলির অধিকাংশ রাষ্ট্রের রাজনৈতিক কর্মতৎপরতার দঙ্গে তিনি প্রত্যক্ষভাবে যুক্ত ছিলেন। সাধারণ উচ্চ শিক্ষার স্থযোগ তিনি পান নি। কিন্তু রাশিয়ায় তাঁকেই একটি বিশ্ববিভালয়ের অধ্যক্ষ নিযুক্ত করা হয়। গণিত ও পদার্থবিভায় তাঁর অসাধারণ পাণ্ডিতা ছিল। বিভিন্ন বৈজ্ঞানিক বিষয়ে তাঁর সঙ্গে খ্যাতনামা বিজ্ঞানীদের বিতর্কের কথা জানা যায়।

কোনো কোনো সমালোচকের মতে মানবেন্দ্রনাথের মননশীলতা ছিল বিশ্লেষণ মূলক ; দর্শনের ক্ষেত্রে নতুন কোনও পথ তিনি স্বষ্টি করেন নি। এ-কথা ষে নিতান্তই ভুল তা তাঁর সাম্প্রতিক কয়েকটি গ্রন্থই প্রমাণিত করে। Reason, Romanticism and Revolution এবং Materialism নামে ছাট যুগান্তকারী গ্রন্থ তাঁর মৌলিক চিন্তার পরিচয় বহন করে। 'Philosophical Consequences of Modern Science' নামে অমুদ্রিত বিশাল পাণ্ড্লিপিটি প্রকাশিত হলে তার বৈপ্রবিক চিন্তার বিস্তৃততর পরিচয় পাওয়া যাবে বলে আশা করা যায়। পূর্বতন চিন্তাধারার বিশ্লেষণের সঙ্গেই তিনি স্বকীয় বৈশিষ্ট্যে এক অভিনব দার্শনিক ধারার স্ত্রপাত করেছেন। অবশ্রু তাঁর চিন্তার কয়েকটি বিষয়ে অধিকতর বিশ্লেষণ গুবিস্থৃতিসাধনের দায়িত্ব ভবিশ্বৎ গ্রেষকদের উপর নির্ভর করছে।

ভারতীয় ভাবধারায় আধ্যাত্মিক দৃষ্টিভঙ্গী ও যুথবাদী মনোভাব প্রবল। বস্তুনিষ্ঠ যুক্তিবোধ ও নৈতিকতার পরিসর সংকীর্ণ। মানবেন্দ্রনাথের বিজ্ঞানসমত বস্তুবাদী দর্শন ও নীতিনিষ্ঠ রাষ্ট্রচিন্তায় স্বভাবতই দেশবাসী আরুষ্ট হয় নি। অসাধারণ দ্রদৃষ্টিসম্পন্ন মানবেন্দ্রনাথের ভবিশ্বদাণীর প্রতি সমসাময়িক প্রগতিশাল নেতৃবৃন্দ পর্যন্ত কর্ণপাত করেন নি। তার 'ভিকলোনিজেশন থিওরি' এবং বিতায় বিশ্বযুদ্ধের পরিণাম ও ভারতের স্বাধীনতার অনিবার্যতা সম্পর্কে ভবিশ্বদাণী পরবতীকালে অনেকে উপলব্ধি করেছেন।

মানবেজ্ঞনাথ রাজনৈতিক ও সামাজিক গতিপ্রকৃতির যতই নির্ভুল বিচার-বিশ্লেষণ করে থাকুন না কেন সাংগঠনিক প্রচেষ্টায় তিনি সফল হন নি। কারণ অবস্থাটা তার আয়তের অতীত ছিল। চিকিৎসক রোগীর সঠিক রোগ নির্ণয় করলেও রোগীর সহযোগিতার অভাবে অনেক সময়ে চিকিৎসার বিধান নিক্ষল হয়। কঠিন রোগেও যেমন মাহুষ তাগাতাবিজ ও টোটকা চিকিৎসার ভরসায় বৈজ্ঞানিক ব্যবস্থাতে নিশ্চেষ্ট থাকে তেমনি রাজনৈতিক ক্ষেত্রেও মাহুষ ভাবাবেগ, অন্ধবিশ্বাস এবং অভ্যাসাশ্রয়ী দৃষ্টি থেকে নিবৃত্ত না হওয়ায় বৈজ্ঞানিক রাজনীতিও নিক্ষল হয়।

একমাত্র মানবেন্দ্রনাথই গান্ধীনীতির কাছে কোনো দিন নতি স্বীকার করেন নি। ভারতীয় রাজনীতিতে গান্ধীর প্রভাব অপরিদীম। তাঁকে অস্বীকার করে ভারতীয় রাজনীতিতে টি কৈ থাকা কঠিন। মানবেন্দ্রনাথ গান্ধীর শক্তিকে উপেক্ষা করেছিলেন। পাশ্চান্ত্যের উন্নত রাজনৈতিক ও দামাজিক ধারায় প্রত্যক্ষভাবে প্রভাবিত তার চিন্তা ও দাধনা এদেশের অপরিণত ও দংকীর্ণ রাষ্ট্রচেতনার পক্ষে অহুপযোগী প্রতিপন্ন হয়। জনচিত্তে স্থলভ প্রতিষ্ঠার আকর্ষণে কিছুটা আপদ করে নিলে হয়তো তাঁকে কোনঠাদা হতে হত না। তিনি দটকাট পথেও যেমন বিশ্বাাদী ছিলেন না, তেমনি দত্য ও মিথ্যার মাঝে আপদের

সৈতৃবন্ধ রচনারও বিরোধী ছিলেন। আশু কার্যকারিতার দৃষ্টিতে অবস্থা অনুযায়ী ব্যবস্থা অবলম্বনের স্থবিধাবাদী পদ্মায় তাঁর রুচি ছিল না।

রাষ্ট্রবিজ্ঞানে তাঁর সর্বাপেক্ষা অভিনবতা হল দলীয় রাজনীতি বর্জন। তিনি অন্থতব করেন দলীয় রাজনৈতিক প্রথায় দলের সদস্যদের স্বাধীন চিন্তা ও মতামত উপেক্ষিত হয় দলেরই নির্দিষ্ট আদর্শের স্বার্থে। তাছাড়া কী ডিক্টেটরি, কী পার্লামেন্টারি প্রথায় সাধারণ নাগরিকের সঙ্গে রাজনৈতিক বিধিবাবস্থার কোনো প্রত্যক্ষ স্থবাদ থাকে না। মানবেন্দ্রনাথ প্রতিটি নাগরিককে রাষ্ট্রব্যবস্থার অবিচ্ছেত্ত পরিপূর্বস্থারপ স্থানিক সমিতির মাধামে রাষ্ট্রীয় জীবনের সঙ্গে যুক্ত করতে চেয়েছিলেন। তাঁর মতে ব্যক্তিমান্থই সার্বভৌমত্বের আধার ও উৎস। সে-সত্তা হস্তান্তরিত করা যায় না। প্রতিটি ভোটদাতা বা নাগরিকের দলনিরপেক্ষ শিক্ষাও চেতনা গড়ে উঠলে তারা আর দলীয় রাজনীতির থেলার পুতৃল হয়ে থাকবে না। প্রশ্ন উঠতে পারে যে তাতেও কি শক্তিশালী ব্যক্তি, গোষ্ঠী বা দলের প্রভাববিস্তার ও অধিপত্য বজায় রাখার সন্তাবনা নির্দ্ল হয় ?

তিনি দার্শনিক বা ভাববিপ্লবের উপর সর্বাধিক গুরুত্ব আরোপ করেছেন; যাতে মান্থর আত্মবিশ্বাদ ও অদীম স্থানসন্তার চেতনায় শক্তিসম্পন্ন হতে পারে। তাঁর দৃষ্টিতে স্বকিছুর আশু পরিবর্তনের তাগিদে ক্ষমতা দথলকেই একমাত্র লক্ষ্য জ্ঞান করা অর্থহীন। রাজনৈতিক বিষয়ে মান্থবের অপরিণত দৃষ্টিভঙ্গী ও নিশ্চেতন মনোভাবের কারণ হল যথোচিত রাজনৈতিক শিক্ষার অভাব। রাজনৈতিক শিক্ষায় তিনি চিন্তার স্বাধীনতা, যুক্তিবোধ ও বাক্তিম্বাতন্ত্রা সমন্বিত মানবতন্ত্রী আদর্শসঞ্চারের প্রয়োজন অন্থভব করেন। গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রেশিক্ষা ও নৈতিকতার প্রশ্ন আজও বিশেষ প্রাধান্ত লাভ করে নি। মানবেন্দ্রনাথের বস্তবাদী রাষ্ট্রদর্শনে এত্নটি বিষয়ে বিশেষ গুরুত্ব দেওয়া হয়েছে।

ধনতান্ত্রিক রাষ্ট্রব্যবস্থায় মাত্রয় অর্থনৈতিক বৈষম্য ও অবিচার থেকে মৃক্তি পায় নি। সমাজতন্ত্রী ব্যবস্থায় চিন্তা ও ব্যক্তিয়াধীনতা অন্তপস্থিত। মানবেন্দ্রনাথের দৃষ্টিতে স্বাধীনতা হরণ নয়, জীবনের অবাধ বিকাশ ও পরিপূর্ণতার পথে সর্ববিধ প্রতিবন্ধকতা থেকে ব্যক্তিযান্ত্রয়ের মৃক্তিই হল আদর্শ রাষ্ট্রব্যবস্থার মানদণ্ড।

পূর্বতন সক্রিয় রাজনৈতিক জীবনে উগ্র মনোভাবের ফলে মানবেন্দ্রনাথ রবীন্দ্রনাথ সম্পর্কে যথোচিত উৎসাহ প্রকাশ করেন নি। এর কারণ হয়তো কবির আধ্যাত্মিক দৃষ্টিভঙ্গী এবং ইতালিতে একসময়ে তাঁর মুসোলিনির আভিষ্য-প্রহণ। কিন্তু মানবেন্দ্রনাথের বহু পূর্বে দেখা দিয়েছিল কবির যুক্তিবাদী রাষ্ট্রাটস্তা—

বিকেন্দ্রিত শাসনকাঠামো এবং সরকারি প্রশাসনের সমাস্তরাল ধারায় স্বদেশী সমাজগঠনের পরিকল্পনা। জাতীয়তাবাদের স্বরূপ উদ্ঘাটনে, সমবায় অর্থনীতির প্রচারে ও শিক্ষায় গুরুত্বদানের বিষয়ে মানবেন্দ্রনাথকে রবীন্দ্রনাথের অম্বর্তী বলা যায়। কবি যখন মার্কসবাদের সমালোচনা করেন তথন মানবেন্দ্রনাথ একজন নিষ্ঠাবান মার্কসবাদী ছিলেন। কবির সামিধ্যে না এলেও মানবেন্দ্রনাথ জীবনের শেষদিকে তাঁর প্রতি অম্বরাগ প্রকাশ করেন।

ভারতীর রাষ্ট্রদার্শনিকদের মধ্যে উভয়েই জাতীয়তাবাদের অকুষ্ঠ সমালোচনা করেছেন। সংকীর্ণ জাতীয়তাবাদী দৃষ্টিভঙ্গী নিঃসন্দেহে নিন্দনীয়। কিন্তু দেশের অথগুতা ও নিরাপত্তা বজায় রাথার জন্ম সেই আবেগের এখনও কিছুটা প্রয়োজন আছে। যুক্তি ও নৈতিকতার প্রভাবে অপরের অযৌক্তিক ক্রিয়াকলাপের কাছে নিতিশীকার করা যায় না। ভারতভূমিতে সম্প্রতিকালে ছটি দেশের সশস্ত্র আক্রমণ তার আবশ্যকতা প্রমাণ করে।

গান্ধীর দক্ষে মানবেন্দ্রনাথের দৃষ্টিগত পার্থক্য থাকলেও দলীয় রাজনীতির অবদান, বিকেন্দ্রিত প্রশাসন, লক্ষ্য ও পদ্ধতির মধ্যে দামঞ্জন্ত্রদাধন ইত্যাদি বিষয়ে ব্যাবহারিক দিক থেকে উভয়ের মিল অনস্বীকার্য। দৃষ্টিগত ক্রটি সত্ত্বেও আন্দোলন, সংগঠন ইত্যাদি বিষয়ে গান্ধী কৃতকার্য হয়েছেন; মানবেন্দ্রনাথ হন নি। মানবেন্দ্রনাথের ছিল স্বচ্ছ চিন্তা ও বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভঙ্গী; পক্ষান্তরে গান্ধী ছিলেন সর্বাত্মক আন্দোলন ও সংগঠনশক্তির অধিকারী। তর্বগত চিন্তা ও আলোচনায় মানবেন্দ্রনাথের উৎসাহ ছিল সবচেয়ে বেশি; ফলে তাঁর সাংগঠনিক কর্মতৎপরতা ত্র্বল থেকে যায়। অপরদিকে আন্দোলন, সংগঠন ইত্যাদি কাজে সময় অতিবাহিত হওয়ায় দার্শনিক ও তর্বগত বিষয়গুলিকে তিনি বিস্তারিত করার অবকাশ পান নি।

মানবেন্দ্রনাথের রাজনৈতিক ভূমিকা আপাতদৃষ্টিতে নিক্ষল বলে মনে হয়। কমিউনিস্ট ও কমিউনিস্টবিরোধী সবাই তাঁকে সমালোচনা করে থাকেন, কিন্তু তাঁদের উপর তাঁর চিন্তার প্রভাব অনস্বীকার্য। তাঁকে স্বীকৃতি না দিলেও তাঁরই চিন্তা ও কর্মপদ্ধতি বিভিন্ন দল এবং জননেতা ক্রমে গ্রহণ করেছেন। বিশ্বের রাজনৈতিক ধারায় এখন এক সংকট দেখা দিয়েছে। সে-সংকটের কারণ সমাজতন্ত্র ও সাম্রাজ্ঞাবাদের সম্ভাব্য সংঘর্ষ নয়। সে-সংকট মৃক্তি ও মানবতার। কালোপযোগী এক সমাজদর্শনের সাহায্যেই তা কাটিয়ে ওঠা সম্ভব। যুক্তি নীতি ও মৃক্তির আদর্শে রচিত মানবেন্দ্রনাথের সমাজদর্শন মননশীল মানবদ্যাজের কাছে

একটি পথের সন্ধান দিয়েছে। সে-পথ উপযোগী ও কার্যকর কি-না তা ইতিহাসেই প্রমাণিত হবে।

## नि र्प्त भिका

- ১. যাত্গোপাল মুখোপাধ্যায়। 'বিপ্লবী জীবনের স্মৃতি'। ১৬৬৩, পৃ ৬৫৮।
- R. V. I. Lenin. Selected Works. Moscow, 1947, vol. 2, p. 658.
- Quoted in: Robert C. North & Xenia J. Eudin. M. N., Roy's Missoin to China. California University, 1963, p. 13.
- এ. বেজনিভক। "জাতীয় মৃক্তি আন্দোলন প্রসঙ্গে লেনিন", 'সোভিয়েত সমীকা'। বর্ষ ২, সংখ্যা ৩৮, ৩১ জুলাই, ১৯৬৭, পু ৩৯।
- Quoted in: North and Eudin. M. N. Roy's Mission to China. 1963, p. 17.
- s. Ibid. pp. 17-18.
- Manabendra Nath Roy. India in Transition. Geneve, 1922, pp. 33-35, 37.
- ъ. Ibid. p. 40
- হ. Nripendra Nath Mitra, ed. Indian Annual Register. 1929, p. 65. (মীরাট বড়যন্ত্র মামলার বিবরণী)
- So. M. N. Roy. Future of Indian Politics. London, 1926, p. 49.
- 55. Ibid. p. 117.
- No. Quoted in : North and Eudin. M. N. Roy's Mission to China. 1963, p.
- so. Ibid.
- 58. M. N. Roy. New Humanism. 1953, p. 39.
- M. N. Roy. Reason Romanticism and Revolution. 1955, vol. 2, p. 309.
- 36. M. N. Roy. From Savagery to Civilisation. 1940, p. 14.

- 59. M. N. Roy. Memoirs. 1964, pp. 549-551.
- St. Phillip Spratt and M. N. Roy. Beyond Communism. 1947, pp. 61-62.
- 53. M. N. Roy. Materialism. 1941, p. 5.
- 20. Ibid. (footnote)
- 25. M. N. Roy. Reason Romanticism and Revolution. vol. 1, p. 11.
- 3. J. Stalin. 'Dialectical and Historical Materialism', in Selected Works of Karl Marx. Moscow, 1946, vol. 2, p. 75.
- 20. Karl Marx. Selected Works. Moscow, 1946, vol. 1, p. 300.
- 28. M. N. Roy. Reason Romanticism and Revolution. vol. 1, p. 13.
- Phillip Spratt and M. N. Roy. Beyond Communism. 1947, p. 61.
- 28. M. M. Roy. New Humanism. 1943, p, 103.
- २9. Ibid.
- २৮. Ibid. p, 105.
- 23. M. N. Roy. Reason, Romanticism and Revolution. vol. 2, p. 288.
- oo. Ibid. p. 307.
- os. M. N. Roy. New Humanism. 1953, p. 37.
- oz. M. N. Roy. Politics, Power and Parties. 1960, p. 34.
- oo. M. N. Roy. New Humanism. 1953, pp. 106-107.
- 8. M. N. Roy. Politics, Power and Parties. 1960, p. 34.
- oa. Ibid. pp. 33-40.
- vs. Phillip Spratt and M. N. Roy. Beyond Communism. 1947, p. 132.
- on. M. N. Roy. Scientific Politics. 1947, p. vii.
- оь. Ibid. p. 55.
- va. M. N. Roy. New Orientation. 1946, p. 56.
- 8 °. M. N. Roy. Scientific Politics, 1947, pp. 16-17.
- 85. M. N. Roy. Politics, Power and Parties. 1960, pp. 184-185.
- 82. Ibid. pp. 62-63,

- 80. M. N. Roy. New Humanism. 1953, pp. 34-35.
- 88. Ibid. pp. 44-45.
- sa. M. N. Roy. Politics, Power and Parties, 1960, p. 195.
- 8 . Ibid. p. 95.
- 89. Ibid. p. 70.
- 8b. Ibid. p. 97.
- 85. M. N. Roy. New Humanism. 1953, pp. 46-47.
- M. N. Roy. Fascism; Its Philosophy, Professions and Practice.
   1938. p. 5.
- es. Ibid.
- az. Ibid.
- ec. M. N. Roy. Materialism. 1951, p. 237.
- M. N. Roy. Reason, Romanticism and Revolution. vol. 2, p. 249.
- aa. M. N. Roy. Communist International. 1943, p. 60.
- M. N. Roy. Fascism; Its Philosophy, Professions and Practice. 1938, p. 73.
- 49. M. N. Roy. New Humanism. 1953, p, 75.
- ab. M. N. Roy. Indian Labour and Post-War Reconstruction. 1943, pp. 7-8.
- aa. Ibid. p. 23.
- . M. N. Roy. Politics, Power and Parties. 1960, p. 159.
- 95. Ibid. p. 160.
- ७२. Ibid. p. 161.
- అం. Ibid. p. 163.
- 88. M. N. Roy. New Humanism, 1953. pp. 56-57.
- ec. Ibid. p. 75.
- & V. I. Lenin. Selected Works, Moscow, 1947, p. 674.
- 99. M. N. Roy and V. B. Karnik. Our Differences, 1938, p. 48.
- 95. Phillip Spratt and M. N. Roy. Beyond Communism. 1947, p. 87.

- &a. M. N. Roy. Politics, Power and Parties. 1960, p. 121.
- 90. Ibid. p. 118.
- 95. Ibid. p. 136.
- 92. Ibid. p. 59.
- M. N. Roy, 'Education of the Educators', The Radical Humanist. 25 January, 1965, p. 37.
- 98. Ibid. p. 38.
- M. N. Roy. Reason, Romanticism and Revolution. vol. 2, pp. 259, 219.
- 9 9. M. N. Roy. New Humanism. 1953, pp. 18-19.
- 99. M. N. Roy. Reason, Romanticism and Revolution, vol. 1, p. 11.
- 9b. Ibid. p. 10.
- 93. M. N. Roy. New Humanism. 1953, pp. 16-17.
- b. M. N. Roy. Reason, Romanticism and Revolution, vol. 2, pp. 304-305.
- ьъ. Ibid. pp. 212-213.
- be. M. N. Roy. Politics, Power and Parties. 1960, pp. 25-26.
- ью. М. N. Roy. New Humanism. 1953, pp. 26-31.
- 58. M. N. Roy, Politics, Power and Parties. 1960, p. 153.
- ьа. М. N. Roy, New Humanism. 1943, p. 31.
- 58. M. N. Roy. Politics, Power and Parties. 1960, p. 73.
- ьч. М. N. Roy. New Humanism. 1953, p. 25.

the second secon

## **封罗**위 688

সংশ্লিষ্ট বিষয়ে গ্রন্থ ও রচনাদির পরিমাণ সামান্ত নয়। আয়তনবৃদ্ধির ভয়ে কেবল একটি নির্বাচিত তালিকা এথানে সংকলিত হল। প্রত্যেক পরিচ্ছেদের শেষে 'নির্দেশিকা'য় যে-সব রচনার উল্লেখ করা হয়েছে, এখানে সেগুলি বর্জিত হল। কলকাতা থেকে প্রকাশিত পুস্তকের প্রকাশস্থান উল্লেখ করা হয় নি।

অতুলচন্দ্র গুপ্ত। 'রামমোহন ও ইঙ্গ-ভারতীয় আইন', তত্তকোম্দী, মাঘোৎদব সংখ্যা, ১৩৭৩ বঙ্গান্ধ

व्यवनागहत तारा। त्रवीन्तर्गाथ, ১৯৬२

অমান দত্ত। 'বাংলায় উনিশশতকের নবজাগরণ', ছন্দ, শারদীয়া সংখ্যা, ১৯৫৭

অরবিন্দ পোদ্ধার। উনবিংশ শতাব্দীর পথিক, ১৯৫৫

—বঙ্কিম-মানস, ১৯৬০

অরুণ ভট্টাচার্য, সম্পাদিত। সাময়িকপত্র ও বাংলা সাহিত্য, ১৩৭০ বঙ্গান্দ অসিতকুমার ভট্টাচার্য। বাংলার নবযুগ ও বন্ধিমচন্দ্রের চিন্তাধারা, ১৯৬৪

কাজী আবহুল ওছুদ। বাংলার জাগরণ, ১৩৬৩ বঙ্গান্দ

কিশোরীচাঁদ মিত্র। দ্বারকানাথ ঠাকুর, দ্বিজেন্দ্রলাল নাথ কর্তৃক অন্দিত ও

কল্যাণকুমার দাশগুপ্ত কর্তৃক সম্পাদিত, ১৯৬২

কৃষ্ণকুমার মিত্র। আত্মচরিত, ১৯৩৭

कृष्ण्नांन वरन्गांभाधा। উप्राम्हेन वरन्गांभाधारव कीवनी, ३२०८

গোতম চট্টোপাধ্যায়। রুশ বিপ্লব ও বাংলার মৃক্তি আন্দোলন, ১৯৬৭

ধুজটিপ্রসাদ মুখোপাধ্যায়। বক্তবা, ১৩৬৪ বঙ্গান

নরহার কবিরাজ। স্বাধীনতা সংগ্রামে বাঙলা, ১৯৬১

নির্মলকুমার বস্থ। গণতন্ত্রের সন্ধট, ১৩৭৪ বঙ্গান্দ

নীহাররঞ্জন রায়। 'গণতন্তের হিসাব-নিকাশ ', প্রবাসী, ভাত্ত, ১০০২

নেপাল মজুমদার। ভারতে জাতীয়তা ও আন্তর্জাতিকতা এবং ববীন্দ্রনাথ,

७ थख, ১৯৬১-७৮

পুলিনবিহারী দেন, সম্পাদিত। রবীন্দ্রায়ণ, ২ খণ্ড, ১৩৬৮ বঙ্গান

প্যারীচাঁদ মিত্র। ডেভিড হেয়ার, ব্রজত্লাল চট্টোপাধ্যায় কর্তৃক অন্দিত এবং

স্থালকুমার গুপ্ত কর্তৃক সম্পাদিত, ১৯৬৪

প্রবোধরঞ্জন গুহঠাকুরতা। যুগপ্রবর্তক রাজা রামমোহন রায়, ১৯৫৮

প্রভাতচন্দ্র গঙ্গোপাধ্যায়। রামমোহন প্রসঙ্গ, ১৯৫০ বঙ্গান্দ বন্দে আলি থা। 'ভারতের কমিউনিস্ট পার্টির ইতিহাসের একটি নতুন মূল্যায়ন', দেশব্রতী। ১৫, ২২ ও ২৯ ফেব্রুয়ারি, ১৯৬৮

বস্থ্ধা চক্রবর্তী। মানবতাবাদ, ১৯৬১

বারীন্দ্রকুমার ঘোষ। আমার আত্মকথা, ১৩৩৮ বঙ্গাব্দ

বিনয় ঘোষ। 'বাংলার নবজাগরণে বিশ্বৎসভার দান', বিশ্বভারতী পত্রিকা, কাতিক-পৌষ ১৩৬২, বৈশাখ-আঘাঢ় ১৩৬৩ বঙ্গান্দ

—বিদ্রোহী ডিরোজিও: নব্যবঙ্গের দীক্ষাগুরু ডিরোজিওর জীবনচরিত: ১৮০৯-১৮৩১, ১৯৬১

বিনয়কুমার সরকার। হিন্দুরাষ্ট্রের গঠন, ১৯২৬ ভূপেন্দ্রনাথ দত্ত। অপ্রকাশিত রাজনীতিক ইতিহাস, ১৯৫৬

মন্মথনাথ ঘোষ। মনীধী ভোলানাথ চন্দ্র, ১৩৩১ বঙ্গাস

—রাজা দক্ষিণারঞ্জন মুখোপাধ্যায়, ১৩২৪ বঙ্গাৰু

মনোমোহন গঙ্গোপাধাায়। বাংলার নব-জাগরণের স্বাক্ষর, ১৯৬৩

মোহিতলাল মজুমদার। বাংলার নবযুগ, ১৮৭৯ শকাব্দ

যোগানন্দ দাস। বাংলার জাতীয় ইতিহাসের মূল ভূমিকা বা রামমোহন ও বান্ধ আন্দোলন, ১৩৫৩ বঙ্গান্ধ

যোগেশচন্দ্র বাগল। জাগৃতি ও জাতীয়তা, ১৩৬৬ বঙ্গান্দ

—বাংলার নবা সংস্কৃতি, ১৯৫৮

—ভারতের মৃক্তিসন্ধানী, ১৯৫৮

—মৃক্তির সন্ধানে ভারত, ১৩৬৭ বঙ্গান্ধ

बांभरगांशां माज्ञांन। कृष्णमांम शांत्वत्र जीवनी, ১৮२०

শিবনাথ শান্ত্রী। আত্মচরিত, ১৩৫৯ বঙ্গাব্দ

—রামতত্ব লাহিড়ী ও তৎকালীন বঙ্গসমাজ, ১৯৫৭

শিবনারায়ণ রায়। মৌমাছিতন্ত্র, ১৯৬০

শৈলেশকুমার বন্দ্যোপাধ্যায়। সর্বোদয় ও শাসনমৃক্ত সমাজ, ১৬৬৭ বঙ্গান্দ স্থনীলচন্দ্র সরকার। রবীন্দ্রনাথের শিক্ষাদর্শন ও সাধনা, ১৯৬৪ স্থপ্রকাশ রায়। ভারতের ক্লযক-বিজ্ঞাহ ও গণতান্ত্রিক সংগ্রাম, ১৯৬৬

স্থােভন সরকার। 'অর্থনীভিচর্চায় রামমােহন', তত্তকৌমুদী, মাঘেংসব সংখ্যা,

১৩৭৩ বঙ্গাবদ

স্বদেশরঞ্জন দাস। মানবেন্দ্রনাথ: জীবন ও দর্শন, ১৯৬৫
হক্সলি, অলডস। 'শিক্ষাশাল্তী ববীন্দ্রনাথ', পরিচয়, বৈশাথ ১৩৭২ বঙ্গাবদ
হরিদাস মুখোপাধ্যায় ও উমা মুখোপাধ্যায়। উপাধ্যায় ব্রহ্মবান্ধব ও ভারতীয়
জাতীয়তাবাদ, ১৯৬১

—জাতীয় আন্দোলনে সতীশচন্দ্র মুখোপাধ্যায়, ১৯৬০

হরিদাস মুখোপাধ্যায় ও কালিদাস মুখোপাধ্যায়। ১৮৫৭ সনের মহাবিদ্রোহ বা ডাঃ মজুমদার, ডাঃ সেন ও বিকল্পস্থীদের আলোচনার পর্যালোচনা, ১৯৫৭

Ahmad, Qeyamuddin. The Wahabi Movement in India, 1966 Aiyar, S. P., & R. Srinivasan, ed., Studies in Indian Democracy, Bombay, 1965

Andrews, C. F. & Girija K. Mukherjee. The Rise and Growth of Congress in India, 1832-1920, Meerut, 1967

Aurobindo. The Renaissance in India, Pondicherry, 1951

-The Riddle of this World, Pondicherry, 1951

-War and Self-determination, Pondicherry, 1962

Bagal, Jogesh Chandra. History of the Indian Association, 1876-1951, 1953

-Peasant Revolution in Bengal, 1953

Basu, Narayani. Political Philosophy after Hegel and Marx, 1956 Besant, Annie, The Future of Indian Politics: a contribution to the understanding of present-day problems, Adyar, 1922

Bhattacharyya, A. K. 'Akshay Dutt: Pioneer of Indian Rationalism', The Rationalist Annual, London, 1962

Bhattacharya, G.P. M. N. Roy and Radical Humanism, Bombay, 1961

Bose, Nemai Sadhan. The Indian Awakening and Bengal, 1960 Bose, Nirmal Kumar, Modern Bengal, 1959

Caveeshar, Sardul Singh. India's Fight for Freedom: a critical survey of the Indian National Movement since the advent of Mahatma Gandhi in the field of Indian Politics, Lahore, 1936

Chakravarti, Satis Chandra, ed., The Father of Modern India: Commemoration Volume of the Rammohun Roy Centenary Celebrations, 1933, 1935

- Chanda, Ramaprasad & Jatindra Kumar Majumdar, ed., Selections from Official Letters and Documents relating to the Life of Raja Rammohun Roy., v. 1, 1791-1830, 1938
- Chatterjee, Dilip Kumar. C. R. Das and Indian National Movement: a study in his political ideals, 1965
- Chattopadhyay, Goutam, ed., Awakening in Bengal in Early Nineteenth Century: selected documents, 1965
- Chirol, Valentine. India, London, 1930
- Chunder, Bholanath. Raja Digambar Mitra, C. S. I.: his life and career, 1893
- Communists Challenge Imperialism from the dock. Meerut Communist Conspiracy Case, 1929-1933: the general statement of 18 Communist accused; introd. by Muzaffar Ahmad, 1967
- The Congress and the National Movement: from a Bengali standpoint. Written under the direction of Reception Committee of 43rd Session of the Indian National Congress, 1928
- Das, A. C. Sri Aurobindo and some modern problems, 1958
- Das, Ramyansu Sekhar. M. N. Roy the Humanist Philosopher, 1956
- Dasgupta, Shakti. Tagore's Asian outlook, 1961
- Dasgupta, Surendranath. A History of Indian Philosophy, London, 1961, 3 v.
- -Rabindranath; the poet and the philosopher, 1948
- Datta, K. K. Renaissance, Nationalism and Social Changes in Modern India, 1965
- Desai, A. R. Social Background of Indian Nationalism, Bombay, 1959
- Dhar, Niranjan. The Political Thought of M. N. Roy, 1936-54, 1966
- 'Swamiji's Role', The Radical Humanist, V.31, No.45, 19 November, 1957
- Doctor, Adi H. Anarchist Thought in India, Bombay, 1964
- Dutt, Romesh Chunder. Cultural Heritage of Bengal, 1962
- Ganguli, B. N. Dadabhai Naoroji and the Drain Theory, Bomboy, 1965

- Ghosal, U. N. A History of Indian Political Ideas: the ancient period and the period of transition to the middle ages, Madras, 1966.
- -A History of Indian Public Life, Bombay, 1966, 2 v.
- Ghose, Sankar. The Western Impact on Indian Politics, 1885-1919, Bombay, 1967
- Ghosh, Manmathanath. The Life of Grish Chunder Ghose; the Founder and first Editor of the 'Hindoo Patriot' and 'The Bengalee', Calcutta, 1911
- Ghosh, Pansy Chaya. The Development of the Indian National . Congress, 1892-1909, 1960
- Heimsath, Charles H. Indian Nationalism and Hindu Social Reform, Princeton, 1964
- Karunakaran, K. P. Religion and Political Awakening in India, Meerut, 1965
- Kling, Blair B. The Blue Mutiny: the Indigo Disturbances in Bengal, 1859-1862, Pennsylvania, 1966
- Mackenzie Brown, D. The White Umbrella: Indian political thought from Manu to Gandhi., California, 1958
- Majumdar, Jatindra Kumar. Raja Rammohun Roy and Progressive Movements in India: a selection from records, 1775-1845, 1941
- —Indian Speeches and Documents on British Rule, 1821-1918, 1937
- Majumdar, R. C. Glimpses of Bengal in the Nineteenth Century, 1960
- -History of the Freedom Movement in India. 1962-63, 3 v.
- -The Sepoy Mutiny and the Revolt of 1857, 1963
- Mody, Homi. Sir Pherozeshah Mehta: a political biography, Bombay, 1963
- Mozoomdar, Protap Chunder. Life and Teachings of Keshub Chunder Sen, 1891
- Mukerji, D. P. Diversities: essays in economics, sociology and other social problems. Bombay, 1958
- Mukherjee, Haridas and Uma Mukherjee. 'Bande Mataram' and Indian Nationalism, 1906-1908, 1957
- -The Growth of Nationalism in India: 1857-1905, 1957

—India's Fight for Freedom or the Swadeshi Movement, 1905-1906, 1958

Mukerjee, Hiren. India's Struggle for Freedom, 1962

Murty, K. Satchidananda, ed., Readings in Indian History, Politics and Philosophy, Bombay, 1967

Namboodripad, E. M. S. Economics and Politics of India's Socialist Pattern, Delhi, 1966

Narayan, Jayaprakash. Socialism Sarvoday and Democracy, Bombay, 1964

Narvane, V. S. Modern Indian Thought: a philosophical survey, Bombay, 1964

Natarajan, S. A. Century of Social Reform in India, Bombay, 1962

Nehru, Pandit Motilal. The Voice of Freedom: selected speeches, Bombay, 1961

Overstreet, Gene D. & Marshall Windmiller. Communism in India, Bombay, 1960

Pal, Bipinchandra. Nationality and Empire, 1916

Panikkar, K. M. The Foundations of New India, London, 1963

Philips, C. H. The Evolution of India and Pakistan, 1858 to 1947, select documents, London, 1964

Purohit, B. R. Hindu Revivalism and Indian Nationalism, Sagar, 1965

Rai, Lajpat. Autobiographical Writings, Delhi, 1965

Radhakrishnan, S. The Philosophy of Rabindranath Tagore, Baroda, 1961

Ranga, N. G. Fight for Freedom, Delhi, 1968

Roy, Sibnarayan, ed., M. N. Roy: philosopher-revolutionary, 1959

Reisner, I. M. & N. M. Goldberg, ed., Tilak and the Struggle for Indian Freedom, Delhi, 1966

Roy, M. N. Nationalism: an antiquated cult, Bombay, 1942

-New Orientation, 1946

-Revolution and Counter-revolution in China, 1946

-The Russian Revolution, 1949

Roy, M. N. and Others. India and War, Lucknow, 1942

Roy, Naresh Chandra. Main Currents of Political Thinking in India, 1965

Sarkar, Hem Chandra. A Life of Anandamohan Bose, 1929

Sarkar, Jadunath. India through the Ages: a survey of the growth of Indian life and thought, 1960

Sastri, Sivanath. History of the Brahmo Samaj, V. 1, 1919

Sen, Amit. Notes on the Bengal Renaissance, 1957

Sen, Dhirendranath. From Raj to Swaraj, 1954

-The Paradox of Freedom, 1958

Sen, Prosanto Kumar. Biography of a New Faith, 1954, 2v.

Sen, Sachin. The Political Thought of Tagore, 1947

Sen, Surendra Nath. Eighteen fifty-seven, Delhi, 1957

Shah, A. B. 'The Philosophy of M. N. Roy', Quest, No 52, January-March, 1967

Shah, A. B. & S. P. Aiyar, ed., Gokhale and Modern India, Bombay, 1966

Singh, Durlab. The Rebel President of the Indian National Congress: Subhas Chandra Bose, Lahore, 1941

Singh, Iqbal. Rammohun Roy: a biographical inquiry into the making of modern India, V. 1, Bombay, 1958

Singh, Karan. Prophet of Indian Nationalism: a study of the political thought of Sri Aurobindo Ghosh, 1893-1910, London, 1963

Sinha, Narendra K. The Economic History of Bengal: from Plassey to the Permanent Settlement, 1962, 2 v.

Sinha, Pradip. Nineteenth Century Bengal: aspects of social history, 1965

Sinha, Sasadhar. Social Thinking of Rabindranath Tagore, Bombay, 1962,

Smith, Donald Eugene. India as a Secular State, Princeton, 1963

Strachey, John. The End of Empire, London, 1959

Tagore, Saumyendranath. Raja Rammohun Roy, Delhi, 1966

Tara Chand. History of the Freedom Movement in India, Delhi, 1961-67, 2 v.

Tendulkar, D. G. Mahatma: life of Mohandas Karamchand Gandhi, Delhi. 1951-53, 8 v.

Thompson, Edward and G. T. Garratt. Rise and Fulfilment of British Rule in India, 1962

Tripathi, Amales. The Extremist Challenge: India between 1890 and 1910, 1967

Weiner, Myron. Party Politics in India: the development of a multi-party system, Princeton, 1957

Wolpert, Stanley A. Tilak and Gokhale: revolution and reform in the making of modern India, California, 1962

वक्यकूमांत्र एख ३७, २२, २२, २०, ३०७, 332, 302, 380-386, 300, 396, २०), २१०-२१), ७२०, ७७२, ४०४ অক্ষয়চন্দ্র সরকার ১৫, ১৫৯ व्याधानम २२६ 'অগ্নিপুরাণ' ১৩ 'অচলায়তন' ৩২৬ অতুল সেন ৩২৬ অধৈত আশ্রম ২২৬ অনিল বায় ৩৯৭-৩৯৮, ৪০০ षरू भी नन उद ১२১-১२२, ১৪० অমুশীলন সমিতি ১৯২, ২৬১-২৬২,৩৫০ অন্তঃপুর স্ত্রীশিক্ষা ১৮ "অপমানিত" ৩২৬ 'অমৃতবাজার পত্রিকা' ১৫৬, ২৬০ অমৃতসর কংগ্রেস ৩০২ অরবিন্দ २०, ७७, २১, ১०১, ১৩৯, 283, 360, 366, 392, 369-360, 525-522, 208, 20b, 208, 200, 000, 000-009, 055, 050, 020, ७८७, ७८७, ७७७-७७१, ७१७, ७४५, 800, 830, 803, 800 অরবিন্দ আশ্রম ২৭০

জরবিন্দ আশ্রম ২৭০
'অর্থশাস্ত্র' (কোটিল্যের) ১৩
''অর্পশাস্ত্র' (কোটিল্যের) ১৩
''অসস্তোষের কারণ" ৩২৭
অন্তান্তমক আন্সোসিয়েশন ১৫৩
আনতান্তমক আন্সোসিয়েশন ১৫৩
আনতান্তম, উইলিয়ম (পাদরি) ২৮, ১৫৪
আনতান্ম, জন ২৯, ৪৪, ১১৪
আনতান্মর প্রেম অর্ডিনান্দ ৩৮
'আরিওপ্যাজিটিকা' ৪৩
আনরিন্টিল ১১, ২৬, ৬৪
আন্তান্টি ইল ৮৬

'আইন-ই-আকবরী' ১৩ আইনফাইন, আালবার্ট ৩৫৬ 'আওয়ার ডিফারেন্সেদ' ৪৫৪ আকবর ১১, ১৭০, ২০৩ আগস্ট আন্দোলন, ৪২৩ আজাদ, মৌলানা আবুল কালাম ৩১৬. আত্মীয় সভা ২৭, -দ্বিতীয় ৬০ 'আनन्मपर्ठ' ১১৪, ১৩৯-১৪১, २७७ আনন্দমোহন বস্থ ১৫৬, ১৫৮-১৫১, ३४४, २३४, ७२8 আবুল ফজল ১১ वागराम्हें, नर्ड २२, ४৫, २৫२ আমির আলি ১৫ আর্মস আক্টি ১৫৯ 'আর্ঘ' ২৬৯ वानिगए वात्मानन ३६ আলিগড় মুদলিম বিছাপীঠ ৩০৩ আলিপুর বোমার মামলা ৩০০ व्यात्नकषां छोत्र ३७७, २७६, २१२ 'वांभिकलार्शिं >>> আহমেদাবাদ কংগ্রেস ১৬৩, ১৭৪-১৭৫, 396,000,009,000,000,800 ''ইংরেজ ও ভারতবাসী'' ৩২৩ 'हेश्निभगानि' २১१ इछिनिটात्रियान यिशन २৮, ७১ ইউনিভার্সিটি কমিশন ১৭৭; -বিল ৩২৩ 'ইভিয়া এণ্ড ভয়ার' ৪২২ ইণ্ডিয়া ইণ্ডিপেণ্ডেদ লীগ ৩৭৫ 'ইণ্ডিয়া ইন্ ট্রানজিশন্' ৪১৩, ৪১৫ 'ইণ্ডিয়া গেজেট' ১৫৪ हे खिया लीग ১৫७, ১৫२ ইণ্ডিয়ান আাদোদিয়েশন ১৫৬, ১৫৯

ইণ্ডিয়ান ইনডাব্রিয়াল কমিশন ৪১৩ ইণ্ডিয়ান কাউন্সিল আক্টি ১৫৭ 'ইণ্ডিয়ান নেশন' ২৮৬ 'ইণ্ডিয়ান পিল্গ্রিম' ৩৭৩ ইণ্ডিয়ান ফেডারেশন অব লেবার ৪২১ 'ইণ্ডিয়ান মিরর' ৫৯, ৮৬ ইণ্ডিয়ান রিফর্মন আনোসিয়েশন ৮৬,

ইণ্ডিয়ান রেনেসাঁস ইনষ্টিটিউট ৪২৫
ইণ্ডিয়ান লেজিসলেটিভ কাউন্সিল ১৭২
'ইণ্ডিয়ান ফার্ডেন্ট' ১৯১
'ইণ্ডিয়ান ফ্রাগল' ৩৭৩, ৩৭৬
ইণ্ডাব্রিয়াল স্থল ৯৯
'ইণ্ডিয়াস্প্রবলেম্ এণ্ড ইটস্ সলিউশন'

850 'ইণ্ডিপেণ্ডেন্ট ইণ্ডিয়া' ৪২১ 'ইন্দপ্রকাশ' ১৮৭, ২৬৪-২৬৫ ইম্পিরিয়াল প্রেস কনফারেন্স ১৬৩ हे निश्रविश्वाल एक छाद्रिश्वन २०६ हेशः त्यक्त ১৫, ১৫৩, ১৫৫ हेलवार्डे विल ১७०-১७১ 'ইম্পিরিয়ালিজম' ৩২৩, ৪৫৪ ইট ইণ্ডিয়া কোম্পানি ১৪, ৩০, ৪০, ৪৮ 'ইস্ট এও ওয়েস্ট' ২৩৬ नेयंत्रात्म खश्च ११, ३०४ ঈশ্বচন্দ্র বিভাসাগর ১৩, ৫৭-৫৮, ৬০, 95, 90, 68, 22, 500, 502, 332, 384-386, 346, 366, 360, २२3, २৫०-२৫3, ७२०, ७७२ উইলবারফোর্স, উইলিয়াম ১৫৫

১১২, ১৪৫-১৪৬, ১৫৬, ১৫৬, ১৫৬, ২২১, ২৫০-২৫১, ৩২০, ৩৬২ উইলিয়াম, চতুর্থ ৩১ "উত্তরপাড়া ভাষণ" ১৮৮, ১৯২, ২৬৮.

'উদ্বোধন' ২২৬ উপনিষদ ৩২, ৬২, ৮৭, ১০১, ১৯৫, ২৬৩, ২৭৩, ৩৬৩ উমেশচন্দ্র বন্দ্যোপাধ্যায় ১৬১ ঋথেদ ১১৬, ২৪২ এঙ্গেলস, ফ্রেডেরিক ২৪৩ এগুরুজ, সি. এফ. ৩৪৯, ৩৫৫ 'এন্কোয়ারার' ১৫৩ 'এনসাইক্লোপিডিয়া ব্রিটানিকা' ১৪১,

এন্সাইক্লোপিডিস্ট ১১১
'এবার ফিরাও মোরে' ৩২৩
এমার্সন, র্যালফ ওয়ালডো ৯১, ১০১
এলফিনস্টোন, মুনস্ট্রাট ৪৫
এল্মহাস্ট', লেনার্ড কে. ৩২৭
এলাহাবাদ কংগ্রেস ১৭২, ১৭৫
'এশিয়াস্ মেসেজ টু ইউরোপ' ৯৫
'এসেস অব দি গীতা' ২৭১
ওকাকুরা, কাউণ্ট ২২৮-২২৯
'ওয়ান ইয়ার অব নন-কো-অপারেশন'

ওয়ার্কিংমেনস ইনস্টিটিউসন ১৯ ওয়াহবি আন্দোলন ১৫, ১৭, ১৫৭ ওয়েন, রবার্ট ৩১, ৫৩, ২৪৩ ওয়েলবী কমিশন ১৬২, ১৭৪ কংগ্রেস অব দি হিস্টি অব বিলিজিয়ন २२४, २८७ কংগ্ৰেস দোদালিষ্ট পার্টি ৩৭৮ कलाम एव. २७० "কণ্ঠরোধ" ৩২২ কমন ওয়েলথ অব নেশনস ২০৫ 'কনম্টিটিউদন অব ফ্রি ইণ্ডিয়া' ৪২৪ 'কনস্টিটিউশন অব মাান' ৫৮ কবীর ৪৪, ৫২, ৮৯, ২৪১, ৩৬৩ "কমলাকান্তের দপ্তর" ১১৪, ১২৬ কমিউনিজম ২২, ৩৫৩, ৩৮৮, ৪৩৯ কমিউনিন্ট ইন্টার্ভাশ্ভাল স্ত্ কমিণ্টার্ন 'কমিউনিস্ট মাানিফেস্টো' ২৪৩

কমিন্টার্ন ২০, ৪১০-৪১৩, ৪১৭-৪১৮, 820, 805, 840-848, 845 কর্মপ্রয়ালিশ, লর্ড চার্লদ ৪৭, ১৩৪ 'কর্মঘোগিন' ২৬৯ করাচী কংগ্রেস ৪২১ 'করেদপণ্ডেদ' ( স্থভাষচন্দ্র ) ৩৭৩ কলিকাতা কংগ্রেস ১৬৩, ২০৩-২০৪, २७७, ७०२ কলিকাতা বিশ্ববিভালয় ১০৭, ১৫৭ কামলকীয় নীতিসার ১৩ কামা, মাদাম ভিকাজী কুস্তম ১৯১ কামাল পাশা ৩৭২ কার্জন, লর্ড জর্জ ন্যাথানিয়েল ১৬১, ३११, २२२-७००, ७२७ কার্বোনারি গুপ্ত সমিতি ২৬১ কালাইল, টমাস ৯১, ১০১, ৩২৪ 'কালান্তর' ৩৩০ 'কালের যাত্রা' ৩৩০ কাশী বিজ্ঞাপীঠ ৩০৩ কিশোরীচাঁদ মিত্র ৬০ 'कुरेन' ১৫৫ ক্তমনটাং ৪১৭-৪১৮ কুমারিলভট্ট ২৩২ ক্ম. জৰ্জ ৫৮ কৃষ্ণকুমার মিত্র ২৬০ 'कृष्णकारस्त्र उड्डेम' ১১৪, ১৩२ かいとく-かくと 野東 কুফদাস পাল ১৫৬, ১৫৯ কুষ্ণনগর প্রাদেশিক সম্মেলন ৩০৫ কৃষ্ণপ্রসন্ন সেন ১০৭ কুফাবর্মা ১৯১ কুষ্ণমোহন বন্দোপাধ্যায় ১৫৩ কেরী, উইলিয়াম ১৪৫ किश्विष्ट (मन ১७-১৪, २२, ७२, ७७, &b. 93. 30%, 30b, 338, 328, 384, 386, 349, 364, 369, 363, 360-363, 364, 388, 526, 225, 228, 205, 208, २४४, ७२०, ७७०, ७७२ কোকনদ কংগ্ৰেদ ৩০৫ (कैंदि, खख्छ २०, ४२, ১०৮, ১১১, 226-225, 255, 282-285 কোর্ট অব ডিরেক্টর্স ৩৮-৩৯, ৪৪ কোরান ২৬. ৩১ काानिः, नर्छ ১৫१ 'ক্যালকাটা জার্নাল' ৪১ ক্যালভিন ৫০ ক্রপটকিন, পীটার ২২৮. ৩১০ ক্রমন্তয়েল, অলিভার ৩৮৭ 'ক্রেসরোড্স' ৩৭৩ ক্রিপস প্রস্তাব ২৭১ ক্রিষ্টিন, সিস্টার ২২৪ थां भार्ति, शर्भ श्रीकृष्ण ३७२, २७१ থিলাফত-আন্দোলন ১৯৩, ৩০২, ৩৩০ গ্রা কংগ্রেদ ৩০৩-৩০৪, ৩০৬, ৩০৮-050, 050-059, 098 গান্ধী আরউইন চক্তি ৩৭৫ शाकी, त्यांश्नमांन कद्रभंगेम ১৮-১३, 25 22. 60, 568, 596, 565, 330, 238, 283, 262, 263, 000, 002-000, 000, 050, ७३२. ७३७. ७२१. ७२२-७७०. ७८१. ७८२, ७१२-७१७, ७१३. 562-568. 990-09b. 666-566. Ca2-026, 800-805, 800, 852-859, 825, 805, 885 গিজো, ক্রাঁসোয়া ৩২৩ গিরিশচন্দ্র ঘোষ ১৫৬ 'গীতাঞ্চলি' ৩২৬ গুজরাট বিত্তাপীঠ ৩০৩ গুরুদাস বন্দোপাধাায় ১১৩ (शांथाल, (शांभांनकृष ३८, ३४२, ३१८,

১৭৮, ১৮১, ১৮৭, ২০৭, ২৯৪, ৩০১, ৩৮৭
গোপাল হালদার ২৬২
'গোরা' ৩২৬
গোরীচরণ বন্দ্যোপাধ্যায় ৪০
গাারিবল্ডি ১৭০-১৭১, ১৭৮
গাাদেট, জোদে অরটেগা ই ২১৭
গ্রীন, টমাস হিল ১২৪, ২৩৭, ৩৮৭
ম্যাডস্টোন, উইলিয়াম এওয়ার্ট ২০, ৮৫,

349, 396 'छानारम्यन' ১৫৩ জানাম্বেষণ সভা ১৫৫ 'ঘরে বাইরে' ৩২৪ "ঘুষাঘূষি" ৩২৩ চক্রবর্তী ফাকশন ১৫৫ চট্টগ্রাম প্রাদেশিক সম্মেলন ৩০৩ हजीमांग ७७२ চন্দ্রনাথ বস্তু ১০৮ 'চরিতচিত্র' ২১৬ চন্দ্রকমার ঠাকুর ৪৩ চবিবশ প্রগ্না জেলা সম্মেল্ন ৩০৭ ठार्हिन, উইनम्हेन ১८ চার্বাক ২৪১ 'চারুপাঠ' ৬০, ৭১ চিত্রপ্রন দাশ ১৮-২১, ৮৪, ১৫৮, ১৭৮-३५५, ३५५, ३२०, २७२, ७७१, 090-098, Obs, 028, 836-839

চিয়াং-কাই-শেক ৪১৮ চিরস্থায়ী বন্দোবস্ত ৪৭, ১৩৪ চেঙ্গিজ থা ২৩৫ চৈতত্ত ৬০, ১২৩, ১৫৮, ১৬৬, ১৭০, ১৭৮, ১৯৬, ২০৪, ২৪১, ২৭২,

চৌরীচৌরা হত্যাকাণ্ড ৩০৩, ৩২৯ জন্তহরলাল নেহরু ২১, ৩৩১, ৩৭৫, ৩৯৬, ৪২০-৪২১ জন্মপ্রকাশ নারায়ণ ২২ জাতীয় মহাবিভালয় ৩৭৩ জাতীয় শিক্ষা পর্যদ ২৬৩, ২৬৭, ৪১০ জালিয়ানওয়ালাবাগ হত্যা ১৬৪, ৩০২, ৩২৭

জানার্মান ভর্মানার্মান ২৩)। ২০৪, ১০২, ১০২৭
জিরা, মহম্মদ আলি ১৯৩
'জীবনবেদ' ৮৬-৮৭, ৯৩
জীমৃতবাহন ৩৭
জেন্তিলে, যোভানি ৪৪৬
জৈনধর্ম ২৭, ৩২, ২৪১
জ্যাকোবিন ৪২১-৪২২
জ্যোতিরিক্রনাথ ঠাকুর ২৬১, ৩২১
টমসন, জর্জ ১৫৪-১৫৫
টাইটলার, ডঃ ২৭
টেনিসন, লর্ড আালফ্রেড ১৬৫
ট্রিটম্মি, লিয়ঁ ২৪৪, ৪২০
ট্রান্ট জীড ২৮
ট্রেড ইউনিয়ন কংগ্রেস ৩১৫, ৩৭৫,

ঠাকুর সাহেব ২৬৪ ডন সোসাইটি ২৬২ ডয়সেন ২২৬ ডালহোসি, লর্ড ১৩৪ ডারউইন, চার্লস ১০৮, ৪৩৩ ডারহাম রিপোর্ট ১৫৪ ডিকলোনিজেসন থিওরি ৪২০, ৪৫৩,

ভিক্লারেশন অব্ ইণ্ডিপেণ্ডেনশ্ অব্
শিবিট ৩২৭
ভিগবি, জন ২৭
ভিমোকিটাস ৭৯, ২৩০, ২৭২
ভিরোজিও, হেনবি লুইস ভিভিয়ান ১৩, ১০৬, ১৫৩, ১৫৫, ১৫৮, ২৫৯
ভুরাণ্ট, উইল ১০
ভব্বোধিনী পত্রিকা' ৫৮, ৬০, ৬৯,

তন্তবাধিনী পাঠশালা ৫৭, ৭১
তন্তবোধিনী সভা ৫৭, ১০৬, ২২১
তন্ত্রশাস্ত্র ২৭
'তরুণের স্বপ্ন' ৩৭৩
তলস্তম, লিও ৩১০
তারাচাদ চক্রবর্তী ১৫৫
তুকারাম ৪৪
তাসথন্দ প্রাচ্য বিশ্ববিহ্যালয় ৪১১, ৪৫৬
তিলক, বাল গশাধর ১৬৩, ১৮১, ১৮৭, ১৯১-১৯৩, ২০৪, ২০৭, ২১৩-২১৪, ২৫৪, ২৫৯-২৬০, ২৮৩, ৩০০, ৩১২, ৩২২

তুলদীদাস ৩৬৩

'তুহ্ফাৎ-উল্-ম্য়াহ্হিদীন' ২৭

বিপুরী কংগ্রেস ৩৩০, ৩৭৮, ৩৯৩,
৪০১-৪০২

থিওজফিক্যাল সোসাইটি ১৫

'থিসিস্ অন দি ত্যাশন্তাল এও
কলোনিয়াল কোয়েশ্চেনস' ৪১২

'থু এসেস্ অন্ রিলিজিয়ন' ২২৩
দক্ষিণারঞ্জন মুখোপাধ্যায় ১৫৩

मग्रामन मनुष्ठि ১৫, ১৪৬, ১१२, २४२,

তহ০, ৪১০
দাহ্য ৪৪, ৫২, ৩৬৩
দাল বিয়ার ১১১
দাশ ফরমূলা ৩১৮
দিদেরো ১১১
দিলীপকুমার রায় ৩৭৫, ৪০৩
দিলী কংগ্রেস ৩০২
দীনবন্ধু মিত্র ৭৮, ১১৩-১১৪
দৌনের সংগীত ৩২৬
হুর্গানোহন দাস ১৫৬
দেবেজ্রনাথ ঠাকুর ১৩, ৫৭-৬০, ৮০,
৮৪-৮৫, ৮৭, ১০১, ১০৩, ১০৬,

দেরাত্রন রাজনৈতিক শিবির ৪২৪, ৪৫৬ "দেশনায়ক" ১৬৩, ১৮১ 'দেশের কথা' ২০৪ দারকানাথ গঙ্গোপাধায় ১৫৯ षांत्रकानाथ ठीकृत ३७, ४७, ३४८-३४४, দারকানাথ মিত্র ১৩৭, ১৫৬ দ্বিজেন্দ্রনাথ ঠাকুর ১১৩ ধনগোপাল মুখোপাধ্যায় ৪১০-৪১১ 'ধর্ম' ২৬৯ 'ধর্মতত্ত্ব' ৮৫, ১১৮-১১৯, ১২২, ১২৮, 'ধর্মনীতি' ৬০, ৬৮, ৭১ "ধর্মবোধের দ্বাস্ত্র" ৩২৩ ধর্মসভা ১৫৪ ধিংডা, মদনলাল ১৩৯ নবগোপাল মিত্র ১৫, ১৫৬-১৫৭, ২১৩, 220 'नवजीवन' ১०৮, ১১० "নববর্ষ" ৩২২ नवविशान ७१-७७ নবমানবভাবাদ ৪৩০ 'নব্যগের বাংলা' ২১৬ 'নবশক্তি' ১৯২, ২৬০ 'নবসংহিতা' ৮৬, ৯৮ নবীনচন্দ্র সেন ১০৮ নটন, আর্ডলি ১৬১ नगानि कन ७०, १३, १७, २२ निनी श्रुश्च ७५० নাগপুর কংগ্রেদ ১৯৩, ৩০৩ নাগপুর দ্বিতীয় সর্বভারতীয় সম্মেলন নাটোর প্রাদেশিক সম্মেলন ৩২২ নানক ৪৪, ৫২, ৮৯, ১৭০, ২৪১, ৬৬৩ 'নারায়ণ' ২৯৯-৩০০

'নিউ ইণ্ডিয়া' ১৮৬-১৮৮, ২৬০

নিউম্যান ১২২
"নিউ ল্যাম্প্স্ ফর ওল্ড" ২৬৪
নিবেদিতা ২২১, ২২৫, ২৬২-২৬৬, ২৬৮
নিজ্জ্যি প্রতিরোধ ১৮৯, ২৮৯, ২৯৪
নীটশে ২০, ৯১, ১০১, ২৮৫, ৬৯৭,

৪৪৫-৪৪৬
'নীতিদর্শন' ১৫৪
'নৃতনের সন্ধান' ৩৭৩, ৩৯৭
নেটিভ প্রেস অ্যাসোসিয়েশন ১৫৯
'নেতাজীর জীবনবাদ' ৩৯৭-৩৯৮
নেপোলিয়ন, ২৩৫, ২৭৯
"নেশন কী" ৩২৩
'নেশন ইন্ মেকিং', ১৫৮-১৫৯
'নৈবেন্ত' ৩২৩
নোরজী, দাদাভাই ১৩৩, ১৫২, ১৭২,
১°৪, ১৮১, ১৮৭, ২০৪, ২০৭২০৮, ২৬৩-২৬৪, ২৯৪, ২৯৮,
৩১২, ৩২৫

ন্ত্ৰাশন্তাল প্লানিং কমিটি ৩৯০, ৪৫০ ত্যাশনাল বিভাপীঠ ৩০৩ 'ক্যাশন্তালিজম' ৩২৮, ৩৫০, ৩৬৭ ন্যাশন্যালিষ্ট দল ২৬৯ পট্রভি দীতারামিয়া ১৭৮, ৩৭৮ পতঞ্জলি ১৬৬, ১৭১ 'পত্রাবলী' (স্থভাষচন্দ্র) ৩৭৩ "পথ ও পাথেয়" ৩২৪ পন্থ, গোবিন্দ বল্লভ ৩৭৮ 'পরিচারিকা' ৯৮ 'পরিদর্শক' ১৮৫ "পল্লীসমিতি" ২৮৭ পানিকর, কে. এম ১৭৮ 'পারদোক্তালিটি' ৩২৮ পার্কার, থিওডোর ১২২ भार्तिन, ठार्नम में यां रें २०, २७६, २००,

'পিপ লম প্লান' ৪২৩, ৪৪৯-৪৫০

পুনা কংগ্রেদ ১৬৩, ১৬৮-১৬৯, ১৭৬, 396 পুরাণ ৫১, ১১৬, ১৯৮ পুস্কিন, আলেকজাণ্ডার সার্গেয়েভিচ পৃথীশচন্দ্র রায় ৩১০ পেত্রিষীয় ১২৯ পেরিক্লেস ১১ প্যাটেল, বিঠলদাস জাভেরি ৩৭৫-৩৭৬ भाग हेमलाय ३२७, ३२४, ७०२ প্যাপেন, ভন ৪৪৭ भाजीकाम भिक्र ७०, ১৫७, ১৫৬ প্রকৃতিবাদ ৭৯ 'প্রচার' ১১০, ১১৪ প্রচারক সভা ৮৬ প্রতাপচন্দ্র মজুমদার ৮৬, ১০৮ 'প্রবুদ্ধ ভারত' ২২৬ প্রভাতকুমার মুখোপাধ্যায় ৩৫৯ প্রমথনাথ মিত্র ২৬২ প্রসন্নকুমার ঘোষ ৫৭ প্রসরকুমার ঠাকুর ৪৩, ১৫৪ 'প্রাচ্য ও পাশ্চাত্তা সভাতা' ৩২৩ ত্ত্ত ইয়ক श्रिवीय ১२२ প্লেখানভ, জি. ভি. ২২৮, ২৪৪ दशरहें। ১७, ७७६, ७৮१, ८८७ প্লাকেট, হরেদ ৩৬৭ 'ফরভয়ার্ড' ৩০৩, ৩১৭ ফরওয়ার্ড ব্লক ৩৭৮, ৩৯৩, ৪০১ क्तांमि विश्लव २२, २६, २१, ১२२, ७৮७ ফরিদপুর প্রাদেশিক সম্মেলন ৩০৫, 030-038 ফয়েরবাক, লডভিগ ৩৮০

ফাদকে, বাস্থদেব বলবন্ত ১৪১ 'ফিউচার অব ইণ্ডিয়ান পলিটিকস'

058, 859

ফিরোজ শাহ মেহতা ৯৪, ১৫২, ১৭২, 369, 003 ফ্রি চার্চ কলেজ ১৫৮ ফৈজপুর কংগ্রেস ৪২১ क्रांभिष्म २२, ५०२, २৮६, ७६६, ७३७, विक्रिकेट कर्दिनिशांत्र ३०, २०, ००-०३, 62-60, bo, bb, 303, 302, 309, sea, 349-34b, 360, 364, 242, 228, 222, 204, 282-280, 208, 200, 200, 200, 000, ७५७, ७२०, ७२२, ७६३, ७७७, 'वक्रमर्मन' ১১०-১১৪, ১२৮, ১৪७-১৪৪, २३७, ७२७ "तक्राम्ट्रणात कृषक" ১১৪, ১୯৫ বঙ্গভঙ্গ ১৬৩-১৬৪, ১৭৮, ১৮০, ২৬৬, २१४, ७२७ বঙ্গ সাহিত্য সম্মেলন ২৯৯ বঙ্গীয় হিত্যাধন মণ্ডলী ৩২৬ বন্দেমাতরম ১৩৯-১৪০, ৩২২; —প্ৰিকা ১৮৮-১ao, ১az, २७७-२७१, २४७ বরিশাল প্রাদেশিক সম্মেলন ১৯৩ वाहरवल ७२, ৮৮ বাকল, হেনরি টমাস ১৩১ বাকিংহাম, সিল্ক ৪১ 'वांभारवां थिनी' ३৮ বারবুস, আঁরি ৩২৭ वात्रीखकूमात धाष २७२, २७8 বার্ক, এডমণ্ড ২০, ১৬৮-১৬৯, ১৭৮, २४४, ७६२, ७४१ वामिनि जानुक करखाम 83% বার্নস্টিন, এডওয়ার্ড ২৪৪ 'বালকবন্ধু' ১০০ 'বান্মীকি প্রতিভা' ৩৩৯

'বাহ্যবস্তুর সহিত মানবপ্রকৃতির সম্বন্ধ-বিচার' ৫৮, ৬০ বিজয়কুফ গোস্বামী ৮৭, ১৮৬, ১৯৪, 270, 222 'বিভাদর্শন' ৫৭, ৭২ "বিভার যাচাই" ৩২৭ 'বিভাসমবায়' ৩২৭ 'বিধবা বিবাহ' ৮৪ বিধানচন্দ্র রায় ১৬৪ বিনয়কুমার সরকার ১৮২ বিনোবা ভাবে ৪৬৫ विभिन्ना भान ३४, ७२-७७, ४४, ३३, 303, 300, 30b, 333, 336, 322, 380, 364, 360, 390, 396, 206, २६२-२७०, २७७, २७४, २१४, 266-263, 238, 000, 009, 055, ७३२, ७३८, ७३७-७३१, ७२०, ८५० विदिकानम ३६, ६०-६३, ७७, ১०१, 309, 380, 300, 392, 363, 569, 200, 200, 200, 208-220, 055, 020, 080, 080, 090, Obs-Ob2, Obe, 850 "বিবিধপ্রবন্ধ" ১১৪, ১১৯ विभानविद्यात्री मञ्जूमनात्र ১৪১, २२० বিশ্বভারতী ৩২৭ विश्वमहायुक्त (अथम) ১৯, ७०১-७०२. ७२१-७२३, ८३३ विश्वमहायुक (बिजीय) ১৮, ७२२, ४२১, वृथात्रिन, निकानारे आरेভानाভिচ 852, 800 वृक्त ३२२, ३७७, ३१३, २२२, २७२, २८७, 292 বুর্জোয়া গণতান্ত্রিক বিপ্লব ১৮, ২৫-২৬, 823-822 त्वन, क्यांनिम ८८, ८२

'বেঙ্গল ক্রনিকল' ১৫৪ 'বেঙ্গল স্পেকটেটর' ১৫৫ '(तक्रनी' ১७०-১७১, २७० বেণ্টিক, नर्ड উই नियाम 88 ८वम ७५-७२, ४४, ३३४, २८४, २१७ ट्यमोख ७२, २८১, २१७ বেদান্ত দোসাইটি ২২৬ বেনথাম, জেরেমি ১১, २०, ৩১, ৩৫-७४, ७२, ७६, ३३०, ३३३-३२०, 528. 288. 2b0 বেনারস কংগ্রেস ২৬৬ বের্গসঁ, অঁরি ৩৩৯, ৩৮০, ৩৯৯, ৪৪৬ বেলগাঁও কংগ্রেস ৩০৫ বেল্ড মঠ ২২৬ दिमाणे, ज्यानि ১७८, ১२२, ७०১, ७२१ বৈকুণ্ঠনাথ দেন ৩২৭ देवखवधर्म ४१, ১৮७, ১৯৪-১৯७, २३३, ७०७, ७७७-७४१, ७४४, ७३४ বোম্বাই কংগ্রেস ১৬১, ১৬৪, ১৮০, বোম্বাই সর্বদলীয় সম্মেলন ৩০৫ বোরোদিন, মাইকেল ৪১১, ৪১৮-৪১৯ বোর্ড অব কন্ট্রোল ৩৮;—কমিশনার্শ वामारक है, वार्नार्ड ३०৮ उष्टिमांथ मील ১०१, ১৮৫, २১७, २२७-२२८, २२२ 'ব্ৰহ্মগীতোপনিষ্ণ' ৮৫, ৮৯ ব্ৰহ্মসভা ২৮, ১৫৪-১৫৫ 'ব্রহ্মপূত্র' ৩৩, ১৯৫, ২৭৩ ব্ৰহ্মবান্ধব উপাধ্যায় ২৬০, ৩২২ उन्नामम २२६, २१० 'व्यवािमन' २२७ বাইট, জন ১৭৬ 'ব্ৰাহ্মণ' ৩২২ 'ব্ৰাহ্মণিক্যাল ম্যাগাজিন' ২ন

'বান্ধর্ম' ৫৯, ৬১ বান্দ্রমাজ ১৫, ২৮, ৫৭-৬১, ৮৪, ১০৮, 508. 360-366, 328, 223, २२७-२२८, २८५, ७२२ ব্রান্ধিকা সমাজ ১৮ ব্রিটিশ ইণ্ডিয়া দোসাইটি ১৫৪, ১৫৬ 'ব্রিটিশ ইণ্ডিয়ান 'অ্যাসোসিয়েশন' ১৩৫ ব্লান্ধ, লুই ২৪৩ ব্রাভাৎস্কি, মাদাম ১৫ ब्राकिटिंग, উই निया ११ ভগবদগীতা ৯০, ১১৭, ১১৯-১২০, 526, 208, 285, 260, 269, 290, २१३, २४७-२४४, ७७७, ७३२ ভবানীপুর প্রাদেশিক সম্মেলন ৩০১, 009,000 ভবানীমঠ ১৪১, २৬৩, २৬৬ ভলতেয়ার ১১১, ১২৯ 'ভাণ্ডার' ২২৪ ভারত আশ্রম ৮৬ "ভারততীর্থ" ৩২৬ 'ভারতবর্ষীয় উপাসক সম্প্রদায়' ৬০,৮০ ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মমন্দির ৮৬, ১৮৫ ভারতব্যীয় বাহ্মসমাজ ৮৫, ১৯৪ ভারতশাসন আইন (১৯৩৫) ৩৭৭ ভারতশাসন বিল (১৯১৯) ১৬৪ 'ভারতী' ৩২১ ভার্নাকুলার প্রেস আক্টি ১১৪, ১৫৯, 599 ভিক্টোরিয়া, রানী ৮৫ ভুবনমোহন দাস ২৯৮ ভূদেব মুখোপাধ্যায় ১৫, ১১৩ जुरभसनाथ पछ २२४, २८७, २७२ ভূপেন্দ্রনাথ বস্থ ৩০১ **ভा**रत्वता, फि ७७१, ७१२ 'মডার্ণ ইণ্ডিয়া' ২০৬

মতিলাল ঘোষ ২৬০ মতিলাল নেহরু ৩০৪-৩০৫, ৩৯৪-৩৯৫ गॅरज्यू २०, ७६, ১১১ यथुरुमन मख ১১२ 'মনাজারাৎ-উল-আদিয়ান' ২৭ মকুসংহিতা ১৩ মনোরঞ্জন গুহঠাকুরতা ২৬০ মণ্টফোর্ড শাসনসংস্কার ১৬০, ১৬৪, २०२, २58, ७०५-७०२, 866 মণ্টেগু চেমসফোর্ড শাসনসংস্থার ২৭১, 000, 850, 850 মর্লি-মিণ্টো শাসনসংস্কার ১৬৩, ১৯২, 258, 262 মহম্মদ ৬০ মহাভারত ১৪৪ মহামেডান আাদোসিয়েশন ১৫৭ মহামেডান লিটারারি সোসাইটি ১৫৭ মহারাষ্ট্র বিত্যাপীঠ ৩০৩ भोकागानांत्र ৮৫, २२७ गां शिनि, जुरमक्ष २०, ১৫৮, ১৬৮-১१১, ১१४, २७४, २४४, ७১२. 889 মাদ্রাজ কংগ্রেস ১৬২, ১৮৬ মাধোলকর, আর. এন. ১৬১ भानदवस्ताथ दांग्र २०, ७७, ১৪৪, ১२०, २>8, २२२, २88, २82, ७३०, ७५२-७५७, ७२१, ७७१, ७७१, 003, 800 मोर्कम, कॉर्न ३३, २०, ०६, ३७०, २०६, 283, 280-286, 286-282, 292, ७১०-७১১, ७১৫, ७७৫, ७८८, ७८८, ob8, obb, oa9-800, 800, 828, 885, 805 'মার্কসীয়ান ওয়ে' ৪২৫ মার্শমান, জন २१ मानवा, मननत्मारून ১७२, ১৯७, ७०२

भिन, जन में ब्रांट ३३, २०, ७२, ১०৮, 330, 332-320, 322, 328, 326, ५००, ५००, ५७३, २२०, २०१, 288, 266 यिन्छेन, জन ४७, ১७৯ 'মীরাৎ-উল-আথবার' ২৯ 'মৃক্তি সংগ্রাম' ৩৮৪ মুনরো, সার টমাস ৪৫ মুরারিপুকুর ষড়যন্ত্র ১৮৯, ২৬৮ मुमलिम लीग २७७, २१১ मूरमानिनि, विनिति। २०, ७२१, ७६६, ৩৭২, ৩৯৬, ৪৪৭ भ्यकरन, हि. वि. २२, ४४, ७२, ১७२ মেকিয়াভেলি, নিকোলো ১১, ১২৪-३२६, ३७४ মেটকাফ, সার চার্লস ২৯, ৪৪ মেট্রোপলিটান ইনস্টিটিউশন ১৫৮ মেদিনীপুর প্রাদেশিক সম্মেলন ২৬৭ 'মেমোয়ারদ' (মানবেন্দ্রনাথ) ৪১০ ম্যাকটাগার্ট, জে. এম. ঈ. ৬৮০ ম্যাকাইভার, রবার্ট মরিদন ৩৬৫ মাাক্সিম, স্থার হাইরাম ২২৪ ম্যাকেঞ্জি, আলেকজাণ্ডার ১৬১ ग्रानिथान, हेमान दवाँहें ८৮, १७, ১१७ যতীক্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যায় ২৬৪ যতীন্দ্রনাথ মুখোপাধ্যায় (বাঘা যতীন) 830-833 যতনাথ সরকার ১৪৮ यिख्थीमें ७०, ১२२, ७৮१ যুগান্তর (দল) ২৬২, ৪১০; - পত্রিকা २७०, २७२ যোয়ান অব আর্ক ২৬৫ রজনী পাম দত্ত ৩৯৬ वक्रनान वत्माभाषात्र ১১२ ववीखनाथ ठीकूव ১२-२०, १०-१১, ४०, 550, 528, 588, 560, 565,

১৯০, ২৪৯, ২৬১, ২৮৮, ৩০৮-৩০৯, ৪০৩, ৪০৮-৪০৯, ৪৩১, ৪৪৭ রমেশচন্দ্র দত্ত ১০৯, ১৭৪, ২০৭-২০৮ রসিককৃষ্ণ মল্লিক ৬০, ১৫৩ রস্কো, উইলিয়াম ৩১ রাউণ্ড টেবল কনফারেন্স ৩৪৭, ৩৭৫,

৩৮৭, ৪৫৫
রাথালদাস হালদার ৬০
রাথীবন্ধন ৩২৪
"রাজকুটুস্ব" ৩২৩
রাজকৃষ্ণ মৃথোপাধ্যায় ১১৩
রাজনারায়ণ বস্তু ১৫, ৫৯, ৬১, ১০৩,
১১৮, ১৫৭, ২১৩, ২৬০, ২৬৩,

"রাজনীতির দিধা" ৩২৩
রাজাগোপালাচারী, চক্রবর্তী ৩০৪
রাজেব্রুপ্রসাদ ৩০৪
রাজেব্রুলাল মিত্র ৫৮, ৬০, ১১২, ১৫৬
রাথবোন, মিদ ৩৩১
রাধাকান্ত দেব ১৫৬
রাধানাথ শিকদার ৬০, ১৫৩
রানাডে, মহাদেব গোবিন্দ ৯৪, ১৫২,

বামকৃষ্ণ প্রমহংদদেব ৮৫, ৮৭, ১০৭, ২২৪, ২২৬-২২৭, ২৩৬, ২৫৩
বামকৃষ্ণ মিশন ১৫, ২২৬, ৩৮৫
বামগড় কংগ্রেদ ৩৭৮, ৬৮৩
বামগতি ভাষরত্ব ১১৩
বামগোপাল ঘোষ ১৫৩, ১৫৫
বামতহু লাহিড়ী ১৫৩
বামতীর্থ ৪১০
বামচন্দ্র বিভাবাগীশ ১৫৪, ২২১
বামদাস সেন ১১৩
বামদোহন বায় ১২-১৬, ১৮, ৫৭, ৬৪, ৬৬-৬৭, ৭৪, ৭৭-৭৯, ৮৪, ৮৬-৮৭, ১০১, ১০৬-১০৮, ১১০-১১২, ১১৪-

550, 528, 500-500, 509, 580, 380, 380-386, 302-309, 300, 366, 362, 399, 232, 223-222, २०२, २०२, २७७, ७२०, ७७०, ৩৬৬, ৩৮৫, ৪০৮ রামানুজ ২৪১, ২৭৩ রামেন্দ্রস্থলর ত্রিবেদী ৩২৪ 'রাশিয়ার চিঠি' ৩২৮, ৩৫৩ 'রাশিয়ান রেভলিউশন' ৪২২ রাসবিহারী বস্থ ৪১১ রাসেল, জর্জ ৩৫৮, ৩৬৭ রাসেল, বাট্রণিত্ত ৩২৭ রান্ধিন, জন ৩৬৪ "রাষ্ট্রনীতি ও ধর্মনীতি" ৩২৩ রাষ্ট্রদংঘ ২৮৩ तिशन, नर्फ ১৫৮, ১७० 'রিফর্মার' ১৫৪ বিফর্মেশন আন্দোলন ৫০, ১৪৬ 'রিলিজিয়ন অব ম্যান, ৩২৮ রিশার, মাদাম মিরা (শ্রীমা) ২৭০ রুজভেন্ট, থিয়োডোর ৩৩১ क्रमविश्रव २२, ७५०, ७৮७, ४२२ রুসো, জাঁ জ্যাক ১১, ১১১, ১২৭, 322, 389, 268, 002 "রূপ ও অরূপ" ৩৩৯ द्विना, वर्त्व ७२७ রেনেসাঁস ৫০-৫১, ১১১, ১৪৩, ৪০৮, 829, 856 'রেভলিউশন এণ্ড কাউন্টার রেভলিউ-শন ইন চায়না' ৪১৮ রোনালডশে, আর্ল অব ১৪১ द्याना, द्यामा ७२१,७६६ द्योनिं बारेन ১७४, ७०२, ७२१ র্যাঙ্কে, লিওপোল্ড ভন ২৭৬ র্যাভিক্যাল ডেমোক্রেটিক পার্টি ৪২১,

850

'র্যাডিক্যাল হিউম্যানিস্ট' ৪২১ র্যাডিক্যাল হিউম্যানিজ্ম ৪২৪ लक, जन ১১, ८৮, ১७२ লখনো কংগ্রেস ১৬৪, ১৯২ नथानी भाकि २१४ লঙ, রেভারেও ৭৮ "লডাইয়ের মূল" ৩২৭ न्द्रम, नर्ड जन ৮० 'লাইফ ডিভাইন' ২৭১ লাজপৎ রায় ১৬৩, ১৬৮, ২৫৯-২৬০, 000, 002, 008, 022, 028, 833 नानविश्वी (म ১১৩ লাহোর কংগ্রেস ৪২০ न्गा ७ दशन्दार्भ भागारे हि ३ ८८-५ ८८ नामार्थके, कार्न २१७-२११ निर्देन, नर्फ ১১৪, ১৫२ লীগ অব নেশনস ২১৫ লীগ অব র্যাডিক্যাল কংগ্রেসমেন ৩৭৮, 825 ল্কেটিয়াস ৭১ ল্থার, মার্টিন ৫০, ৪৪৫ 'লেকচারস ক্রম কলফো টু আলমোড়া' 200 लिनिन, छि. आहे. २०, २०६, २२४, २८८, २८७, ७५०, ७१२, ७৮२, 8>2-858, 800-808, 860 লেলে, বিষ্ণু ভাস্কর ২৬৭, ২৭০ লোটাস এও ড্যাগার ২৬৪ ল্যান্থি, হ্যার্ল্ড ৪৪৫, ৪৪৮ শংকরাচার্য ৩৩, ১৬৬, ১৯৫, ২২৯-२७२, २८७, २१७-२१४, ७७७, ७१३ শস্তুচন্দ্র মুখোপাধ্যায় ১১৩, ১৫৬ শরিয়ৎ ৩৪ শশধর তর্কচূড়ামণি ১০৭, ১৪৬ শাণ্ডিলাস্ত্র ১৪১

'শান্তিনিকেতন' ৩২৬

শান্তিপর্ব (মহাভারত) ১৩ শাহ আলম ৩০ শিকাগো ধর্মসমোলন ২২৪-২২৫, ২২৯ 'শিক্ষাপ্রসঙ্গ' ২৪৯ "শিক্ষার হেরফের" ৩৬১ "শিক্ষার মিলন" ৩৫২, ৩৬২ শিবচন্দ্র দেব ১৫৩ मियनाथ माञ्जी ১৫२, ১৮৫, ১৯৪, २२8, শিবপ্রসাদ শর্মা ৪২ भिवां छो उपन : ৮१, २०७, २७०, শিশিরকুমার ঘোষ ১৫৬, ১৫৯ 'শুক্রনীতিসার' ১৩ শেরিডান, রিচার্ড ত্রিনসলে ১৬৭ শেলী, পারসি বেসি ২২৩ শোপেনহাওয়ার, আর্থার ৩৮০, ৪৪৬ শ্রেদানন্দ ৩৩০ শ্রীনিকেতন ৩২৭, ৩৫৮, ৩৬২ 'সংবাদ প্রভাকর' ৫৭, ১০৮, ১১৪ 'मङ्गीवनी' २७० সঞ্জীবনী সভা ২৬০, ৩২১ সতীশচন্দ্র বস্থ ২৬১ সতীশচন্দ্র মুখোপাধাায় ২৬২ সত্যেন্দ্রনাথ ঠাকুর ৩২২ সতোজপ্রসর সিংহ ৩০১ "সত্যের আহ্বান" ৩৬৩ 'मक्ता' ५२२, २७० "সফলতার সতুপায়" ৩২৩ "সভ্যতার সংকট" ৩৩১, ৩৪০ 'সুমুবায় নীতি' ৩৫৮ "সমস্তা" ৩৩০, ৩৬৩ "স্মাজভেদ" ৩২২ সমাজোনতিবিধায়িনী স্থহৎসমিতি ৬০ "সমাধান" ৩৩০ 'मन्नामरकोमुमी' २२

সরলা দেবী ২৬২ সর্বভারতীয় জাতীয় সম্মেলন ১৬১ मलफरवित, लर्फ ১৫२ मिनगृहा ३৫, २७७ সাইমন কমিশন ৩৭৫, ৪২০, ৪৫৫ 'সাগরসঙ্গীত' ২৯৯ 'সাধনা' ৩২৮ সাধারণ জ্ঞানোপার্জিকা সভা ১৫৩ সাধারণ বাহ্মসমাজ ৩০, ৮৫, ১৯৪ দান-ইয়াৎ-দেন ৪১১ 'সবিত্রী' ২৭১ সাভারকর, বীর দামোদর ১৯১, ৪১০ 'সামা' ১১০, ১১৪, ১৩০ সামাবাদী সংঘ ৩৭৬ 'দামাবাদী সংঘের কার্যক্রম' ৩৯৭ সাম্প্রদায়িক বাঁটোয়ারা ৩৩০ দার্ভ্যাণ্টদ অব ইণ্ডিয়া দোদাইটি ১৪১ 'সায়েণ্টিফিক পলিটিকস' ৪২১, ৪৩৮ 'সায়েন্স আগত্ত ফিলজফি' ৪৩০ দালভাদোরি, মাদাম ৩৫৫ 'দাহিত্য' ২৯৯ সিডিশন বিল ১৭৭, ৩২২ 'সিন্থিসিস্ অব্যোগ' ২৭১ मिन किन २७४, २৮৮, ७०४, ७७१ मिशांशि वित्यांश ১৫, ১१, ४७, ১०७, ١٥٠, ١١٨, ١٤٩, २०٥ 'সিলেক্টেড স্পিচেস' (স্থভাষচন্দ্ৰ) ৩৭৩ সিসমঁদি ২৪৩ সিদেরো, মার্কাস টুলিয়াস ১৬৮, ৩৮৭ দীজার, জুলিয়াদ ২৭৯, ৩৮৭ भीनी, त्रवार्षे ১२७ মুভাষ্চন্দ্র বম্ম ২০, ২২, ৬৩, ১০২, ३७४, २४४, २४४, २३४, ७०४, ७७०, ७६६, ७७१, ४२० সুরাট কংগ্রেদ ১৬৩; ১৯১-১৯২, ২৬৭, 000

ञ्चरत्रम्मनाथ वत्नाभिषाप्र २०, ७७, २८, 22-200, 200-208, 285, 266-১৮१, ১৯৪, २১२-२১७, २२७, २७১, २७४, २४४, २३४, ७२०, ०४१, 850 স্বরেশচন্দ্র সমাজপতি ২০০ 'স্থলভ সমাচার' ১০০ দেণ্ট ডোমিনিগো ৪৯ দেও বল মহামেডান আাদোসিয়েশন 309 रेमग्रम आंश्राम थाँ। ১৫ मादिन, जर्ज 88% मामानिषम ৫७, २६-२७, ১२२, २४२-282, 262-260, 050, 068, 865 দ্যুভেন্টস আনোসিয়েশন ১৮৫, ২২৩, मोनिन, (जारमक ७५०, ७२৮, ७३৮, 855, 852-820, 822 স্পিনোজা, বেনেডিক্ট ৭৯, ৪৩৯ त्र्यनमात्र, श्रांचि ১०৮, ১১०, ১১৯, ३२०, ३२४, ५७२, २२७, ७७२, Ob. 802 मा।-मिम ১১১, २४० স্বতন্ত্র পার্টি ২২ "ম্বদেশী সমাজ" ৩২৪ স্বরাজ ১৯১ "ম্বরাজ সাধন" ৩৬৩ স্বরাজ্য দল ১৬৪, ৩০৪-৩০৫, ৩১৩, 089, 098, 858, 859 হজরত মোহানি ৩১০ হব্স, টমাস ১১, ১২৭ হরচন্দ্র ঘোষ ৪৩, ১৫৩ रुत्रम्यान, नाना ১৯১ হরপ্রসাদ শাস্ত্রী ৫৭ হরিপুরা কংগ্রেস ৩৭৭ হরিশ্চন্দ্র মুখোপাধ্যায় ৬০, ৭৮, ১৫৬

হরিহরানন্দ তীর্থসামী ২৭ হাক্সলি, টমাস হেনরি ৩৩৯ হাচিন্সন বিপোর্ট ৬৯ হাট্ম্যান, এডওয়ার্ড ডন ৩৮০ হিউম, আালান অক্টেভিয়ান ১৬১-১৬২ হিউম, ডেভিড ২০, ৪৫, ২২৩ 'হিউম্যান সাইকল' ২৭৬ 'हिडेगानिमें खरां' ४२० হিটলার, আভিলফ ২৩৫, ২৪৪, ৩৯৭oab, 832, 889-88b 'হিতবাদী' ২৬০, ২৮৪-২৮৫ हिन्दू करलाज ८०, ১०० 'হিন্দু পেট্রিয়ট' ১৫৯ 'शिमुख' ७२२ 'হিন্দুদিগের পোত্তলিক ধর্মপ্রণালী' ২৬ हिन्मुत्राला ১৫१, २५७, २२७, ७२১

"হিন্দমেলার উপহার" ৩২১ शैद्रात्सनाथ पछ ১०२, ১১৫-১১৬ হেগেল, জর্জ উইলহেলম ফ্রিডেরিক, ১১, २०, २७, २১, ১०১, ১৪৮, ১৯৫, २७१-२७४, २८४, २१३, २४१, ७८४, 060-062, 024, 884-885 হেবিয়াস কর্পাস আইন ১৩৫ হেমচন্দ্র বন্দ্যোপাধ্যায় ১১৩ হেয়ার, ডেভিড ১৪৫, ১৫৮ হেদ, মোজেদ ৩৮০ হেষ্টিংস, ওয়ারেন ৪৫ ट्रांभक्न जात्मान्न ১৯२-১৯७, 858 হোয়াইটহেড, অ্যালফ্রেড নর্থ ৪৩৯ शांभिन्छन, উইनियांभ २० হ্যাম্পডেন, জন ৩৮৭ হ্যারিংটন, জেমদ ১৬৯